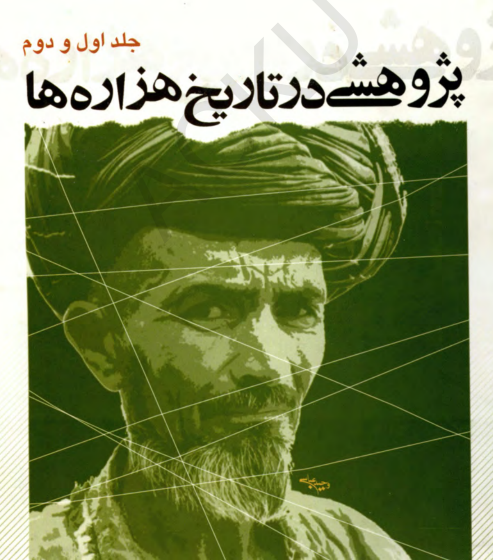
صدای هزاره Hazara Voice Hazara\_Voice@



حاج كاظم يزداني



١ ىشم اىتْدِالْرَّحْمْنِ الْرَّقْيِمِ زِبِ

صدای هزاره Hazara Voice Hazara\_Voice@

پژوهشی در تاريخ هزارهها

جلداو٢

باويرايش جديد

# حسین علی یزدانی (حاج کاظم)



## صدای هزاره Hazara Voice Hazara\_Voice@

پژوهشی در تاریخ هزارهما ناشر: محمدابراهیم شریعتی افغانستانی اویسنده: حسین علی یزدانی (حاجکاظم)
 اول نشر عرفان)
 اول نشر عرفان) 🗖 طوح روی جلد: وحید عباسی حروفچینی و صفحهآرایی: حروفچینی هُما (امید سیّدکاظمی) 🛚 چاپ و صحافی: شرکت چاپ گنجینه تهران ۵ شمارگان: ۳۰۰۰ جلد □ قيمت: ۶۰۰۰ تومان دنشانی: تهران، خیابان سمیه، بین چهارراه دکتر مفتح و خیابان رامسر، طبقهٔ سوم، واحد ۶ تلفن: ۳۲۹۷۲۷، ۳۲۹۷۲۷\_۹۹۰. كابل، چهارراه حاجى يعقوب، مقابل قبر گورا، كتاب فروشى مؤسسة انتشارات عرفان ISBN: 964-06-4481-1 ۹۶۴\_۴۸۹\_۰۶\_۴ ۹۶۴ ketaberfan@yahoo.com ■ حق چاپ در ایران و افغانستان برای ناشر محفوظ است

| ١٧                      | □ مقدمه ناشر                                    |
|-------------------------|-------------------------------------------------|
| ۱۹                      | □ مقدمه چاپ دۆم                                 |
| ۲۹                      | □ پیشگفتار چاپ اوّل                             |
| ل از اسلام ۳۳           | بخش اوّل: افغانستان قبا                         |
| ۳۵                      | ۱_افغانستان در عصر حجر                          |
| 75                      | ۲_ ساکنین اولیه افغانستان                       |
| ٣٧                      | ۳_ تمدن قبل از آریا                             |
| ٣٩                      | ۴_ هجوم آریاییها                                |
| ٣٩                      | ۵_ سلسلههای اساطیری                             |
| 4.                      | ۶_ هخامنشیان                                    |
| ۴۱                      | ۷_ یونانیان                                     |
| ۴۲                      | ۸_ سلسله «موریا»                                |
| ۴۲                      | ۹_ کوشانیها                                     |
| ۴۳                      | ۱۰_ یفتلیها (هیاطله)                            |
| ۴۵                      | ۱۱_ ترکها                                       |
| ىلام تا زمان عباسيان ۴۷ | بخش دوّم: افغانستان از پيدايش ا                 |
| ۴٩                      | ۱_ افغانستان مقارن ظهور اسلام                   |
| ۵۳                      | ۲_ نفوذ اسلام در افغانستان                      |
| ۵۶                      | ۳_ افغانستان در دورهٔ اموی                      |
| ۶۱                      | ۴_ عکس العمل رفتار بنی امیه و حکامشان           |
| 87                      | ۵_ شعوبيه                                       |
| ۶۳                      | ۶_ خوارج                                        |
| 84                      | ۲_ قیام ابومسلم و انتقال خلافت به عباسیان<br>۲_ |
| ۶۷                      | ۸_ پیدایش تشیّع در افغانستان                    |

فهرست

| ۷۳  | ۹ـــ تشیّع در هزارستان (هزارهجات)     |
|-----|---------------------------------------|
| ٨٢  | ۱۰_ شیعیان اسماعیلی                   |
| ٨٣  | ۱۱۔ نام اصلی افغانستان                |
| ٨۵  | بخش سوّم: ظهور سلسلەھاي محلي          |
| ٨٧  | ۱_طاهریان                             |
| ٨٧  | ۲_ صفاریان                            |
| λ٨  | ۳_ سامانیان                           |
| 77  | ۴_ غزنویان                            |
| ٩٠  | ۵_ سلجوقیان                           |
| ۹١  | ۶۔ امرای غوری                         |
| ٩٢  | ۷_ خوارزمشاهیان                       |
| ۹۵. | بخش چهارم: جهانگشایی مغولان           |
| ٩٧  | ۱_ تهاجم وحشتناک                      |
| 1.4 | ٢_ انحطاط جهان اسلام مقارن ظهور چنگيز |
| ۱۰۵ | ۳_ یورش برقآسای چنگیز و نتایج آن      |
| ١٠٩ | ۴_ سلاطين جغتائيه و ايلخانيه          |
| 117 | ۵_ آل کرت هرات                        |
| 117 | بخش پنجم: شناخت کلی از افغانستان      |
| ۱۱۵ | ۱_اطلاعات مختصری دربارهٔ افغانستان    |
| 11Y | ۲_ زبانهای رایج در افغانستان          |
| ١١٩ | ٣۔ اتنوگرافی اقوام افغانستان          |
| ۱۲۱ | ۴۔۔ عمدہترین خصوصیّات جسمی نژادھا     |
| 170 | بخش ششم: قومشناسی                     |
| ١٢٧ | ۱_ قبایل پشتون                        |
| 177 | ۲_ بلوچ                               |
| ۱۲۸ | ۳_ تاجیک                              |
| ۱۲۸ | ۲۔ ایماقی ہا                          |
| ۱۲۸ | ۵_ قزلباش                             |
| 179 | ۶_ ترکمن                              |
| 179 | ۷_ ترکمن هزاره                        |
| ۱۳۰ | ۸_ بیات                               |
| ۱۳۰ | ۹_ ازبک                               |

|                                           | ۱۰_ هزاره    |
|-------------------------------------------|--------------|
| میات اخلاقی و اجتماعی هزاره در صد سال پیش | ۱۱_ خصوص     |
| سمیه هزاره                                | ۱۲_ وجه تس   |
| ول                                        | ۱۳_ نژاد مغو |
| ت مغولان به سوی شرق و غرب                 | ۱۴_ مهاجرد   |
|                                           | ۱۵_ تاتار    |
| س ترک و مغول                              | ۱۶_ تشخیه    |
| بخش هفتم: سوابق تاريخي هزارهها            |              |
| دی اقوام هزاره                            | ۱_ منشأ نژاد |
| يو فوشه                                   | ۲_ نظر موس   |
| نقين افغانى                               | ۳_ نظر محق   |
| الحي حبيبي                                | ۴_ نظر عبدا  |
| اند جلال الدين صديقي                      | ۵_ نظر پوھا  |
| گنەقون                                    | 8_ افسانه ار |
| وايف هزاره پيش از چنگيز                   | ۷_ اسامی ط   |
|                                           | ۸_ چگل       |
|                                           | ۹_ ترخان     |
| ٢چين                                      | ۱۰_ هزاره لا |
| ى                                         | ۱۱_ قوم زابل |
| خلخ                                       | ۱۲_ خلج و .  |
| ما و مجسمههای مکشوفه                      | -            |
|                                           | ۱۴_ نسبنام   |
| *                                         | ۱۵_ کتیبهها  |
| اژههای دراویدی با ترکی مغولی              |              |
| -                                         | ۱۷_ تگینشا   |
|                                           | ۱۸_ رتبیل ش  |
| -                                         | ۱۹_کابل شا   |
| لویک یا لاویک غزنه                        |              |
|                                           | ۲۱_ دودمان   |
| <sub>ا</sub> های ترکی در غور<br>          |              |
|                                           | ۲۳_ لباس اه  |
| •                                         | ۲۴_ کوتاہسخ  |
| ایلخانی کجا شدند؟                         | ۲۵_ مغولان   |

| 707 | ۱۲_ هزاره بادغیس                    |
|-----|-------------------------------------|
| ۲۵۹ | ۱۳_ هزاره میمنه                     |
| 78. | ۱۴_ هزاره سرخ و پارسا               |
| 78. | ۱۵_ هزاره قول خول و قول لیج         |
| 781 | ۱۶_ هزاره بدراو                     |
| 781 | ۱۷_ هزاره بغل                       |
| 781 | ۱۸_ هزاره گدی                       |
| 783 | ۱۹ــ هزاره اوغان و جرمان            |
| 754 | ۲۰_ هزاره لوگر                      |
| 280 | ۲۱_ هزاره پکتیا                     |
| 280 | ۲۲_ چچھزارہ                         |
| 787 | هزارههایی که پشتون و یا بلوچ شدهاند |
| 788 | تلاش برای تغییر هویت                |
| ۲۷۰ | دورگه ها                            |
|     |                                     |
| ۲۷۳ | بخش یازدهم: «دای»ها                 |
| 272 | ۱_ دایکلان                          |
| 777 | ۲_ دایزنگی                          |
| 777 | ۳_ دایچوپان                         |
| ۲үл | ۴_ دایختا                           |
| ۲۷۹ | ۵_ دایپولاد                         |
| 779 | ۶_ دایمیرک                          |
| 779 | ۲_ دایه                             |
| 779 | ۸_ دایمیرکیشه                       |
| 779 | ۹_ دایمیرداد                        |
| ۲۸۰ | ۱۰_ دایکندی                         |
| ۲۸۰ | ۱۱_ دایدهقان                        |
| 781 | ۱۲_ دایقوزی                         |
| 771 | ۱۳_ دایزنیات                        |
| 781 | ۱۴_ دایملک                          |
| 781 | ۱۵_ دایبیرکه                        |
| 771 | ۱۶_ دای نوری                        |
| 781 | ۱۷_ دایمیری                         |
| 781 | ۱۸_ دایدیغک                         |
| 777 | ۱۹_ دای حقانی                       |
| 777 | ۲۰_ دای قلندر                       |

| 774 | ۲۱_ دایختن                    |
|-----|-------------------------------|
| 777 | ۲۲_ دایکیو                    |
| 772 | «دی» و «زی» واژههای فراموششده |
| ۲۸۳ | هزارههای تکناباد              |
| 774 | نكودريان سيستان               |
| 774 | آتەولى و تاتەولى              |

| 777 | بخش دوازدهم: هزارهها در زمان تیموریان                  |
|-----|--------------------------------------------------------|
| ۲۸۹ | ۱_ظهور تیمور جهانگشا                                   |
| 79. | ۲_ تیموریان خراسان                                     |
| ۲۹۳ | ۳_ هزارهها در زمان سلطان ابوسعید تیموری                |
| 294 | ۴_ هزارهها در زمان سلطان حسین بایقرا                   |
| 295 | مكتوب حضرت اعلى در جواب سلطان يعقوب متضمن فتح هزارستان |
| ۲۹۹ | ۵۔ شجرہ تیموریان                                       |

| 3.1 | بخش سیزدهم: امرای ارغونیه هزارستان |
|-----|------------------------------------|
| ۳۰۳ | ۱_ امیر ذوالنون ارغون              |
| ۳۰۸ | ۲_ شاہبیگ ارغون                    |
| 314 | ٣_ شجره ارغونيه                    |
|     |                                    |

| 310 | بخش چهاردهم: هزارهها و بابر            |
|-----|----------------------------------------|
| ۳۲۳ | ۱_ اطلاعات پراکنده دیگر                |
| 378 | ۲۔ بابر از نظر مورخین                  |
| ۳۲۷ | ۳۔۔ نگاهی گذرا به وضع زندگی مردم هزاره |

|     | جلد دوّم                                      |
|-----|-----------------------------------------------|
| ۳۳۳ | بخش اوّل: افغانستان در زمانُ سلاطین مغولی هند |
| ۳۳۵ | مقدمه                                         |
| ۳۳۵ | سلاطین بابری هند                              |
| ۳۳۹ | تصرف كابل                                     |
| ۳۴. | تسخير هند                                     |
| 242 | خضرخان هزاره                                  |
| 340 | جلالالدین اکبر یکی از بزرگترین شاهان آسیا     |
| 347 | ميرزا محمّد حكيم والى كابل                    |
| ۳۴۸ | هزارهها در دوران همایون و اکبر                |
| ۳۵۰ | میرزا شادمان هزاره                            |

1/

| تاریکیان چه گروهی بودند؟                              | 501 |
|-------------------------------------------------------|-----|
| ابوالمظفر محمد جهان گیر                               | ۳۵۳ |
| خواجهتابوت بامیان                                     | ۳۵۵ |
| شهرک زیرزمینی شگفتانگیز در بامیان                     | ۳۵۵ |
| دستبرد ازبکان به قلمرو بابریه                         | TOY |
| شکار ۳۰۰ حیوان وحشی و تور عجیب                        | ۳۵۹ |
| به سلطنت رسیدن شاهجهان و حمله ازبکان به کابل          | 36. |
| صوبداران كابل                                         | 754 |
| اورنگزیب                                              | 754 |
| نفوذ استعمار در هند                                   | ۳۶۵ |
| چند تن از علماء هزاره در زمان بابریان                 | ۳۶۵ |
| بخش دوّم: جغرافیای تاریخی هزارستان                    | 365 |
|                                                       | ۳۷۱ |
| زمینداور و مناطق جنوب و جنوب غربی هزارستان            | *** |
| سخن آخر                                               | ۲۷۸ |
| بخش سوّم: شجره و شاخههای قومی و پیوند قبیلهای هزارهها | ۳۷۹ |
| طوايف سرچشمه                                          | ሞአነ |
| رجال و مشاهیر سرچشمه                                  | ፕለፕ |
| بأزار سياه خاک                                        | የአየ |
| توضيح و تذکر چند نکته                                 | 4.4 |
| پیشوند: دای، تای و زای                                | 4.4 |
| اشتباه املایی در چند اسم قومی و جغرافیایی             | 4.4 |
| بخش چهارم: سلسله ازبکان                               | F•V |
| نگاهی گذرا به فرهنگ و ادبیات عهد ازبکان               | 417 |
| وزراى شيعى سلاطين ازبكيه                              | 410 |
| بخش پنجم: از صفویه تا نادر افشار                      | FIV |
| دولت بيگ سلطان                                        | 471 |
| د ست به دست شدن قندهار                                | 477 |
| هزارهها و صفویه                                       | ۴۲۳ |
| ظهور هوتكيان                                          | ۴۲۳ |
| درسی از تاریخ                                         | 475 |
| نادر افشار فاتح بزرگ                                  | 477 |

| 429 | فتح قندهار                                 |
|-----|--------------------------------------------|
| 42. | نادر و هزارهها                             |
| ۴۳۳ | فتح هند                                    |
| 424 | پایان کار نادر                             |
| 43V | بخش ششم: به قدرت رسیدن سدوزاییها           |
| 441 | فتوحات احمدشاه در خاک ایران                |
| ۴۴۳ | درویش علیخان هزاره                         |
| ۴۴۷ | عنایتخان حاکم دایکندی                      |
| 449 | نگاه اجمالی به کارنامهٔ احمدشاه            |
| 40. | تیمورشاہ دُرانی                            |
| 401 | زمانشاه                                    |
| ۴۵۴ | هزارهها در عصر سدوزایی                     |
| 405 | اسامی عمده طوایف هزاره                     |
| 401 | فضيلتخان هزاره                             |
| 407 | صافى سلطان (صافى بيو)                      |
| 491 | بخش هفتم: هزار دهای خراسان                 |
| 493 | مقدمه                                      |
|     | قسمت اول                                   |
| 490 | فصل اوّل: هزارههای بادغیس و هرات           |
| 487 | اطلاعات کلی و مختصر                        |
| 497 | نفوس                                       |
| 497 | هزارههای شیعی                              |
| 488 | اقتصاد                                     |
| 488 | فرهنگ                                      |
| 499 | مذهب                                       |
| 41. | اسامی عمده اقوام هزاره دایزنیات            |
| 411 | روابط با سایر اقوام                        |
| 411 | تبعیض از سوی رژیمهای حاکم                  |
| 472 | قیام بر ضد رژیم الحادی                     |
| 440 | فصل دوّم: اسامی طوایف هزاره در صد سال قبل  |
| ۴۸۰ | اوضاع جغرافیایی و اقتصادیشان در صد سال قبل |
| ۴۸۰ | موقعیّت جغرافیایی                          |

12

| ۴۸۱                                                                             | قلعه نو و سایر قلعههای نظامی                                             |  |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| ۴۸۱                                                                             | اقتصادشان در صد سال قبل                                                  |  |  |  |  |
| የለየ                                                                             | اصلیت هزاره بادغیس و هرات و باخرز                                        |  |  |  |  |
| <del>የ</del> ለዮ                                                                 | واژه دایزنیات                                                            |  |  |  |  |
| ዮለል                                                                             | چهار ایماق                                                               |  |  |  |  |
| ۴۸۵                                                                             | نگاهی به اوضاع سیاسی و اجتماعی هزارهها در صد سال قبل                     |  |  |  |  |
| ۴۸۹                                                                             | هزارههای ازبکستان و ترکمنستان                                            |  |  |  |  |
| 491                                                                             | فصل سوّم: نگاهی به تاریخ هزارههای بادغیس و هرات                          |  |  |  |  |
| 493                                                                             | مقدمه                                                                    |  |  |  |  |
| 494                                                                             | عباسقلىخان                                                               |  |  |  |  |
| 490                                                                             | درویشعلیخان هزاره بیگلربیگی هرات                                         |  |  |  |  |
| 498                                                                             | هرات در دوران اقتدار خوانین                                              |  |  |  |  |
| ۴۹۸                                                                             | محمدخان بیگلربیگی، بنیانگذار «نوشهر» باخرز                               |  |  |  |  |
| 499                                                                             | فصل چهارم: زندگی پرماجرای بنیادخان هزاره                                 |  |  |  |  |
| ۵۰۱                                                                             | حوادث مختلف خراسان                                                       |  |  |  |  |
| ۵۰۲                                                                             | نبرد شجاعالسلطنه با بنيادخان هزاره                                       |  |  |  |  |
| ۵۰۳                                                                             | محاصره هرات                                                              |  |  |  |  |
| ۵۰۳                                                                             | دومين نبرد سپاه قاجار با بنيادخان هزاره در باغيس و شكست غير منتظره ايران |  |  |  |  |
| ۵۰۶                                                                             | لشکرکشی وزیر فتحخان به هرات و جنگ میان سپاه ایران و افغانستان            |  |  |  |  |
| ۵۰۹                                                                             | اسارت معتمدالدوله یکی از بزرگترین فرماندهان ایرانی                       |  |  |  |  |
| ۵۱۰                                                                             | عهدشكنى شجاعالسلطنه                                                      |  |  |  |  |
| ۵۱۰                                                                             | تسلط شاهمحمود بر حکومت هرات                                              |  |  |  |  |
| ۵۱۱                                                                             | تاخت و تاز بنیادخان در نواحی جام و باخرز و سومین نبرد او با شهزاده قاجار |  |  |  |  |
| 017                                                                             | لشكركشى حكمران قندهار به هرات                                            |  |  |  |  |
| 017                                                                             | آشفتگی در امور خراسان                                                    |  |  |  |  |
| ۵۱۳                                                                             | پایان عمر بنیادخان                                                       |  |  |  |  |
| ٥١٧                                                                             | فصل پنجم: بیوگرافی سه تن از رجال هزاره و حوادث مختلف                     |  |  |  |  |
| ۵۱۹                                                                             | ۱_ بهرامخان هزاره                                                        |  |  |  |  |
| ۵۱۹                                                                             | ۲_ ابراهیمخان ایلخانی هزاره                                              |  |  |  |  |
| 521                                                                             | ٣_ شيرمحمدخان نظامالدوله هزاره                                           |  |  |  |  |
| ٥٢٣                                                                             | فصل ششم: محاصره هرات توسط محمّدشاه                                       |  |  |  |  |
| نقش یک جاسوس انگلیسی، لشکرکشی مجدد ایران به سر هزارههای بادغیس و جنگهای خونین و |                                                                          |  |  |  |  |
| 575                                                                             | قضایای خواندنی دیگر                                                      |  |  |  |  |

| ۵۲۵ | لشکرکشی به هرات                                                                  |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------|
| ۵۲۵ | نقش یک جاسوس انگلیسی                                                             |
| ۵۲۶ | فتح غوریان و اسعاری از قاآنی در این رابطه                                        |
| ۵۲۶ | استواری و پایداری هرات                                                           |
| ۵۲۸ | لشکرکشی به سوی بادغیس و دفاع متهورانه هزارهها                                    |
|     |                                                                                  |
| ۵۳۳ | فصل هفتم: هزارهها و حکومت هرات                                                   |
| ۵۳۵ | تغییر روش و تاکتیک                                                               |
| ۵۳۵ | گزارش چند نفر خارجی                                                              |
| ۵۳۶ | یارمحمّدخان، حکمران هرات و هزارهها و گوشههایی از زندگی پرماجرای کریمدادخان هزاره |
| ۵۳۸ | حوادث متفرقه                                                                     |
| 54. | خاطرات یک شهزاده قاجاری                                                          |
|     |                                                                                  |
| ۵۴۳ | فصل هشتم: نزدیکی هزاره با ایران و تغییر موضع طرفین                               |
| ۵۴۵ | تشرف چند تن از نمایندگان قبایل به حضور ناصرالدین شاه                             |
| ۵۴۵ | حادثه قلعه نرق                                                                   |
| ۵۴۵ | شجاعت تحسينبرانگيز كريمدادخان هزاره                                              |
| ۵۴۵ | پیمان استاندار خراسان با قبایل نوار مرزی                                         |
| ۵۴۵ | تاخت و تاز ترکمن ها                                                              |
| ۵۴۵ | لشکرکشی هرات به قلعه لامان                                                       |
| ۵۴۵ | قتل کریمدادخان هزاره                                                             |
| ۵۴۵ | و حوادث دیگر                                                                     |
| 546 | حادثهای در قلعه نرق (نرگ) تربت جام و شجاعت تحسینبرانگیز کریمدادخان هزاره         |
| ۵۴۷ | لشكركشى حاكم قندهار به فراه و اسفزاز                                             |
| ۵۴۷ | ايجاد ارتباط ميان حاكم مرو و استاندار خراسان                                     |
| 540 | انتخاب استاندار جدید، اخذ پیمان از قبایل سرحدی و تاخت و تاز ترکمانان             |
| ۵۴۹ | لشکرکشی مجدد حکمران هرات به سر هزارهها و شهادت کریم <sub></sub> دادخان           |
| ۵۴۹ | بازگشت هزارههای باخرز به وطنشان                                                  |
|     |                                                                                  |
|     | فصل نهم: خانسوارخان هزاره و حکومت «مرو»                                          |
|     | فصل دهم: فتح هرات توسط ایران                                                     |
| 561 | فصل یازدهم: تاخت و تاز ترکمانان                                                  |
| ۵۶۵ |                                                                                  |
| 541 |                                                                                  |
| ۵۷۷ | فصل چهاردهم: گزارشهای پراکنده                                                    |
| ۵۸۲ | هزارههای جام و باخرز                                                             |

| ۵۸۵ | سرتيپ يوسفخان هزاره                                |
|-----|----------------------------------------------------|
| ۵۸۷ | جنگ با ترکمن ها و استقرار سربازان روس در مرز ایران |
| ۵۸۸ | حاج محمدرضا شجاعالملك هزاره                        |
| ۵۸۹ | شجاعالملك وكلنل محمدتقىخان بسيان                   |
| ۵۹۱ | صولتالسلطنه هزاره                                  |
| ۵۹۶ | ترور صولتالسلطنه                                   |
| ۵۹۹ | تكمله                                              |
| ۵۹۹ | اسامی طوایف هزاره در ولایت غور                     |
| ۶   | مغولان غور و هرات                                  |

|     | قسمت دوم                                             |
|-----|------------------------------------------------------|
| 808 | بخش هَشتم: خاورىها                                   |
| 814 | ۱_ بیوگرافی سردار رشید اسلام، شهید حسنعلی مردانی     |
| ۶1۲ | ۲_ خلاصهای از بیوگرافی شهید گروهبان دوّم احمد شعبانی |
| 580 | رجال علم و فقاهت                                     |
| 620 | بخش نهم: هزارههای پاکستان                            |

| 820 | بخش نهم: هزارههای پاکستان         |  |
|-----|-----------------------------------|--|
| 831 | دسيسه ناجوانمردانه                |  |
| ۶۳۳ | خدمات هزارهها به کشور پاکستان     |  |
| ۶۳۵ | جنرال محمد موسىخان                |  |
| 888 | . روی<br>قدردانی از خدمات هزارهها |  |
| ۶۳۷ | رجال و مشاهیر امروز هزاره         |  |
| 838 | محمد امیر شاعر فارسیگوی کویته     |  |
| 84T | پايان                             |  |
| 547 | □ منابع و مأخذ                    |  |
| 802 | □ جراید و مجلات مورد استناد       |  |
| ۶۵۳ | ⊥ریار ۲۰۰۰ ورد<br>□ نمایه         |  |

15

#### مقدمه ناشر

X

خنک آن قماربازی که بباخت هر چه بودش نسبماند ه یچش الا ه وس قسمار آخر قمار زندگی، همیشه جریان دارد و هیچوقت تمایلی به توقف آن متصوّر نیست و تنها قالب آن در نوسان و تغییر میباشد. روزی که دست به نشر و پخش گمشدهٔ زندگی ام (کتاب) زدم، هرگز فکر نمی کردم آن هم بستر و صحنه ای از قمار زندگی باشد. اما زمانی که در گود و عمق فعالیت صنفی قرار گرفتم، متوجه شدم که گرمای برد و باخت این بخش از حرفه فرهنگی، دست کم از گرمای حرفه های معمول دیگر نیست. از این رو، به شور و مشورت به اهل فن پرداختم و ساعت ها، برای بهتر شدن روند کاری ام به تفکر، تحقیق و مطالعه مشغول شدم. نتیجه ای که تاکنون به دست آورده ام وسواس مفرط در بازخوانی های مکرر یک اثر میباشد، بازخوانی متعدد آن اثر میباشد. هم چنین، برای افزایش ضریب کیفی یک اثر در تمامت زمینه های فوق، حداقل به دو دلیل زیر، ویرایش همه جانبهٔ آن، در چند نوبت متوالی لازم میباشد؛

۱- رسالت شغلی و حرفهای ایجاب میکند که محصولی با کیفیت عالی ارائه شود، زیرا؛ ۱- کتاب اثری است که قرن ها باقی خواهد ماند و در قلب تاریخ راه پیدا خواهد کرد. بنابراین، چه بهتر به عنوان یک باقیات و صالحات (اگر به حساب بیاید)، بی عیب تر و بی نقص تر باشد.

۲\_۱\_رقابتهای شدید حرفهای که وجود دارند، اجازه نمیدهند اثری با اغلاطِ چاپی، کاستیهای فنی، نواقص آرایشی و ویرایشی، بیرون داده شود؛ کنشی که خود یک انتحار اقتصادی بوده، حتّی با روح شعار شغلیام: «با چاپ باید به چالش زندگی رفت»، ناسازگار است.

۲\_آثاری که تجدید چاپ میشوند، شایسته نیست، با همان آرایش چاپهای قبلی خود باقی بمانند. این تغییر، آنجا بیشتر لازم میشود که فاصلهٔ زمانی آخرین چاپ تا زمان چاپ حاضر زیاد باشد. در این فرض، بسیار شایسته است که تغییراتی در سرفصل ها، صفحهآرایی، شناسنامه، صفحهٔ حقوقی، پاورقی ها، کتاب شناسی، نقطه گذاری (علائم سجاوندی)، و حتّی در مواردی در زبان آن ایجاد شود.

اگرچه علائم سجاوندی پذیرفته شده در سالهای اخیر در ادبیّات غرب، در میان نویسندگان کشورم، حالتی از یک امر سلیقهای و آماتوری را به خود گرفته است، ولی نشر عرفان، (آقای محمّدابراهیم شریعتی افغانستانی) مصمّم است با استمداد از ذات لایزال حق این بخش از دهها فکت و «باید»ی را که برای یک ناشر لازم است، تا سرحد ممکن اجرا نماید؛ حداقل تصمیمی که کم ترین اغماض از آن، همان هوس آخرین قمار را هم رو به افول خواهد برد.

مجموعهای که در پیش روی شما قرار دارد، سوّمین نوبت چاپ خود را آزمایش میکند؛ از تغییرات معمول و متعارفی که در قلمروی صلاحیّت یک ناشر است، فراتر نـرفته است. زیرا؛ ۹۰ درصد تغییرات، از نظر صاحب اثر (حاجکاظم یزدانی)، صورت گرفته است.

انّا علىٰ ما نقول عليمً ١٣٨٢/۶/٢٠

### مقدمه چاپ دوّم

رسالهٔ حاضر بعد از اولین چاپ به سرعت نایاب شد و خواستاران زیادی یافت و بارها علاقهمندان خواستار تجدید چاپ آن شدند. امّا چون مطالب جدیدی جمع آوری کرده بودم، قصد داشتم که همه آن مطالب تازهیاب را در متن کتاب بیفزایم و به خاطر عدم فرصت، این کار از امروز به فردا به تأخیر میافتاد. تا این که متوجه شدم آن مطالب تازهیاب به اندازهای زیاد است که خود می تواند رساله جداگانهای شود و افزودن آنها این کتاب را از وضعی که دارد بیرون خواهد ساخت و هزینه چاپ آن نیز سنگین خواهد شد، از این رو از تصمیم خویش منصرف شده، تأخیر بیشتر را روا ندانستم و با یک تجدید نظر سریع، به اصلاحات و افزایش جزئی بسنده نموده، چاپ دوم این کتاب را به سرور ارجـمند آقای شـریفی که از جوانان فاضل و علاقهمند به تاریخ و فرهنگ ملّی میباشد واگذار نمودم. خداوند ایشان را در راه اهداف مقدس شان و خدمت به مردم توفیق عنایت فرماید.

لازم به تذکر است، «شجره طوایف هزاره» که به طور ناقص در سه صفحه در چاپ اوّل این کتاب آمده بود، از این جلد حذف گردیده، امّا به صورت کامل تر و دقیق تر در ۲۶ صفحه در جلد دوّم این کتاب آمده است.

نکته دیگر اینکه در این مدت سؤالهای زیادی از سوی دوستان و مطالعه کـنندگان در ارتباط با تاریخ افغانستان و هزارهها مطرح گردیده کـه جـواب هـمهٔ آنهـا در ایـن مـقدمه گنجایش ندارد، امّا لازم دیدم که لااقل به چهار تا از آن پرسشها جواب داده شود.

**۱ــ افغانستان قبل از آریا مسکن چه طوایفی بوده است؟** جواب: بر اساس کاوش های باستان شناسی که در خرابه های «مو هنجو دارو» و «هاراپا» در کرانه رود سند انجام گرفته است، این نتیجه به دست آمده که ساکنین شمال هند قبل از آریا مخلوطی از اقوام و نژادهای مختلف، از آن جمله اقوام زردپوست مغولی نژاد، بوده است. هنری لوکاس می نویسد: «دستساخته هایی که از «هاراپا» و «مو هنجو دارو» به دست آمده، نشان میدهد که دره سند از حوالی هزاره سوم پیش از میلاد از جمعیّت پرکوش، انبوه بوده است، پیداست که ترکیب جمعیّت ساکن این دره از نژاد بسیار و از جـمله آنهـا نـژاد مغولی بوده است».<sup>۱</sup>

جان ناس یکی دیگر از مورخین و جامعه شناسان می نویسد: «بیش از دوهزار سال قبل از میلاد در شمال شرقی آن کشور (هند) بعضی از قبایل از ریشهٔ مغولی سکنی داشته و در سواحل رود سند در حدود ۲۵۰۰ ق.م قومی از ریشههای مختلف و مخلوط زندگی میکرد،، دارای صنایع و معماری خاصی بوده اند و دین و مذهب مترقی داشته اند».

محقق دیگر در تأیید این نظر مینویسد که ساکنین «هاراپا» و «موهنجودارو» مخلوطی از نژادهای مختلف از جمله، طوایف مغولی بودهاند، او میگوید: «بررسی اسکلتهای کشفشده از «موهنجودارو»، یک نفر بدون شک مغولی بوده است».۳

دکتر فرهنگ ارشاد میگوید: «مردم کنونی هند از بازماندگان نژاد گوناگون هستند؛ ماقبل دراویدی، آریایی، ترک و مغول».۴

در متن این رساله خواهیم خواند که دانشمندان شوروی واژههایی از زبان دراویدی را در زبان کرهای که جزو زبان «آرال آلتایی»<sup>۵</sup> است، یافتهاند. و چون اقوام دراویدی بعد از هجوم آریاییها، به سوی جنوب و در داخل جنگلهای انبوه هـند رانـده شـده و دیگر فـرصت همجواری با اقوام آرال آلتایی را نیافتهاند تا باعث تداخل واژههای زبانشان با زبان آرال آلتایی و بالعکس شود، پس ناچار باید این فرضیه را بپذیریم که دراویدیها قبل از آمدن طوایف آریایی، با مردمان آرال آلتایی در نواحی شمال هند و در کرانههای سند همجوار بـودهاند و تداخل واژهها از زبان یکی به زبان دیگری در همان زمانها صورت گرفته است.

پس طبق این شواهد تاریخی نتیجه میگیریم که افغانستان قبل از آریا مسکن طوایف مختلف از آن جمله طوایف مغولی بوده است.

۱. تاریخ تمدن، هنری لوکاس، ج ۱، ص ۵۰؛ ترجمه عبدالحسین آذرنگ، چاپ ۱۳۶۶.
۲. تاریخ جامع ادیان از آغاز تا امروز، جان ناس، ترجمه علی اصغر حکمت، صص ۹۰۹۹، چاپ سوم، تهران، ۱۳۵۴.
۳. نخستین شهر ها، روث وایت هاوس، ترجمه مهدی سحابی، ص ۱۵۴، نشر فضا، تهران، ۱۳۶۹.
۴. مهاجرت تاریخی ایرانیان به هند، فرهنگ ارشاد، ص ۵۷، تهران، ۱۳۶۵.
۴. مهاجرت تاریخی ایرانیان به هند، فرهنگ ارشاد، ص ۵۷، تهران، ۱۳۶۵.
۶. مهاجرت تاریخی ایرانیان به هند، فرهنگ ارشاد، ص ۵۷، تهران، ۱۳۶۹.
۶. مهاجرت تاریخی ایرانیان به هند، فرهنگ ارشاد، ص ۵۷، تهران، ۱۳۶۵.
۶. مهاجرت تاریخی ایرانیان به هند، فرهنگ ارشاد، ص ۵۷، تهران، ۱۳۶۵.
۶. مهاجرت تاریخی ایرانیان به هند، فرهنگ ارشاد، ص ۵۷، تهران، ۱۳۶۵.
۶. مهاجرت تاریخی ایرانیان به هند، فرهنگ ارشاد، ص ۵۷، تهران، ۱۳۶۵.
۶. مهاجرت تاریخی ایرانیان به هند، فرهنگ ارشاد، ص ۵۷، تهران، ۱۳۶۵.
۶. مهاجرت تاریخی ایرانیان به هند، فرهنگ ارشاد، ص ۵۷، تهران، ۱۳۶۵.
۶. مهاجرت تاریخی ایرانیان به هند، فرهنگ ارشاد، ص ۵۷، تهران، ۱۳۶۵.
۶. مهاجرت تاریخی ایرانیان به هند، فرهنگ ارشاد، ص ۵۷، تهران، ۱۳۶۵.
۶. زبان آرال آلتایی که نام خود را از آرال (دریاچه آرال) و کوه های آلتای واقع در مغولستان گرفته است، شامل زبانهای: ترکی، منجاری و نودهای این می مادی ای زبان چینی به عاری واگری (اویغوری) می شود و زبانهای کره ای و ژاپنی با این که واژه های بی شماری از زبان چینی به عاریت وگرفته اند، باز به یک اعتبار جزء زبانهای آلتایی دسته بندی می شوند. زبان ترکی مغولی و فروعات آن ها را ورفته اند، باز به یک اعتبار جزء زبانهای آلتایی دسته بندی می شوند. زبان ترکی مغولی و فروعات آن ها را به آن خاطر التصاقی گویند که اصل فعل ثابت می ماند و فقط با الحاق و التصاق پسوندها معانی آن تغییر می کند.

#### شهر سوخته

در چندکیلومتری شهر زابل نزدیک مرز افغانستان و ایران، آثار ویرانه یک شهر قدیمی مشاهده می شود که به عقیده باستان شناسان این شهر در فاصله ۳۹.۱۰ تا ۲۹.۰۰ قبل از میلاد با جمعیت بسیار و تمدن نسبتاً پیشرفته، دارای صنعت کوزه گری، حصیربافی، سنگ تراشی، معماری، جواهرسازی و غیره بوده است. تعدادی ظروف سفالی رنگی و حتی پوست قرهقلی از این شهر کشف شده است. وجود بیش از هزاران گور، حکایت از جمعیّت انبوه آن دارد. جای شگفتی است که آثار زندگی از این شهر یک باره محو شده و شهر در اثر یک آتش سوزی مهیب از میان رفته است و آثار سوختگی عظیمی تاکنون مشاهده می شود و به همین خاطر نزد مردم به شهر سوخته معروف شده است. باستان شناسان احتمال داده اند که ساکنین آن در طی یک تهاجم و سیع به قتل رسیده و شهر شان سوخته است.

آقای محمّداعظم سیستانی به نقل از کتاب افغانستان ماقبل آریایی ها می نویسد: با کشف آثار فراوان مربوط به دوران پیش از تاریخ این موضوع به اثبات رسیده که این محل پیش از آمدن اقوام هندواروپایی محل سکونت اقوام مختلف بوده است. و قرائن و شواهد تاریخی می رساند که شهر سوخته شاید در اثر تهاجم قبایل آریایی از بین رفته باشد. برخی از دانشمندان این طور نتیجه گرفتهاند که این ها (ساکنین شهر سوخته) مردمی بودند که از حدود ۱۹۰۰ سال قبل از میلاد از سوی شمال آمو به طرف وادی هیرمند سرازیر شدهان هند آنچه مسلم است این مردم با سومریان و عیلامی ها در غرب و با مردم موهنجودارو در شمال هند و با مردم قراقروم و آسیای مرکزی روابط بازرگانی داشتهاند. در همین زمان ها در فلات ایران نزادی شان تاکنون روشن نگردیده است و در افغانستان در منطقه «مندیگگ» در حدود نزادی شان تاکنون روشن نگردیده است و در افغانستان در منطقه «مندیگگ» در حدود مندیگی نیز مثل شهر سوخته طعمه حریق شده و باشندگان آن مقتول و بعضاً به اسارت مندیگگ نیز مثل شهر سوخته طعمه حریق شده و باشندگان آن مقتول و بعضاً به اسارت درآمدهاند.<sup>۳</sup>

**سومریان و عیلامیها (ایلامیها)** سومریان و ایلامیان که پنجهزار سال قبل در بینالنهرین (عراق کنونی) و شوش (خوزستان) تا سواحل خلیج فارس زندگی میکردند و تمدن بزرگی را پایهگذاری کردند، تاکنون هویت

۱. سیستان سرزمین ماسدهاو حماسهها، محمّد اعظم سیستانی؛ ج ۱، ص ۱۶، کابل، ۱۳۶۴، به نقل از افغانستان ماقبل آریایی ها، نورانله تالقانی، ص ۱۷۱، کابل، ۱۳۶۱. ۳. همان، ص ۲۲.

نژادیشان دقیقاً معلوم نشده است. آنچه مسلم است این قوم عظیم نه سامینژاد بوده است و نه آریایی. و زبانشان که به نام زبان «آزیاتیک» یاد میشود از گروه زبانهای ملتصقه بـوده است و میدانیم که زبان آرال آلتایی نیز از گروه زبانهای التصاقی میباشد.

آقای ا. م. دیاکوف، دانشمند روسی مینویسد: ایلامیان مردمی بودند شبهسیاه و محتملاً با دراویدیها نسبت داشتهاند. ۲ همین مورخ در دو صفحه بعدتر احتمال داده است کـه زبـان ایلامی جزو گروه زبان آرال آلتایی بوده است.۲

گروهی از دانشمندان و مورخین ترکیه از قبیل: علی کمال، ضیاء کوگآلب، طغان، ارین انگین، شمس الدین گون آلتایی و غیره به استناد پارهای از دلایـل و شـواهـد اقـوام: ارارتـو، هوریان، سومریان، ایلامیان و سوبارها را ترک دانستهاند.

ویل دورانت، مورخ معروف، مینویسد: «نمی توان گفت سومریان از چه نژادی هستند و از کجا به سرزمین سومر (بینالنهرین) درآمدهاند، شاید از آسیای میانه و یا قفقاز و ارمنیه برخاسته و از شمال به جنوب بینالنهرین رفته باشند و نیز ممکن است که سومریان اصل مغولی داشتهاند، چه در زبانشان بسیار لغات است که به کلمات مغولی شباهت دارد و به طور خلاصه باید گفت که هنوز در اینباره چیزی قطعی نمیدانیم. آثار باقیمانده نشان می دهد که این مردم کوتاهقد، تنومند، بینی بلند و راست و غیر سامی داشته، پیشانی کمی به عقب و چشمان به طرف پایین متمایل بوده است».<sup>۳</sup>

دانشمند دقیق النظر، مرحوم غلامحسین مصاحب، در کتاب عظیم دایر ةالمعارف فارسی ج ۱، صفحهٔ ۱۳۷۸، آقای احمد بهمنش در کتاب تاریخ ملل قدیم آسیای غربی و ژنرال سر پرسی سایکس در تاریخ ایران و عدهٔ دیگری از مورخین بر اساس پارهای از شواهد و قرائن احتمال داده اند که سومری ها و ایلامی ها از یک سرزمین کو هستانی از آسیای مرکزی و یا شمال شرق آسیا وارد بین النهرین و خوزستان شده باشند. در پاورقی تاریخ ملل قدیم آسیای غربی، صفحهٔ ۷۳ می خوانیم: «سومری ها، کاسی ها، ایلامی ها را از اقوام آزیاتیک می دانند، به عقیدهٔ عده ای یک شاخه از تورانی ها (ترکها) در ازمنه بسیار قدیم در نواحی شوش و کلده سفلی ساکن شده اند و زبان مردم ایلام و سومریان زبان تورانی و از زبان های ملتصقه بوده است».<sup>4</sup>

حسن پیرنیا مینویسد: «اینکه سومریها از کجا آمدهاند، چون در نزدیک عشق آباد (پایتخت ترکمنستان)، استرآباد (گرگان) و دره گز، اشیای سفالین، ظروف سنگی، اسلحه مسین، و اشیای دیگر به دست آمده که شیوهٔ ساخت آنها ایلامی است و روی گلدانی از طلا

- ۲. تاریخ ماد، ا. م. دیاکوف، ترجمه کریم کشاورز، تهران، ص ۹۸.
  - ٣. تاريخ تمدن، ويل دورانت، ج ١، فصل ٧، ص ١٢٤، تهران، ١٣۶٧.
  - ۴. تاریخ ملل قدیم آسیای غربی، احمد بهمنش، ص ۳۷، دانشگاه تهران، ۱۳۶۹.

صورت ای شومری مشوری میشور مست، بیشنی عماق می مسال به سواحل خلیج پارس و جلگه بابل آمده باشند».'

ژنرال سر پرسی سایکس گوید: «زبان ایلامی متعلق به زبانی است که اجمالاً آن را تورانی میخوانند».۲

۲۔ ترک یا مغول؟

یکی از دوستان از زبان شخصیّت بزرگ و فرزانه، جناب آقای اکبرخان نرگس \_حفظه الله \_ که در تاریخ، اطلاعات وسیع دارد، نقل کردند که ایشان گفته است: هزاره ها اصالتاً تسرک می باشند نه مغول، زیرا همه مورخین و جغرافیانگاران اسلامی ساکنین مرکز افغانستان را از سیستان تا کابل ترک دانسته اند که لباس و قیافه تسرکی داشته اند و شسما در ایس باره چه می گویید؟

جواب: نام مغول (منگول) یک نام تازه و جدید است، برخلاف خود مغولها که یکی از قدیمی ترین نژادهای بشری بوده و از آسیای مرکزی تا مغولستان و سیبری گسترده بودهاند، حتی دستههایی از این مردم در حدود بیستهزار سال قبل از تنگی «برینگ» (واقع در شمال شرق سیبری) عبور نموده به قارهٔ امریکا قدم نهادند و گروهی از آنان به قطب شمال و جزیرهٔ گروئنلند وارد شدند.

ظاهراً اولین بار چنگیزخان نام «مغول» را که به معنی شجاع و دلیر است بالای طوایف مغولی که قبلاً به نامهای محلی خویش یاد می شدند، نهاد.

هارولد لمب، محقق امریکایی، مینویسد: «چنگیزخان بعد از یک پیروزی، طوایفی را که به اطاعت آورده بود، جمع کرده خطاب به آنها گفت: «این مردمانی که در آیمنده شریک نیک بختی و بدبختی من خواهند بود و این مردانی که قلب شان در وفاداری به پاکی در و الماس است، رأی من بر این است که بعد از این همه، "مغول" نامیده شود».<sup>۴</sup> درست از این تاریخ به بعد است که نام مغول بر سر زبان ها می افتد. و قبل از ظهور چنگیز در هیچ تاریخی نام مغول دیده نشده است و قبایل مغولی که دارای جمعیّت بی شمار بودند هر کدام به نام های محلی از قبیل: قیات، بورجقین، جلایر، گرائیت، و غیره یاد می شدند. این نام ها به قدری زیاد

- د. تاريخ ايران باستان، حسن پيرنيا، ج ١، ص ١١٤، چاپ تهران، ١٣۶٢.
- ۲. تاریخ ایران، سر پرسی سایکس، ترجمه سیدمحمّدتقی فخرداعی، ج ۱، ص ۶۷.
- ۳. ویل دورانت مورخ معروف مینویسد: مغول به معنی دلیر و شجاع است. (داستان تمدن، ج ۱، ص ۳۶۲). ۴. چنگیزخان، نوشته هارولد لمب، ترجمه رشیدیاسمی.

است که به حساب نمی آید و البته به نام ترک و تاتار نیز یاد می شدند. بنابراین تمام ترکان آسیای مرکزی که به زبان ترکی سخن می گفتند از نگاه نژاد، مغولی بودهاند. چنان چه امروز نیز چنین اند، یعنی طوایف: ازبک، ترکمن، قزاق، قرغیز، قره قالپاق، تاتار که به زبان ترکی سخن می گویند از حیث نژاد زردپوست می باشند و ترکان مرکز افغانستان که به نام های: خلج، قلغ (قرلق) ترخان، زاولی، تکینان، بایانجور، چگل، باش لنگ، طولو و لاچین در تاریخ یاد شده اند از حیث نژاد مغولی بودند و هزاره امروز از اولاد همان ها می باشند.

مورخين و جغرافي نگاران اسلامي تركان را با چهره و سيماي مغولي، وصف كردهانيد، چنانچه زكرياي قزويني مي نويسد: «تركستان اسم جامع لجميع بلاد الترك و اكثر هم اهل الخيام و منهم اهل القرى، ممتاز عن جميع الامم بكثرت العدد و زيادة الشجاعة و الجلادة، عراض الوجوه، فطس الانوف».<sup>(</sup>

ترجمه: ترکستان اسم جامعی است از برای همه سرزمینهای تـرکنشین، تـرکان اکـثراً چادرنشین و بعضاً دهنشین بوده، دارای جمعیّت بسیارند، در شجاعت و چـابکی از دیگـر مردمان ممتازند، با صورتهای گِرد و گونههای برآمده و بینی پهن.

این جغرافینویس اسلامی ترکان را دقیقاً با چهرهٔ مغولی معرفی کرده است و نیز ترکانی که در دستگاه خلافت عباسی صاحب قدرت و اقتدار شدند، با صورتهای گِرد و چشمان ریز و بینی پهن، وصف شدهاند و در هر کجا که سخن از قیافه ترکانه رفته است، مراد همین قیافه مغولی بوده است، خلیفه ناصرالدین عباسی که مادرش ترک بوده است به «ترکی الوجه»، وصف شده است. اینکه ابوریحان بیرونی، تکین شاهان مرکز افغانستان را اهل «تبت» دانسته و یا عدهای از مورخین و نویسندگان اسلامی ترکان را چینی گفتهاند، به خاطر همقیافه بودن آنها با چینیها بوده است.

عبدالحی گردیزی بر اساس کتاب ابن خردادبه، همه ترکان را از جمله چینی ها به شمار آورده است. او مینویسد: «عبدالله بن خردادبه اندر کتاب اخبار که او گرد کرده است گفته است که ترکان از چینیان اند».۲

گردیزی در باب ۱۷، صفحهٔ ۲۵۵ زین الاخبار مینویسد: چینیان دارای بینی پغج می باشند. همین مورخ در صفحهٔ ۲۶۹ کـتاب مـذکور از قـول ابـوزید حکـیم<sup>۳</sup> مـینویسد: تـرکان غرچگان (مردم غرجستان) چینیاناند.۴

آیا سخنی بدین روشنی و وضاحت در باب چهره و سیمای ساکنین مرکز افغانستان کافی

- آثار البلاد و اخبار العباد، زكرياى قزويني، ص ۵۱۴.
- ۲. زین الاخبار گردیزی، باب ۱۷، ص ۲۶۹، تهران، ۱۳۴۷.
- ٣. مراد ابوزيد احمد بن سهل بلخي است، مؤلف صور الاقاليم كه در سال ٣٢٢ ه. از دنيا رفته است.
  - ۴. زين الاخبار گرديزي، ص ۲۶۹.

نیست؟ آن هم سخن شخصی چون ابوزید بلخی که مردم غور و غرجستان را از نزدیک دیده است. پس بنابراین بحث از ترک و مغول یک بحث لفظی خواهد بود و ترک همان مغول بوده است و هزارهها با طوایف ازبک و ترکمن از نیای مشترک می باشند.

#### 3- لسان الخلجيه چه زباني بوده است؟

زبان خلجی منسوب به طوایف خلجی مرکز افغانستان بوده و از زمان های دور که دقیقاً معلوم نیست، زبان مادریشان یعنی ترکی یا مغولی را رها کرده و زبان دری را جایگزین آن کردهاند. شواهد تاریخی نشان میدهد که لهجه امروز مردم هزاره، زبانی است که متولدشده از لسان الخلجيه مي باشد (به متن كتاب در فصل زبان مردم غور مراجعه كنيد). زيرا در دو مصراع شعري كه از زبان يكي از شاهان لاويك (لويك)<sup>۱</sup> غزني به يادگار مانده است، و حسن صغاني (چغاني) آن را «لسان الخلجيه» خوانده واژه هايي ديده مي شود كه همان واژه ها به همان صورت یا با اندکی تغییر در گویش امروزه هزاره به کار می روند، مانند: «زمی» به معنی زمین، «یله» به معنی رها و خالی، «ممله» به معنی مهل و مگذار که این یکی امروز به صورت مَيلٌ و يا نَيل استعمال مي شود. از ديگر كلمات شناخته شده در ايـن شـعر كـلمه «گزنه» (غزنه) و «لویک» است که هر دو علم می باشند و «شخید» به معنی خوابید و مدفون شد و «کشه تور» به معنی کشتری و لشکر، امّا بقیه کلمات آن متأسفانه تاکنون شناخته نشده است، هرچند پروفسور ولیدی طوغان استاد دانشگاه استانبول که از مورخین نامدار ترکیه است، میگوید: در این شعر پارهٔ کلمات ترکی به کار رفته است، مانند: «بالام» «بالوم» و «اغلوم». وجود این کلمات میرساند، که زبان سراینده فارسی اما متأثر از ترکی بوده است.۲ درست مانند زبان امروز هزارهای که واژههای ترکی\_مغولی در آن زیاد دیده می شود اما اسكلت و استخوانبندي آن فارسي دري مي باشد.

لایخفی که مرحوم عبدالحی حبیبی مدعی شده است که لسان خلجی زبان پشتو بوده است، امّا تحلیل و توجیه او هرگز قانعکننده نیست، مثلاً در پشتو به زمین «زمکه» گوید، در حالی که در زبان خلجی «زمی» گفته شده است.

**۴۔ مهاجرت آریایی ها از چه زمانی شروع شد؟ مسکن اولیه آن ها کجا بود؟** برای محققین مسلم شده است که طوایف هندوآریایی ابتدا در سواحل رود دانوب، جنوب

۱. دودمان لاویک غزنی که از زمان قبل از اسلام تا حدود ۳۶۵ هجری در اطراف غزنی حکومت راندهانـد به احتمال زیاد از ترکان خلج بودهاند، زیرا در القابشان کلمات خان، خاقان و فغفور به کار رفته که ترکان این نوع القاب را به شاهان خویش اطلاق میکردند. و کلمه «لوی» نیز ترکی است به معنی: نهنگ، «لویئیل» سال نهنگ راگوید. احتمال زیاد می رود که «لویک» از «لوی» ترکی و کاف تصغیر فارسی ترکیب یافته باشد. ۲. ولیدی طوغان، مجله معارف اسلامی، شماره ۱۰، ۱۳۴۸.

روسيه و كلاً در نواحي شرق ارويا، زندگي ميكردهاند كه به خاطر تراكم جمعيّت و سخت شدن زندگی، در دسته های بزرگ قبایلی شروع به هجرت کردند و به سوی سرزمین های گرم جنوب که دارای مراتع سرسبز، شکارگاههای بزرگ، دهکدهها و شهرکهای پرنعمت بود، سرازیر شدند. این مهاجرتها در چندین نوبت از حدود دوهزار سال قبل از میلاد آغاز گردیده و تا هزار سال بعد از آن تاریخ ادامه داشته است. حتی مسیر مهاجرت آنها تا حدودی مشخص شده است، مثلاً اقوام هیتی از طریق تنگی بسفور گذشته، آسیای صغیر را اشغال کردند و تا نزدیک فینیقیه پیش آمدند. قبایل پرجمعیّت ماد، گوت و کومر از میان کوههای قفقاز از تنگی ای که به سد ذوالقرنین موسوم شده است، عبور نموده، نواحی شمال دریای خز ر، آذربایجان و کردستان را اشغال کردند و بعداً سراسر فلات ایران را متصرف شدند. گروه دیگری از جمله قبایل یارت و مهاگوت، دریای خزر را دور زده، سرزمین های خراسان را متصرف شدند و سپس تا عمق سرزمین بهناور هند پیش راندند. دستهای از اینها ابتدا به سوی غرب مغولستان و سیبری پیش رفته و بعد از گذشت چند قرن به خاطر فشار ترکان به سوی جنوب عقب نشینی کرده، از رود آمو گذشته، بعضاً در افغانستان امروزی ماندگار شدند، بعض دیگر به دنبال قبایل پیشین به سوی هند تاختند. اینان ابتدا چادرنشین بودند و در همهجا با بومیان آن سرزمین ها به زد و خورد و نبردهای خونین پرداختند و بعد از قتل و غارتهای فجیع، شهرکها و دهکدههایشان را متصرف می شدند و این امر آنان را به تدریج به دهنشینی و شهرنشینی وادار میکرد. آریایی ها ظاهراً اسب را اهلی کرده بودند و این امر در پیروزیشان بر بومیان بی تأثیر نبوده است. آریایی ها که از تنگی قفقاز گذشته وارد فلات ایران شدند با مردم کلده، آشور و بابلی در بینالنهرین و خوزستان همجوار شدند و قرنهای متمادی با هم به جنگ و نبرد پرداختند، گاهی اینان و گاهی آنان پیروز می شدند. درست در چنین زمانی فکر ایجاد یک سد فلزی و غیر قابل عبور در تنگی قفقاز برای جلوگیری این مردم که سیل آسا می آمدند، در اذهان مردم بین النهرین به وجود آمد.

قرآن مجید به این مهاجرت اشاره دارد

بله، کتاب آسمانی ما، قرآن عظیمالشأن در ضمن داستان ذوالقرنین و خبر یأجوج و مأجوج دقیقاً به مهاجرت آریاییها و زد و خوردشان با بومیان اشاره کرده است.

یأجوج و مأجوج که بعضی قراء سبعه و عدهای از مفسرین آن را بـا الف و بـه صـورت یاجوج و ماجوج قرائت کردهاند نام اقوامی بود که گروههای عظیمی از آنان سیلآسا از شمال قفقاز به سوی سرزمینهای جنوبی سرازیر شدند. در کتاب عهد عتیق (تورات) از جمله در کتاب حزقیال نبی و نیز در کتاب قاموس مقدس ذکری از یأجوج و مأجوج به میان آمده و شاخههای فرعی آن چنین بیان شده است: طوایف روش، طوایف ماشکو، توبال، یاوان، جومر، گوت (قوت)، پارت، ماد، کوچ، (قفض) و توجرمه. خوشبختانه امروز همهٔ این اقوام شناخته شدهاند.

جومر، که به صورت کومر، گومر و کیمر نیز آمده است طوایفی بودند که بیشتر آنها به سوی ایتالیا و فرانسه رفتند و در آن جاها ماندگار شدند.

توبال، قومی بود که در سرزمین اصلی خویش ماندگار شد و کشورهای حوزهٔ بالتیک از اسم آنان گرفته شدهاست. مردم بلاروس، روسیه، لیتوانی، مولداوی از بقایای آن مردمند.

طوایف روش، روس ها می باشند. ماشکو که به صورت ماشک نیز آمده ایضاً روسی اند که شهر مسکو و رود مسکو از اسم آنان گرفته شده است. قبایل توجرمه به هـمراه هـیتی ها از طریق تنگی بسفور تا سواحل مدیترانه پیش رفتند.

قبایل ماد (مدی) و پارت که دارای جمعیّت بی شمار بودند از تنگی قفقاز به فلات ایران قدم نهادند. طوایف گوت بعضاً در شمال اروپا مخصوصاً در خاک آلمان ماندگار شدند و بعضاً از تنگی قفقاز عبور نموده تا کردستان پیش راندند.

دستهٔ دیگری از طوایف پارت و مهاگوت (ماساگوت) که جمعیت عظیمی را تشکیل میدادند از طریق خوارزم و بلخ به سوی فلات ایران پیش آمدند. طوایف کوچ، که عربها آنها را قفص تلفظ میکردند همواره با بلوچ یکجا ذکر شده است و اینان از آمو گذشته نواحی مکران و سیستان را اشغال کردند.

واژه یأجوج و مأجوج منشأ آریایی دارد، اصل مأجوج مگوش بوده (مرکب از مه +گوش) به معنی گوش بزرگ. در کتیبه داریوش بزرگ بر کوه بیستون نیز به صورت مگوش ضبط شده است. مگوش در زبان عربی به صورت «مجوس» درآمده، امّا در زبان بابلی و کلدانی به صورت مجوش تلفظ میشده و بعد به صورت مجوج و مأجوج درآمده است. چنانچه کلمه هاروت و ماروت نیز ریشه در زبان آریایی دارد. علت اینکه مجوش به مأجوج تغییر یافته آن است که این نام همواره با یأجوج یکجا ذکر می شده و بابلیان در اثر کثرت استعمال آن را همقافیه یأجوج ساخته اند و چنین چیزی در میان سامیان سابقه دارد. چنانچه کلمه قاین که همواره با هابیل یکجا ذکر می شده است، به مرور از قاین به قابیل تغییر یافته است.

۱. تورات، سفر پیدایش، باب ۱۰ و قاموس کتاب مقدس ذیل نام یأجوج و مأجوج. ۲. تورات، کتاب حزقیال نبی، باب ۳۸. ۳. میگویند افسانه، سایهای از واقعیّت است، اینکه در افسانهها آمده است که طوایف یأجوج و مأجوج دارای گوش های بزرگ بوده و یک گوش خویش را به جای زیرانداز و دیگری را بـه جـای لحـاف بـه کـار می.بردهاند، از معنی مگوش نشأت گرفته است. احتمال دیگر اینکه اصل یأجوج و مأجوج برگرفته از نام «گوت» و «مهاگوت» باشد که از اقوام پرجمعیت آریایی بودند که به سوی فلات ایران سرازیر شدند.

خدای را سپاسگزارم که به این بنده توفیق عنایت فرمود تا به کشف چنین نکتهٔ تاریخی نائل شوم و من خود به این کشف اهمیّت بسیار قائلم، زیرا پرده از روی داستان ذوالقرنین و قصه یأجوج و مأجوج برمی دارد و رازی از قرآن مجید را روشن می سازد. در حالی که پیش از این عدهٔ کثیری از دانشمندان و مؤلفین، در تطبیق نام یأجوج و مأجوج به اشتباه افتادهاند. و من قریب ۴۰ عنوان کتاب و رساله را دیده مکه مؤلفین آن ها به تقلید از همدیگر کلمه مأجوج را به ترک و مغول تفسیر کرده اند و بعضاً مأجوج را معرب مغول دانسته اند! بدون این که فکر کنند که مغول یک نام جدید است و بیش از ۸ قرن سابقه ندارد و در زمان نزول قرآن مجید طوایف مغولی به نام های دیگر یاد می شدند، در حالی که مأجوج چون در تورات ذکر شده اورایف مغولی به نام های دیگر یاد می شدند، در حالی که مأجوج چون در تورات ذکر شده بوده اند. به علاوه که مسیر حرکت تهاجم مغولان از شرق به سوی غرب بوده، نه از شمال تفقاز به سوی جنوب و اصلاً در حدود سه هزار سال قبل تهاجمی از این ها با این نام آشنا قفقاز به سوی جنوب و اصلاً در حدود سه هزار سال قبل تهاجمی از این ها به تاریخ نشده است.

والسلام حاجکاظم یزدانی ۱۳۷۲/۱/۲۸ ش

### پیشگفتار چاپ اوّل

ٱلحَمْدُ للهِ رَبِّ العالَمينَ وَ الصَّلوٰةُ وَالسّلاٰمُ على خَيرِ خَلْقِه و أَشرَفِ بَـرِيّتِه مـحمّد و آله الطاهِرِينَ وَ صَحُبِهِ المُنتَجِبينَ.

رَبُّ اشْرَحْ لِي صَدْرِي وَ يَسِّرْلِي أَمْرِي وَحْلُلْ عُقدَةً مِنْ لِسَانِيْ يَفقَهُوا قَوْلَى.

۱\_دین مقدس اسلام پانزده قرن قبل، با صدای رسا اعلام داشت که همه افراد بشر از هر رنگ و نژادی که باشند در پیشگاه الهی با هم برابر و مساوی میباشند. هیچ قوم و نژادی بر قوم و نژاد دیگر برتری و فضیلت ذاتی ندارد. زیرا همه انسانها از خاک آفریده شده و خمیرهشان یکی است.

َياً أَيُّهَا ٱلْنَّاسُ اِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَّ أَنشى وَ جَعَلْنَكُمْ شُعُوباً وَ قَبائِلَ لِتَعارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَاللهِ أَنْقَيْكُمْ.'

ای مردم جهان ما شما را از یک مرد و زن آفریدیم و به طوایف و قبایل و نـژادهـای رنگارنگ تقسیم کردیم تا شناخته شوید. همانا که گرامی ترین شما نزد خداوند پـارساترین شما خواهد بود.

به راستی اگر همهٔ انسانها به یک رنگ و یک شکل آفریده شده بودند آنوقت نظام اجتماع به هم میخورد، زیرا به همدیگر مشتبه میشدند. پس فلسفه تفاوت رنگها و شکلها فقط برای شناسایی است نه دلیل بر فضیلت قومی بر قوم دیگر.

رسول گرامی اسلام فرموده است: لا فَضْل لِعَربی عَلی أَعْجَمی وَ لا عَجَمی عَلی عَرَبی وَ لا الاسود عَلی أحمر وَ لا الاحمر علی أسود. إِلا بِالْتَقویٰ کلکم لاَدَم وَ آدم مِن تُراب.

عرب بر عجم و عجم بر عرب، سیاه بر سرخ و سرخ بر سیاه برتری ندارد مگر به تقوا و پارسایی. همه شما از اولاد آدم هستید و آدم از خاک آفریده شده است.

همانطوری که نژادپرستی و برتریجویی از نظر اسلام محکوم است عکس آن یـعنی: خود را نژاد پست و حقیر شمردن نیز محکوم و گناه نابخشودنی خواهد بود. زیرا؛ اسلام نه

۱. حجرات، ۱۳.

زور میگوید و نه تسلیم زور میشود. لا تَظْلِمُونَ وَ لا تُظْلَمُونَ<sup>۱</sup>، نه ستم میکنید و نه مورد ستم قرار میگیرید.

۲- بزرگترین دشمن انسان جهل و نادانی او است. ما به حکم انسانی و اسلامی وظیفه داریم که با جهل و تاریکی مبارزه کنیم، حتی اگر این جهل و بی خبری در تاریخ ما باشد. جهل است که باعث تعصبات بی جا و تنفرهای بی حاصل نزادی، لسانی، مذهبی و منطقهای میشود، امّا هر اندازه که از تاریخ، آداب، سنن، فرهنگ و اعتقادات اقوام همجوار و برادر باخبر شویم، به همان اندازه از تعصبات و نفرتهای بیهوده ما نسبت به دیگران کاسته خواهد شد.

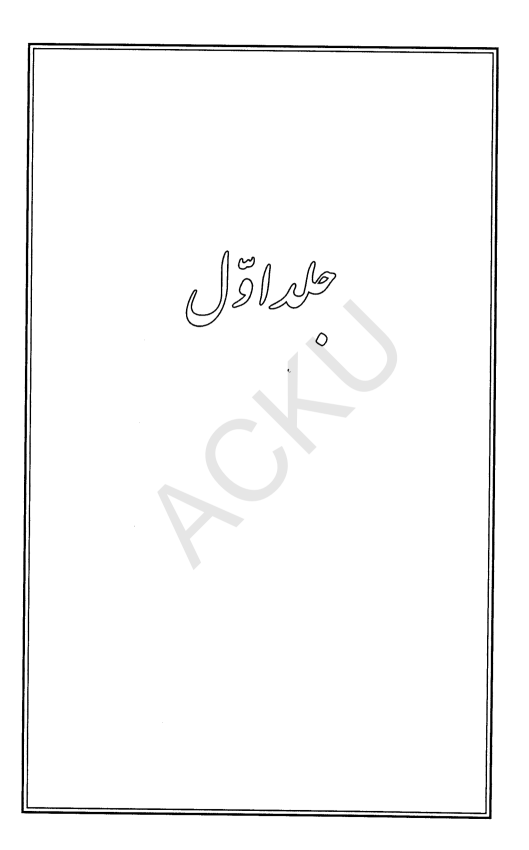
۳- اتحاد و برادری و صمیمت میان اقوام گوناگون افغانستان یکی از آرزوهای دیرینه من و قطعاً آرزوی هر مسلمان دلسوز میباشد. ما اگر خواسته باشیم به یک اتحاد پایدار برسیم چارهای نداریم جز آنکه حقوق ضایعشده همهٔ ساکنین این کشور را به رسمیت بشناسیم، و طبق دستور اسلام هیچ قوم و یا فردی نباید بی جهت خود را از دیگران برتر شمارد. بعضی گمان میکنند که اتحاد آن است که از ذکر اسم شیعه و سنی و اقوام مختلف افغانی خودداری شود و حتی ذکر نام هزاره در نزد اینان گناهی است نابخشودنی. اگر معنی اتحاد و برادری این باشد پس باید گفت: «عدمش به ز وجود». به نظر من این توهین بزرگ به ملّت برزگ افغانستان است که خیال کنیم آنان آنقدر وحشی اند که حتی تاب تحمل نام همدیگر را ندارند.

۴ رژیمهای حاکم در افغانستان مردم هزاره را یک قوم، بیاصل و ریشه و بدون تاریخ به سایرین معرفی کردهاند و حتی خود ه زارهها نیز چیزی از تاریخ و گذشته خود نمیدانستند، از اینرو من بر آن شدم که در تاریخ این مردم به کاوش و تحقیق بپردازم شاید بتوانم خدمتی هرچند کوچک به سهم خود انجام داده باشم.

۵ هدف از تألیف این وجیزه، دفاع از حقوق تاریخی یک ملّت مظلوم، رفع تعصبات بیجا به وسیلهٔ شناساندن اقوام افغانستانی به همدیگر، مبارزه علیه نژادگرایی است، با نشان دادن نمونههایی از اِعمال تبعیض نژادی توسط فاشیسم و روشن شدن زوایای تاریک تاریخ افغانستان می باشد.

و ما توفيقي ألا بالله یزدانی، حاجکاظم ۱۳۶۷/۷/۲۷ = ۱۹ اکتبر ۱۹۸۸ م.

۱. بقره، ۲۷۹.



بخشاوّل **افغانسان فل اراسلام** 

ا- افغانستان در عصر حجر

سرزمینی که امروز به نام افغانستان یاد می شود، از زمان های بسیار دور محل سکونت انسان های اولیه بوده است. آثار مکشوفه نشان میدهد که از حدود پنجاههزار سال قبل این سرزمین مسکون بوده است.

طبق تحقیقات «دکتر کارلتن کون» امریکایی که روی پارچه کربن نمبر ۱۴ در غار «قره کمر» ایبک انجام داده است، این حقیقت به دست آمده که این غـار بـین ۳۰ تـا پنجاههزار سال قبل، محل سکونت آدمیزاد بوده است.<sup>۱</sup>

از سال ۱۹۲۲ م. به این طرف در نقاط مختلف افغانستان، حفریات علمی باستان شناسی انجام شده و با این که آن کاوش ها چندان هم دقیق نبوده و زودتر از موقع شروع شده بود، ولی توانست قسمت هایی از تاریخ باستان این کشور را روشن سازد و معلوم شد که انسان های اولیه بیشتر در اطراف رودخانه های افغانستان زندگی می کردند، زیرا زندگی در اطراف رودخانه ها آسان تر بوده است. اقوام بدویی که در این سرزمین زندگی می کرده اند، به شکار حیوانات و استفاده از گیاهان و حبوبات خودرو، روزگار می گذرانیدند، بعد کم کم از این مرحله به مرحله جدیدتری گام برداشته و به اهلی کردن بعضی حیوانات و سرانجام به دامداری و زراعت آشنا شده و به ساختن قریه و ده کده پرداخته اند و آثار چندین ده کده بسیار قدیمی در نقاط مختلف این کشور کشف شده است و از مغاره «چهل ستون» و بعضی مغاره های دیگر، آلات و ابزار سنگی و استخوانی به دست آمده است که پیدایش این قبیل آثار بیانگر آن است که انسان های آن روزگار از آلات و ادوات یادشده برای شکار و ارتزاق و نیز برای دفاع از انسان های آن روزگار از آلات و ادوات یادشده برای شکار و ارتزاق و نیز برای دفاع از

بعدها این جامعه ابتدایی به تدریج و در طول هزاران سال، از نظر وضع زنـدگی به مرحله متکاملتری قدم نهاد و به عصر فلزات داخل گردید. در این زمان مس جای

۱. ر.ک. به افغانستان در پر تو تاریخ، نوشته احمدعلی کهزاد و تـاریخ افـغانستان، ج ۱، و افـغانستان در مسیر تاریخ، صص ۳۲ــ۳۵، ناشر، کانون مهاجر.

آلات سنگی را گرفت، تبر، دشنه، کارد، بیل و غیره ساختند. صنعت کوزه گری و ظروف سفالی در میانشان رواج یافت، همینطور کشاورزی خود را توسعه دادند.

در حفریات «آقکپرک» آثاری از قبیل: آینه برنجی، انگشتر، دستبند، اسلحه ابتدایی، نگین لاجورد و غیره به دست آمده که متعلق به عصر حجر جدید است و از دو تا نُههزار سال قبل از میلاد را در بر میگیرد و در همین زمان بز و گوسفند و بعضی حیوانات دیگر در این ساحه تربیت می شده و حبوبات غذایی کشت و زرع می گردیده است.

آثار کشف شده در شمال غربی بلوچستان نشان می دهد که در حدود چهارهزار سال قبل دهکده هایی در این منطقه وجود داشته که ساکنین آن ها کشاورزی می کرده اند. تفحصات سال ۱۹۵۱ م. در «مندیگگ» واقع در ۵۵ کیلومتری شمال قندهار نشان داد که از سه هزار سال قبل از میلاد مردم این خطه ده نشین بوده و خانه هایی از خشت و گِل می ساخته و به زراعت و دامداری آشنا بوده اند. اسلحه و زیورآلات مسی و ظروف سفالین که دارای آشکال هندسی بودند به دست آمده است. مجموع این کشفیات نمایانگر سطح بلند پیشه وری آن عهد می باشد. یکی از کانون های زندگی ماقبل تاریخ

## ۲\_ ساکنین اولیه افغانستان

انسان هایی که قبل از آریایی ها در افغانستان زندگی می کردند درست مشخص نگردیده که از چه نژاد بوده و چه نام و نشان داشته اند؟ آیا نسلی هم از آنان باقی مانده یا نه؟ امّا ساکنین اولیه کشور های همجوار تا حدودی مشخص شده اند. در لغت نامهٔ دهخدا ذیل کلمه «تاپور» آمده است که آن ها قومی بودند که قبل از آریایی ها در مازندران می زیسته اند و نام طبرستان از نام آن ها به جای مانده است. عبدالرفیع حقیقت می نویسد: «قبل از آریایی ها در مغرب ایران مردمانی موسوم به "کاس سو" که نژاد آن ها محققاً معلوم نیست و مورخین یونانی آن ها را "کسی" یا "کوسیان" نامیده اند و در گیلان "کادسیان" در مازندران "تاپور" در جنوب غربی "عیلامی ها"، در سواحل خلیج فارس و عمان "حبشی ها" یا مردمان سیاه پوست زندگی می کرده اند».

افغانستان در مسیر تاریخ، ج ۱، چاپ کانون مهاجر، سال ۱۳۵۸.

۲. تاریخ قومس، ص ۱۵، اصفهان، ۱۳۶۲.

از آریایی ها در شمال غرب ایران در حدود آذربایجان فعلی سکونت داشتند به نامهای: "ارارتو"، "مانانی"، "لولوبی"، "خزری" و غیره یاد می شدند». ۱

ساکنین کشور پهناور هند قبل از آریا، اقوام پرجمعیت «دراویدی» بودند که در زد و خوردهای بسیار در طی قرون متمادی از مهاجمین آریایی شکست سختی خوردند و از جمعیتشان بسیار کاسته شد و باقیماندهشان در میان جنگلزارهای انبوه پناه بردند و به این طریق نسلی از آنها باقی ماند که امروزه به نام «نجسها» معروفند. مجموع جمعیت «دراویدی» فعلاً به مرز ۴۰ میلیون نفر میرسد.

آریایی ها در سر راه خود اقوام «ناگا»<sup>۲</sup> را مطیع ساختند و در جنوب هند با «دراویدی ها» برخوردهای سخت داشته و کشتارهای عظیم نمودند و اقوام مغلوب را به بردگی میگرفتند. آریایی های هند پدید آورندگان نظام «کاست» می باشند که مردم را به چهار یا پنج طبقه تقسیم کرده بودند و هیچ طبقه ای نمی توانست پا از گلیم خویش دراز نموده به طبقه بالاتری ارتقا یابد.<sup>۳</sup>

امّا اقوام قبل از آریایی ها در افغانستان معلوم نیست که چه قوم و نزادی بودهاند؟ فقط عبدالحسین مسعودی انصاری نوشته است: «ساکنین افغانستان قبل از آریایی ها قبایل "دراویدی" بودهاند».<sup>۹</sup> مسعودی دلیلی بر این گفتهاش ذکر نمیکند. احتمال دارد که اجداد مردم هزاره قبل از آریایی ها در این کشور ساکن بوده و بعد در اثر هجوم آریایی ها و در طی برخوردهای بسیار، چون تاب مقاومت نداشته اند به تدریج به سوی مرکز افغانستان که دارای کوههای مرتفع و دست نارسی می باشد پناه برده اند.

**۳ - تمدن قبل از آریا** تا زمانی، مورخان تصور می کردند که ساکنین اولیه افغانستان، هند و ایران مردمان وحشی و بی تمدن بودند، اما اکتشافات جدید بطلان این نظریه را ثابت کرده است. جواهر لعل نهرو می نویسد: «آریایی ها که در هند آمدند تا اندازهای تحت تأثیر تمدن قدیمی تری که در این دیار وجود داشت قرار گرفتند و این تمدن قدیمی، تمدن "دراویدی ها" بود و آریایی ها در این مهاجرت عظیم مردمان آرام تر و متمدن تری را که بر سر راه خود یافتند نابود می کردند و یا به خود مستحیل می نمودند».

آذربایجان پس از تاریخ و پیش از آن، ج ۱، صص ۱۳-۲۳.

2. Naga

۲. جهان دانش، محمد نژند، ص ۴۷.
 ۲. زندگانی من، ج ۲، ص ۳۹۶.
 ۵. نگاهی به تاریخ جهان، ج ۱، ص ۴۲.

کاوش های باستان شناسی که در سال ۱۹۲۴ م. تبوسط «سب جان مارشال» و دستیارانش در کرانهٔ غربی رود سند در ناحیهٔ «موهنجودارو»<sup>۲</sup> به عمل آمد آثاری پیدا شد که از قدیمی ترین آثار تمدن جهان می باشد. در آن جا به آثاری از شهر مدفون شده ای دسترسى يافتند كه داراي چندصد خانه و مغازهٔ ساخته شده از آجر و خيابان هاي عريض و در بعضي موارد ساختمان هاي داراي چندطيقه يو د. اين اکتشافات ثابت نمو د که در سند و پنجاب در چهار تا سههزار سال پیش از میلاد یک زندگی شهری بسیار مترقى وجود داشته است. وجود چاه هاي آب در خانه ها و حمام و مجاري فاضلاب در اغلب خانهها زندگی مرفهی در نزد آنان را نشان می داد. در میان اشبای کشف شده آلات و ادوات آشيزخانه، ظروف منزل، لوازم آرايش، ظروف سفالين نقاشي شدهٔ رنگي، مهر ههاي نرد و شطرنج، سکههای قدیمی که خیلی قدیمی تر از سکههایی است که قبل از آن پیدا شده بود که با خطوط مصور و مجهول منقوش بودند، کاشی کاری های عالی، آثار فلزی از جمله اسلحه و لوازم مسين و يک نمونه ارابه و دوچرخه مسى که از کهنهترين ارابههايي است، که تاکنون کشف گردیده است و دست بندهای زریـن و سیمین و گـوشوارهها و گردنبندها و بعضی صنایع ظریف دیگر که حاکی از تمدن پیشرفته اقوام قبل از آریایی ها باشد به دست آمده است. زمانی که «خوفو» فرعون مصر نخستین هرم بـزرگ مـصر را ساخت، «موهنجودارو» در اوج ترقی خود بود. ساکنان اولیه هند «ناگاهای» مارپرست بودند و این قوم پیش از حمله آریایی ها نواحی شمال هندوستان را در تصرف داشتند.

بر اساس شواهد تاریخی شهرهای «موهنجودارو» و «هاراپا» در طی حملات وحشتناک آریاییها بین سالهای ۱۵۰۰ تا ۱۷۰۰ قبل از میلاد ویران شدند. اسکلتهای به دستآمده از خرابههای این شهرها نشان میدهد که ساکنان آنها مردمانی بودهاند با پوست تیره و بینی پهن.<sup>۳</sup>

دانشمندان غربی میگویند: «آریاییها از لحاظ فرهنگی به مراتب از دراویدیها عقبمانده تر بودند. اینان دامپرورانِ چادرنشینی بودند که منبع اصلی درآمدشان از ناحیهٔ احشام تأمین می شد و از گاو به عنوان وسیله مبادله استفاده می کردند. آریاییها بعد از هجوم به سوی جنوب به زودی در فرهنگ عالی و پیشرفته دراویدی جذب شدند و به کشاورزی روی آوردند و قسمتی از اقوام پیشین را نابود و قسمت دیگر را به بردگی گرفتند».<sup>۴</sup>

Sir John Marshall
 Mohenjodaro
 تاريخ مصور جهان، عبدالحسين سعيديان، ص ۲۶.
 تاريخ مختصر جهان، نوشته هفت تن از دانشمندان، ج ۱، ص ۴۵.

۴\_ هجوم آریایی ها

آریایی ها دارای جمعیت بسیار و قبایل بی شمار بودند که محل سکونت اصلی آن ها در شمال دریای سیاه و سواحل رود دانوب و کلاً در نواحی اروپای شرقی بود که به خاطر کثرت جمعیت و سخت شدن شرایط زندگی به سوی زمین های وسیع و پربرکت جنوب سرازیر شدند. آغاز مهاجرت آن ها تقریباً از سال ۱۸۰۰ قبل از میلاد شروع شد و تا هزار سال بعد از آن ادامه یافت. و به دنبال این یورش های طولانی و سیل آسا، سرزمین های وسیعی را که فعلاً به نمام های افغانستان، ایران و همند یماد می شوند، به تصرف درآوردند.<sup>۱</sup>

بدیهی است که به دنبال هر یورش و تهاجم، قتل و کشتار و خرابی های بی شمار به بار می آید. در این یورش ها نیز چنین بود. و آریایی ها در همه جا با مردم بومی آن مناطق به زد و خورد پرداخته، قتل عام های فراوان نمودند. این درگیری ها به قدری وحشتناک بود که نسل بیشتر بومی ها منقرض گردیدند و امروزه تقریباً هیچ نشانی از آن ها به جای نمانده است، جز اقوام دراویدی در هند که ذکر شان گذشت.

واژه «آریا» از ریشه کلمهای میآید که به معنی کشاورزی است. ایـن.ها چـون کشاورزی را از بومی.ها یاد گرفتند به نام آن شهرت یافتند. بعدها این کلمه معنی نجیب و اشرافی را به خود گرفت.۲

از آنجا که زبان آریاییهای مذکور با زبان ملل اروپایی ریشه مشترک دارد، چنین حدس زده میشود که اینان در اصل با اروپاییها از نژاد مشترکی سرچشمه گرفته باشند.

۵ سلسله های اساطیری قبایل آریایی بعد از استقرار در افغانستان، روز به روز بر جمعیت و قدرت شان افزوده می گشت تا سرانجام موفق به تشکیل چند سلسله سلطنتی گردیدند. اولین سلسله افسانه ای آن ها به نام «پیشدادیان» یاد می شود که در بلخ یا «باکتریای» قدیم به قدرت رسید و بر قسمت هایی از افغانستان و ایران حکم راند و از طرف شمال و شمال شرقی با تورانی ها (ترکها) همسایه بود. به این جهت دائم با آن ها مشغول زد و خورد و جدال بودند.<sup>۳</sup>

۱. ر.ک. به نگاهی به تاریخ جهان، ج ۱، ص ۳۲\_۱۰۳؛ لغتنامهٔ دهخدا، ذیل کلمه «آریـا»؛ تـاریخ و شـناخت ادیان، ص ۲۰۹؛ کشف هند، نهرو، ج ۱، ص ۱۴۰. ۲. کشف هند، ج ۱، ص ۱۴۱. ۳. مراد از توران سرزمین ترک.ها می.باشد. بعد از آنها سلسله «کیانیان» به قدرت رسید که مؤسس شان «کیقباد» نام داشت. فریدون یکی دیگر از پادشاهان افسانهای این خانواده است که میگویند قلمرو خود را میان سه پسرش به نامهای «ایرج» پدر ایرانیان و «تورج» پدر ترکها و «سلم» پدر رومیان تقسیم نمود. سلسلهٔ دیگری از آریاییها به نام «اسپهها» یا دودمان «اسپه» که دارندگان اسپهای تیزرفتار بودند، بعد از کیانیان ظهور نمود که گفته می شود «زردشت» (زراتشترا) در زمان این سلسله در بلخ ظهور کرد و مردم را به سوی کیش جدیدی که خود آورندهٔ آن بود فرا خواند، و کتابی آورد به نام او ست! جان گفتار او در سه جمله: «گفتار نیک، کردار نیک و پندار نیک» خلاصه می شود.

مجموع پیروان زردشتی امروز به نیم میلیون نفر میرسند که بیشترشان در هند و تعدادی در ایران و پاکستان سکونت دارند. فقهای اسلامی پیروان زردشت را به تبعیت از قرآن کریم به نام «مجوس» می خوانند و در «اهل کتاب بودن» شان اختلاف است.

به هر حال تاریخ این سه خاندان سلطنتی که ذکرشان رفت کاملاً روشن نیست و در مجموع جنبهٔ افسانهای دارند که در شاهنامه از آنها یاد شده است. امید است کشفیات آینده، گرد و غباری که پیرامون تاریخ اینان را فراگرفته است بزداید.<sup>۱</sup>

۶ ـــ هخامنشیان

در حدود ۵۰۰ سال قبل از میلاد مردی به نام «کوروش» از سلسله هخامنشی، سلطنت بزرگی به وجود آورد و سرزمین های وسیعی را به خاک ایران ملحق ساخت. او در طی حملات متوالی از سوی غرب؛ بینالنهرین (عراق فعلی) و آسیای صغیر (ترکیه امروزی) و حتی قسمتی از یونان را متصرف شد و از جانب شرق؛ افغانستان و قسمتی از آسیای میانه را تحت تصرف خویش درآورد، و از ۵۴۵ تا ۵۳۹ قبل از میلاد طی نبردهای خونین، افغانستان آن روز را که فاقد قدرت مرکزی بود، تصرف نمود و مردم آن سرزمین، مدت ۶ سال در برابر حملات وی مقاومت کردند. امّا سرانجام شکست خوردند. او ایالات کرمان، پارتیا، باختر (بلخ)، ستاگید (هزارستان کنونی)، سیستان و بلوچستان و قندهار را تسخیر نمود، در کاپیسا جنگهای سختی کرد و بالأخره در طی

افغانستان در پر تو تاریخ؛ تاریخ افغانستان، ج ۱.

**۲\_ یونانیان** 

در سال ۳۳۴ قبل از میلاد اسکندر پادشاه جوان و شجاع و جاهطلب یونانی، طی نبردهایی که با هخامنشیان نمود، سپاه ایران را در هم شکست. بعد از تسخیر ایران و آتش زدن «تخت جمشید» به قصد تصرف سرزمینهای وسیع هند به سوی شرق به پیشروی ادامه داد و چون افغانستان در سر راه هند واقع شده بود، اوّل به این کشور که فاقد دولت مرکزی بود حملهور گردید. اسکندر علی رغم نبوغ نظامی و ارتش منظم و جنگدیده قریب ۴ سال در تسخیر افغانستان و سرزمینهای آنسوی آمو معطل ماند و بعد از نبردهای فراوان و تحمل مشقتهای زیاد بالأخره هرات، قندهار، کابل، بلخ و سایر شهرهای این کشور را تصرف نمود. او حتی در افغانستان زخمی شد و بعد از و راه را میانبر بزند، اما در هنگام عبور از سرزمینهای کوهستان مرکزی، سختی های زیاد مشاهده نمود. او می نویسند که: «اسکندر در سر راه خود از قندهار به بلخ زیاد مشاهده نمود. او می نویسند که: «اسکندر در سر راه خود از قندهار به بلخ زیاد مشاهده نمود. او می نویسند که: «اسکندر در سر راه خود از قندهار به بلخ زیاد مشاهده نمود. را مشاهده نمود که از دیگران بسیار سرکش تر بودند».

شرحی را که «کنت کورس» مورخ یونانی از خانه های گِلی آن ها می دهد با آن چه امروز هر مسافری می تواند آبادی های مردم هزاره را ببیند کاملاً با مردم حالیه این سرزمین تطبیق می کند.<sup>۲</sup> اسکندر بعد از تسخیر تمام افغانستان به سوی هند لشکر کشید، بعد از تصرف قسمت هایی از آن، از راه بلو چستان به سوی بابل <sup>۳</sup> بازگشت و در آن جا در اثر افراط در شرب مسکرات در تاریخ ۳۲۳ قبل از میلاد به سن ۳۲ سالگی جان باخت، در حال که مرتکب کشتار و خرابی بسیار گردیده بود. بعد از او بین سردارانش در سر تقسیم سرزمین های مفتوح نزاع درگرفت. سرانجام ایران و افغانستان به یکی از سرداران او به نام «سلوکس» واگذار شد. این مرد خود در بابل بساط حکمرانی پهن نمود و افغانستان را توسط والیان خویش اداره می کرد و افغانستان تا سال ۱۳۵ قبل از میلاد در دست یونانیان باقی ماند و در زمان تسلط آنان مستهایی از مردم یونان که اغلب نظامی بودند، در نواحی شرقی افغانستان ماندگار شدند و با مردم این سرزمین درآمیخته؛ زاد و ولد نمودند، که گفته می شود مردم شردم این سرزمین درآمیخته؛ زاد و ولد نمودند، که گفته می شود مردم شدند و با مردم این سرزمین درآمیخته؛ زاد و ولد نمودند، که گفته می شود مردم

- ۱. تاریخ افغانستان، نوشته کهزاد و عثمان صدقی، صص ۳۶۴\_۴۲۵.
  - ۲. تمدّن ایرانی، نوشته چند باستانشناس فرانسوی، ص ۴۳۸.
  - ۳. بابل شهر بزرگی بود که محل آن نزدیک بغداد فعلی قرار داشت.

آمدهاند و خود این مردم نیز خود را از بقایای سپاهیان اسکندر می دانند. هجوم و تسلط یونانیان بر افغانستان در زندگی اجتماعی مردم این منطقه تأثیراتی بر جای نهاد. از جمله رسمالخط یونانی در کنار رسمالخط قدیم رواج یافت. رسمالخط قدیم افغانستان خط و الفبای خروشتی بود که از الفبای آرامی مشتق شده بود. بساط فرمان روایی یونانیان توسط قبایل «پارت» در هم پیچیده شد. از آن پس افغانستان مدتی وحدت سیاسی خود را از دست داده تحت فرمان امرای محلی اداره می شد.

۸ ــ سلسله «موریا»

سلسله موریا از سلاطین هند محسوب می شود، و مؤسس آن «چندرا گوپتا» نام داشت که بعد از مرگ اسکندر در هند، امپراتوری نسبتاً بزرگی تشکیل داد و قسمتی از خاک افغانستان را نیز در تصرف درآورد. سومین و بزرگترین شاه این سلسله «آشوکا» نام داشت که در حدود ۲۷۳ پیش از میلاد به قدرت رسید. وی امپراتوری وسیعی به وجود آورد که از «بنگال» تا حوزه «ارغنداب» و از «دکن» تا «مسیور» را شامل می شد. آشوکا بعدها بر اثر تعلیمات بودایی از جنگ و خونریزی بیزار شد. وقتی سپاهیان او برای تسخیر ناحیه «کانیکا» در سواحل شرقی هند دست به کشتار بی رحمانهٔ مردم این منطقه زر، وی از آن فتح و پیروزی که به بهای خون هزاران انسان انجام شده بود، پشیمان گردید.

در زمان این پادشاه دین بودایی رواج تمام یافت و در افغانستان نیز این دین، رو به توسعه نهاد. آشوکا از پادشاهان نیکنام و نسبت به مردم مهربان بود و برای آبادی و توسعه کشور و گسترش دانش و خدمت به محرومین کارهای ذیقیمتی انجام داد. با اینکه خود بودایی بود، امّا به ادیان دیگر احترام میگذاشت. وی در ۲۳۲ قبل از میلاد بعد از چهل سال سلطنت از دنیا رفت. بعد از او افغانستان به تدریج از زیر سلطه هند بیرون آمد.<sup>۱</sup>

**۹۔ کوشانیها** سلسلههای هخامنشی، یونانی و موریا نسبت به مردم افغانستان بیگانه بودند و بعد از انقراض آنها مدتی افغانستان به شکل ملوکالطوایفی در دست خوانین بزرگ محلی

۱. تاریخ افغانستان، نوشته کهزاد، ج ۱؛ کشف هند، ج ۱، صص ۲۲۰\_۲۲۵؛ نگاهی به تاریخ جهان، ج ۱، صص ۱۴۰\_۱۵۰.

اداره می شد. تا این که قبیله «کو شانی» شاخهای از اقوام «سیتی» (یوچی) وارد افغانستان شده به تدریج قدرت یافتند و امرای محلی را بر داشته، حکومت بزرگی تشکیل دادند. این قبایل ابتدا در بین «توئن هوانگ» و «کی لی» در شمال غرب چین سکونت داشتند. بعداً در اثر فشار «هیوانگ نوهای» چین مسکن اصلی خود را رها نموده ابتدا وارد اراضی بین رودخانه سیحون و جیحون گردیده، سپس در قرن اوّل میلادی، بلخ و نواحی اطراف آن را اشغال کردند. آنان دارای جمعیت بسیار و شامل هزاران خانوار بودند و بر تمام افغانستان فرمان روایی یافته، دایره نفوذ خویش را تا رود سند گسترش دادند.

بزرگترین و مشهورترین شاه سلسله کوشانی «کانیشکا» نام داشت که بین ۱۲۰–۱۲۰ میلادی فرمان روایی می کرد. بعد از وی جانشینانش به تدریج به سوی سرزمین های گرم و حاصل خیز هند جذب شده، در میان آن ملّت به تحلیل رفتند. آخرین شاه آنان از ۱۸۲ تا ۲۲۰ میلادی حکومت نمود. کوشانی ها جمعاً ۱۸۰ سال در افغانستان حکومت راندند. در زمان آنان ادیان بودایی، بر همنی و زردشتی مورد احترام بود. زبان کوشانی ها، زبان ختنی خوانده می شد. بعد از آن ها مدتی افغانستان تحت آمریت و حکومت امراء کوچک باقی ماند. قبایل «سیتی» و یا «یوچی»، به احتمال زیاد قومی زردپوست یا مخلوطی از زرد و سفید بودند.

جواهر لعل نهرو مینویسد: «کوشانیها اصلاً از نژاد مغولی بودند یا با آنها اتحادی داشتند ظاهراً از پایتخت کوشانها یک رفت و آمد دائمی به سرزمین اصلی مغولستان وجود داشت.<sup>۱</sup>

۱۰ یفتلیها (هیاطله) یفتلیها مانند کوشانیها جزء اقوام «سیتی» بودند که از جبهه شمال شرق در حوزه سیحون وارد شده، به سوی سرزمینهای جنوب و جنوب غربی سرازیر شدند و تا اواخر قرن سوم میلادی اراضی شمال جیحون را اشغال کردند. سپس در اوایل قرن پنجم میلادی، جیحون را عبور نموده وارد افغانستان شدند و در سال ۴۲۵ میلادی در تخارستان موفق به تشکیل حکومت گردیدند. پادشاه یفتلیها با سلاطین ساسانی ایران جنگهای متعدد داشت. «اخشنور» مقتدرترین شاه این سلسله از حدود سال

- ۱. نگاهی به تاریخ جهان، ج ۱، صص ۱۷۷\_۱۷۸.
- ۲. اخشنور: مرکب از «آق + شنور» اسم ترکی است.

۴۶۰ میلادی تا سالهای اوّل قرن پنجم به مدت نیم قرن سلطنت نمود و در یکی از جنگها شکست سختی به سپاه ایران وارد ساخت و فیروزشاه ساسانی را اسیر گرفت. شاه ایران با اداء فدیه خود را آزاد نمود، امّا در سال ۴۸۰ میلادی دوباره به افغانستان حملهور شد و اینبار توسط سپاه اخشنور کشته گردید. سلسله یفتلی تا ۵۶۶ میلادی حکومت رانده سرانجام به دست ترکهای همنژاد خویش که با ساسانیان متحد شده بودند منقرض گردیدند.

یفتلی ها در عهد اخشنور به دو دسته بزرگ تقسیم شدند. دستهای حصص کوهستانی تخارستان را مرکز گرفته، در صفحات شمال هندوکش به طرف غرب متوجه شده، ساسانی ها را عقب راندند و دسته دیگر که در میان شان قبیله «زاولی» شهرت بیشتر داشت، در حوالی کابل و غزنی استقرار یافت و آن علاقه به نام ایشان، زابل» و «زابلستان» نامیده شد. ولایت زابل امروز در جنوب غزنی جزئی از زابلستان (زاولستان) قدیم است. یکی از قبایل «هزاره» نیز به اسم «زاولی» یاد می شود که در جنوب غرب هزارستان در حدود اجرستان و مالستان و جاغوری و نیز در ولایت ارزگان زندگی می کردند و در قتل عامهای بین سال های ۱۳۰۹ تا ۱۳۱۲ ه.ق. جمعیت بی شماری از آنان از میان رفت و عدهٔ اندکی از آن ها تاکنون در جاغوری باقی ماندهاند. بعید نیست که همین «زاولی های هزاره» از بقایای اقوام زاولی یفتلی ها باشند. که با این حساب هزاره ها کلاً با یفتلی ها پیوند خواهند خورد. خصوصاً که مورخین اسلامی یفتلی ها را ترکنژاد دانستهاند.

مورخین غربی و عرب نیز ترک بودن یفتلی ها را تأیید کردهاند. خوارزمی میگوید: «هیطل به زبان بخارایی مرد قوی را گوید و هیاطله قومی بودند که بلاد تخارستان را داشتند و اتراک خلج و گنجه، از بقایای آن مردمند». (

در دایر ةالمعارف ترکی نیز یفتلی ها اقوام ترکنژاد شمرده شده، اضافه می نماید که اصل یفتلی «اتلی» بوده که در ترکی به معنی سوارکار است. و آتیلا فرمانده اقوام «هون» که قسمت هایی از اروپا را به خاک و خون کشید نیز به همان معنی یعنی شهسوار و تازنده اسب است چه «آت» به معنی اسب و «یلا» پسوند فاعلی است. احتمال دارد که او نیز از همین قوم بوده باشد. در لغتنامهٔ دهخدا یفتلی ها جزو اقوام زردپوست به حساب آمده است.

مفاتيح العلوم، خوارزمي.

بعید نیست که اقوام یفتلی درواقع از دو نژاد مختلف زرد و سفید تشکیل شده و با هم در یک زمان وارد افغانستان شده باشند.<sup>۱</sup>

## ا ا\_تركها

ترکان در زمانهای دور در مناطق وسیعی که از غرب مغولستان و شمال غرب چین و کاشغرستان گرفته تا جنوب سیبری گسترده بودند، و اراضی میان جیحون و سیحون و حوزه بالخاش کلاً در اختیار آنان بود. و ابتدا زندگی چادرنشینی داشته به گلهداری میپرداختند امّا به تدریج به کشت و زرع عادت کردند و به زندگی دهنشینی و بعداً شهرنشینی آشنا شدند. آنان دارای صنعت فلزکاری و نساجی و باقی صنایع دستی بودند و رسمالخط سریانی را در الفبای ترکی قبول نموده بودند. ترکان «اویغور» نسبت به سایر قبایل ترک زندگی متمدن تری داشتند.

واژه «ترک» به معنی شجاع و نیرومند و جنگجو میباشد. اینان عموماً مردم سلحشور و جنگجو بودند و به همین دلیل به این نام شهرت یافتند. بعضی مدعی شده که واژه ترک به معنی کلاهخود است و چون ترکان اولین قـومی بـودند کـه در جنگها کلاهخود به سر میگذاشتند به این نام مسمی شدند.

ترکان در قرن ششم میلادی امپراتوری وسیعی به وجود آوردند که از غرب مغولستان تا «آرال» وسعت داشت مؤسس آن شخص مقتدری به نام «تومنه خان» بود که در سال ۵۲۵ میلادی از دنیا رفت و قلمرو پهناورش میان پسر و برادرش تقسیم شد. حصص شرقی آن که شامل «منگولیا» و غیره می شد به پسرش «موگان خان» تعلق گرفت. قسمت های غربی آن که شامل کاشغرستان و حوزه سیحون و آرال و شمال شرق افغانستان می گردید به برادرش تومنه که «ایستامی یبغو» نام داشت تعلق گرفت. ترکان غربی بعد از ورود به افغانستان ابتدا با دولت ساسانی ایران متحد شده اقوام یفتلی را از میان برداشتند، سپس میانه شان با ساسانیان به هم خورد و «تاردوخان یبغو» امپراتور قدر تمند ترک در اواخر قرن ششم میلادی حکام ساسانی را از ایالات شمالی افغانستان بیرون راندند.

ترکان در سراسر تخارستان مستقر شده و چندین امارت کوچک تشکیل دادند که مجموع آنها به ۳۰ امارت میرسید. امّا همهٔ آنها از خان بزرگ که مرکز امارتش در قندوز بود اطاعت داشتند.

۱. بالاحصار کابل، ج ۱، ص ۳؛ افغانستان در مسیر تاریخ و مقاله تحقیقی پـروفسور «ولیـدی طـوغان» اسـتاد دانشگاه استانبول دربارهٔ هیاطله و خلج.

ترکان مانند آریایی ها دارای قبایل بی شماری بودند تا جایی که فخرالدین مبارک شاه مینویسد: «ترکان را قبایل بی شمار است و اگر کسی بخواهد، تمام اقوام ترک را بداند هرگز میسر نخواهد شد. سپس خود وی تا ۶۴ قبیله بزرگ ترک را نام می برد».

تركان در تاريخ اسلام نقش مهم داشتند و بيشترين سلسلههاى سلطنتى را در عالَم اسلامى تشكيل دادند. تا جايى كه گفته مىشد: «الدين عند العرب والدولة عند الترك و الادب عند الفرس»<sup>۲</sup>، دين از عرب و حكومت و سلطنت از آنِ تركان و ادب در نزد فارسيان است.

ترکان در مصر، شمال افریقا، آسیای صغیر، ایـران، عـراق، افـغانستان، هـند و... حکومتهای بزرگ و نیرومندی تشکیل دادند که مجموع آنها قریب به ۴۰ سـلسله بزرگ و کوچک میرسد.

باری، در قرن هفتم میلادی سلسله «تانگ» از امپراتوری چین بر ترکان افغانستان غلبه یافته آنها را از قدرت برانداختند؛ در نتیجه افغانستان مدت یک قرن زیر نفوذ چینیها بود.۲

تاریخ فخرالدین مبارکشاه، ص ۴۷، چاپ لندن.
 ۲. بخارا دست آورد قرون وسطی، ص ۲۵۷.

۳. لغتنامهٔ دهخدا، ذیل کلمه «ترک»؛ دایرةالمعارف نو، نوشته سعیدیان؛ تاریخ افغانستان، نوشته کهزاد؛ ایران در عهد باستان، نوشته جواد مشکور.

بخ<sup>ش د</sup>ق ا**فعانسان اربیدایش اسلام** تارمان عیامی ان

۱\_افغانستان مقارن ظهور اسلام

افغانستان مقارن ظهور اسلام به شکل ملوکالطوایفی اداره می شد. بزرگ ترین امارت در این زمان حکومت «رتبیل شاهان» بود که وسعت خاک آن از رود سند تا جبال هندوکش و از نورستان تا نزدیک بُست و سیستان گسترش داشت. رتبیلان از ۴۰۰ میلادی تا ۴۰۰ هجری حکومت کردند و در این مدت چند دفعه تا نزدیک سقوط رسیدند و بارها در مقابل لشکر اسلام مقاومت نمودند.

سپاهیان ر تبیلان در تاریخ بیشتر به عنوان ترک معرفی شدهاند. در آن زمان سرزمین کوهستانی هزارستان تحت فرمان امرای محلی اداره می شد و در نواحی بامیان و بهسود و غرب هزارستان، امرایی حاکم بودند که بعضاً از حکومت کابل پیروی می نمودند. چنانچه در غزنی و نواحی اطراف آن سلسله امرای «لاویک» امارت داشتند که بعد از نفوذ اسلام مسلمان شدند و تا قرن چهارم هم چنان امارت خویش را حفظ کردند، تا سرانجام به دست امیر سبکتکین برافتادند. در بامیان و نواحی آن سلسلهای که از شاخه امرای غور بودند به نام «شیران» بامیان حکومت داشتند و در قسمت غرب و شمال برای ماری شنسبیه فرمان می راندند که بعد از نفوذ اسلام هم چنان بر سریر حکومت باقی ماندند و بر دایرهٔ حکومت آن ها افزوده گشت.

هیوان تسانگ (زوان زنگ) زایر و سیاح معروف چینی که به فاصلهٔ ۱۴ سال از تاریخ ۳۳۰ تا ۶۴۴ میلادی افغانستان را گردش نموده، معلومات گرانبهایی در مورد این کشور به دست میدهد. او مینویسد: در تخارستان و اطراف آن چندین امارت کوچک وجود داشت که همه از خان بزرگ «قندوز» فرمان میبردند. وی مردم تخارستان را امانتدار، زرنگ و چابکسوار تعریف میکند. آنها البسه پشمی میپوشیدند. بیشترشان دیانت بودایی داشتند و اندکی هم بر دیانت برهمنی بودند. روحانیان و پادشاهانشان از قبیله «توکیو» (ترک) بودند و در سنه ۶۳۰ میلادی

۱. به صورت «لویک» و «لویح» نیز آمده است.

«تاردوشاد» پسر بزرگ «خان یلدوز» در تخارستان حکومت داشت و تمام تخارستان زیر نگین او بود. در همین زمان که هیوان تسانگ در تخارستان سیاحت میکرد، اتفاقاً تاردوشاد با یک توطئه داخلی کشته شد و پسرش به جای او به سلطنت رسید. پسر نیز مانند بدر مرد منورالفکر، مهماننواز و دین پرور بود، از جهانگرد چینی با مهربانی پذیرایی کرد و از وی خواست که با علمای کشورش دیدار و با آنان مصاحبه و گفت وگو نماید. سیاح چینی این تقاضا را پذیرفت و به دیدن عدهای از علمای بزرگ قندوز، بلخ، بامیان و بگرام نائل شد و در شهر قندوز پایتخت آن روز با دانشمندی به نام «دهرمه سینا» آشنا گردید که دانش بسیار داشت. این دانشمند غیر از مملکت خود در هند نیز مطالعاتی نموده، آوازهٔ شهرتش تا سرزمینهای ماوراء پامیر و در ولایت «سینکیانگ» نيز رسيده بود، و او را استاد قوانين مذهبي لقب داده بودند. علماي كاشغر و ختن بر اين عقیده بودند که هیچکس با او مناظره نمی تواند. سیاح چینی در معبد مشهور «نوبهار» بلخ با دانشمند بزرگی به نام «پراجناکارا» دیدار نمود که سرحلقهٔ راهبان و دانشمندان سر زمين خود بود و او جهانگرد چيني را در طي مسافرتش از بلخ تا کاپيسا همراهي و بدرقه نمود. علاوه بر او، دو دانشمند بزرگ دیگر نیز در معبد نوبهار بودند. در بامیان دو نفر راهب بزرگ زندگی می کردند که در فلسفه مذهبی و قوانین دینی معرفت زیاد داشتند. زایر چینی در بامیان مجسمههای فراوانی از «بودا» مشاهده نمود که سه تای آنها بسیار بزرگ بود و ظاهر آنها از طلا و جواهرات و نقاشی های گوناگون پوشیده بود، یکی از این بوداهای بزرگ بر روی زمین به حال خوابیده قرار داشت و دو تای دیگر در کمر کوه به حال ایستاده ساخته شده بودند.

مذهب بودائیسم، قریب ۳۰۰ سال قبل از میلاد در بامیان راه یافت و رفته رفته این شهر را به صورت یکی از بزرگترین مراکز مذهب بودایی تبدیل کرد؛ به قسمی که در اوج شکوفایی آن قریب دههزار راهب بزرگ و کوچک در غارهایی که در دل کوه حفر شده بودند به ریاضت و عبادت و تعلیمات مذهبی می پرداختند. و سالانه هزاران زایر به سوی این شهر سرازیر می شدند. امروز از مجسمه بودای خوابیده که زایر چینی آن را دیده است، اثری باقی نمانده است. امًا دو مجسمه بزرگ ایستاده تاکنون هم چنان پابرجااند و سالانه عده زیادی از جهانگردان را به سوی خود می خوانند. یکی از آنها ۵۳ متر و دیگری ۵۳ متر ارتفاع دارد که بزرگترین مجسمه در جهان محسوب می شود.

۱. یلدوز که در اینجا به عنوان اسم شخص به کار رفته، واژه ترکی است و از نـظر لغت بـه مـعنی سـتاره میباشد.

امّا از زیورآلات آنها خبری نیست جز آنکه مقداری از نقاشی بسیار زیبا و به رنگهای مختلف در رواق و ایوان آنها باقی مانده که مهارت مردم آن زمان را میرساند. احتمال دارد طلاها و جواهرات آنها در قـرن اول و دوم تـوسط مسـلمین اخـذ، و مـجسمه خوابیده بر روی زمین نیز تخریب شده باشد.

باری، هیوان تسانگ مردم بامیان را خشن و شجاع تعریف میکند و از قیافه چینی مآب آنها دچار شگفتی می شود. با شاه محلی بامیان ملاقات میکند، مدتی مهمان او بوده، با او به شکار می رود. زایر چینی در طول خط سیر خویش از بلخ، قندوز، بامیان، کاپیسا، لغمان، غزنی تا قندهار جمعاً ۱۲۲۰ معبد بودایی و هشتهزار راهب دیده است و در وجیرستان (اجرستان کنونی) در حوالی جاغوری که او آن را «جاگودا» ضبط کرده سیاحت نموده و در شمال آن در منطقه «فولی شی ساتانگنا» که شاهی حرف میزند که ترکنژاد بوده است. جهانگرد مذکور تا حدود ارغنداب و یا اراکوزیای آن روز آمده و پایتخت آن را «هساله» (هزاله) نگاشته است. میگوید از هساله چشمهساری می خیزد و به چندین شعبه تقسیم می شود و اقلیم آن سرد و دارای برف و زاله است. مردم آن خوشدل و آزاده اند. در اصول جادوگری مهارت دارند. تحریر و زبان شان با سایر ولایات اختلاف دارد.<sup>۲</sup>

این که زبان مردم این نواحی با زبان همسایگانش فرق داشته احتمال دارد که مردم آن زمان به زبان ترکی و یا مغولی حرف میزدند و اگر فارسی هم میگفتند، با فارسی سایر مناطق افغانستان تفاوت داشته است. چنان چه امروز نیز لهجه هزارگی با سایر لهجه های فارسی تفاوت دارد. علامت و نشانه هایی که هیوان تسانگ از مردم بامیان، بهسود، جاغوری، ارغنداب و اجرستان به دست می دهد کاملاً با مردم هزارستان حالیه تطبیق می کند.

چند سال قبل از دره «ککرک» بامیان صورت نقاشی شده پادشاهی کشف شد که موسیو «هاکن» باستان شناس فرانسوی لقب او را «شاه شکاری» گذاشت و احتمالاً همین شاه میزبان هیوان تسانگ بوده است. قیافهٔ این شاه به مردم هزاره شباهت دارد. علاوه بر آن تعداد کثیری مجسمه و نقاشی کشف شده از بامیان و سایر نقاط افغانستان صورت چینی مآبی دارند و این دلیل بر سابقهٔ تاریخی نژاد زرد در افغانستان می باشد.

1. Jaguda

۲. عبدالحی حبیبی، آیا کلمه هزاره قدیمی تر است؟، مجله أریانا، سال ۱۳۴۱، صص ۷۵\_۸۵، شماره ۵.

اخیراً از بامیان در اثر کاوش های علمی، آثار کتابخانهای کشف شد که اوراق بسیار کهنه کتابهای بودایی در آن وجود داشت، کشف چنین کتابخانهای بیانگر تـرقی دانش در آن زمان میباشد.<sup>۱</sup>

در شمال هندوکش سلسلهای به نام «تکین شاهان» (تجن شاه) حکومت داشتند که بعضی از مدققین از روی سکههای کشف شده، آنان را با سلاطین ترکی تخارستان پیوند دادهاند. احتمال دارد که یک شاخه از تکین شاهان تخار در حدود جنوب غرب هزارستان نزدیک قندهار حکومت نمودهاند. «تگین آباد» شهری بود در نزدیک قندهار و در شمال غرب آن که توسط همین شاهان آباد شده بود. امّا در حدود بادغیس یک سلسله امرای محلی فرمان روایی می کردند که به نام «نیزک» (نیسکه) یا نیزک طرخان از ۶۵۱ تا ۹۰۷ گفتهاند. مورخین مسلمان فرمان روایان بادغیس را «ترک» نوشتهاند و کلمه «طرخان» نیز ترک بودن آنها را تأیید می کند و بر مسکوکات کشف شده امرای بادغیسی به خط یونانی «شاه ترک نیسکه»<sup>۲</sup> نقر شده که تأیید دیگری بر ترک بودن آنها است.

باری، مقارن ظهور اسلام، سیستان، هرات و توابع آن تحت تأثیر ساسانیان، کیش زردشتی داشتند. شرق افغانستان، هزارستان، زابلستان، بامیان، خوات، وردک وادی ارغنداب، دامنه سلسلهجبال هندوکش و شمال آن از دیانت بودایی پیروی میکردند. طبق کشف استخوانهای انسانی در داخل کوزههای گِلی از بورجیگی و جیرغی رواج دیانت ماقبل زردشتی در این منطقه را میرساند. در بعضی مناطق افغانستان بودایی و زردشتی در کنار هم دیده می شد. معبد «نوبهار» بلخ زیارتگاه بوداییان و زردشتیان بود. چنین به نظر میرسد که آزادی عقیده و دیانت رعایت می شد. کسی به مخالف مقیده خویش تعرض نمیکرد. زبان مردم افغانستان، فارسی دری، تخاری، ترکی، سانسکریت و لهجههای سگزی، هروی، زاولی و بعضی لهجههای دیگر بود. در جنوب این کشور در حدود پکتیا احتمالاً زبان پشتو رایج بود و در هزارستان، فارسی مخلوط با ترکی و مغولی رواج داشت. در مناطق تخارستان، نواحی بادغیس و شمال کشور ترکها سکونت داشتند. دولت ترکهای غربی که در موقع ظهور اسلام از شمال کشور ترکها سکونت داشتند. دولت ترکهای غربی که در موقع ظهور اسلام از میان رفته، تحت حمایت چین قرار گرفت و در سال ۲۰۶ میلادی مختصر استقلالی

۱. افغانستان در پر تو تاریخ، احمدعلی کهزاد، صص ۲۳۳\_۲۳۵.

2. Shahtraka Nisaga

یافت و به زودی زیر تابعیت دولت ترک شرقی که آن هم در حدود ۶۸۳ از تحت حمایت چین خارج شده بود درآمد. با وجود این، استقلال هر دو دولت ترک شرقی و غربی دوامی نکردند و فقط یکی از قبایل ترک معروف به «ترکش» قدرت و استقلالی پیداکرد و امارتی به وجود آورد که در ۱۲۰ هجری به دست نصر بن سیار عامل اموی منقرض شد.

۲ـ نفوذ اسلام در افغانستان

اسلام دین وحدت، برادری، مهر، محبت، عدالت و مساوات است که همه انسانها را از هر نژاد و هر سرزمین که باشند، بدون کوچکترین امتیاز برادر و برابر می داند. اسلام دین علم و دانش است، فراگرفتن دانش را بر مرد و زن واجب قرار داده است. اولین آیاتی که به پیامبر<sup>(ص)</sup> نازل شد قبل از هر دستور دیگر، فرمان خواندن و فراگرفتن دانش را می دهد و برای تأکید بیشتر، آن فرمان را تکرار می کند، تا به فراموشی سپرده نشود. باز در همان آیات سخن از علم و قلم می راند. در جای دیگر داستان خلقت آدم را بیان کرده می فرماید: به فرشتگان دستور دادم تا در برابر او به سجده افتند، زیرا آدم می دانست چیزی را که فرشتگان نمی دانستند. این بالاترین حد تقدیر از مقام دانش و دانشمند است.

اگر حقیقت اسلام به آن قسمی که قرآن عظیمالشان بیان داشته بر مسلمین امروز شناسانده شود، به یقین مسلمانان وضع اسفناک فعلی را نخواهند داشت. اسلام عالی ترین و بهترین برنامه ها را برای تربیت و پرورش و تکامل و ترقی روح پر تلاطم بشری بیان داشته است. اصولاً دین در اعماق جان انسانی نیرویی ایجاد میکند که انسان را در هر زمان و مکان ولو در خلوت ترین مکان ها از ار تکاب اَعمال ناروا بازمی دارد.

اسلام میگوید انسان موجود فناناپذیر است. مرگ فقط طی یک مرحله به مرحله دیگری از تکامل و انتقال از عالَمی به عالَم دیگر است که هرگز نباید آن را پایان زندگی تصور نمود. رشد و تکامل روان بسته به اَعمالی است که انسان انجام میدهد و هر کس درگرو کردار خویشتن خواهد بود.

باری، ظهور اسلام یکی از بزرگترین پدیدهای بود که در تاریخ بشری رخ داد و با آمدن آن، مسیر تاریخ بسیاری از جوامع بشری عوض شد. در حیات رسولالله مبارک قسمت اعظم جزیرةالعرب مسلمان شدند و بعد از آن حضرت، باز دامـنه فـتوحات اسلامی در حال گسترش بود. ایران، مصر و شامات در زمان خلیفهٔ دوّم<sup>(رم)</sup> اسلام را پذیرا گشتند. امّا در افغانستان برای اولین بار در زمان خلیفه سوم اسلام راه یافت. سپاه نیرومند و سخت کوش مسلمین بعد از آن که قسمت اعظم ایران را طی نبردهایی خونین به تصرف درآوردند به سوی خراسان بزرگ پیش تاختند و با حملات پیاپی مناطق سیستان، هرات، زمین داور و صفحات شمال افغانستان را مسخر نمودند. دامنه فتوحات مسلمین در زمان امویها نیز توسعه یافت و مسلمانان در ابتدا با شعار برابری و برادری، به سوی سرزمین های فتحنشده پیش می راندند و می گفتند: «جئنا لنخرجکم من عبادت العباد الی عبادت الله و من جور الحکام الی عدل الاسلام و من ضیق الدنیا الی سعتها».<sup>۱</sup>

ما آمده ایم تا شما را از بندگی اربابان زور و قدرت که مخلوقی بیش نیستند برهانیم و به سوی بندگی الله دعوت کنیم و از ستم زمامداران و حکام جور به عدل اسلام بازآریم و از جهان تنگ به جهان وسیع راهنمایی کنیم. یگانه پیشرفت اسلام در این سرزمین ها همین شعار مساوات و برابری آن ها بود که باعث جلب توده محروم و ستمکشیده می گردید. چون ظلم و ستم شاهان و امرای محلی چه در ایران و چه در خراسان به اوج خود رسیده بود. به قسمی که یزدگرد سوم، شاه ایران وقتی از مسلمین شکست خورد هنگام فرار یک هزار آشپز و سراینده و نوازنده همراه خود داشت! بقیه را تو خود حدیث مفصل بخوان از این مجمل.

جامعهٔ ایران و خراسان، مثل جامعهٔ هند، یک جامعه بسته بود که هیچ طبقهای نمی توانست به طبقه بالاتری صعود کند و تقریباً همان نظام «کاست» در این جا نیز عملی می شد. توده های مردم که از وضع موجود ناراضی بودند چندان مقاومتی در برابر مسلمین نکردند، تنها رؤسا و خوانین بودند که سرسختانه ایستادگی می نمودند.

سپاه اسلام که در جنگهای صحرایی مهارت داشتند، سرزمینهای سیستان و هرات و تمام ترکستان افغانستان را تا حدود ختلان و تخار فتح کردند. امّا باشندگان قسمتهای شرقی، مانند کابل و اطراف آن و کوهستان غور سالها مقاومت ورزیدند. حتی جمعیت کثیری از اهالی غور تا قرن چهارم به دین آبایی خود باقی بودند و در زمان سلطان محمود غزنوی، اسلام اختیار نمودند.

عربها در سال ۲۱ هجری به سرکردگی «عاصم» ابن عمر به سیستان حمله کردند.

ا. فايده و لزوم دين، محمّدتقى شريعتى، ص ٢٨٤.

سیستان در آن زمان آباد و پرنعمت بود و مردم آن پیش از اسلام با اهالی قندهار همواره در جدال بودند. همچنین با ترکها که در مرز دور بودند می جنگیدند.<sup>۱</sup>

ربيع ابن زياد حارثي يكي از فرماندهان عرب بعد از آن كه قسمت هايي از سيستان را فتح کرد، به سوی شهر «زرنگ» (زرنج) پیش راند و مرزبان زرنگ با او قرارداد صلح بست. ربيع بعد از تسخير آنجا به درهٔ «سنارود» پيش رفت و از آنجا گذشت و به قرنين رسيد. اهالي قرنين مقاومت كردند، امّا شكست يافتند. آنگاه ربيع دوباره به زرنگ آمد و دو سال و نیم در آنجا مقاومت کرد و در این مدت چهل هزار برده گرفت. پس از او عبدالرحمان بن سمره والي سيستان شد و او همان روش ربيع را ادامه داد.۲ سختگیری فرماندهان عرب عدهای را به تمرد وادار نمود. چنانچه در سال ۲۲ هجري اهالي تخار مقاومت صد لشكر فراهم نموده عليه مسلمين وارد پيكار شدند. هم چنین مردم جوزجان (گوزگان) و طالقان و فاریاب و توابع آن ها با عده و عدد داخل نبرد شدند. شاه چغانیان (صغانیان) بر احنف ابن قیس فرمانده مسلمین حمله برد و جنگ سخت درگرفت آخرالأمر مسلمانان ظفر یافتند و احنف بلخ و نواحی آن را تصرف نمود. ۹۳ سال بعد یعنی در تاریخ ۳۱ هجری زمین داور فتح شد و در جنگی که میان اعراب و مردم این منطقه رخ داد، تلفات سنگین به هر دو طرف وارد گر دید که تنها کشته شدگان مسلمین به چهارهزار نفر می رسیدند. فرمانده سیاه اسلام در ایس جنگ عبدالرحمان بود. سرانجام بوميان زمين داور شكست يافتند و مسلمين غنائم بسيار به چنگ آوردند. از جمله مجسمه یک بت زرین که چشمانش از یاقوت ساخته شده بود، از معبد «زور» که در زمینداور بود به دست آمد. مردم این سرزمین قبل از آن آفتاب پر ست بودند. ۴

کابل در سال ۳۶ هجری موقتاً به دست عبدالرحمان بن سمره فتح شد، امّا بعد از مدتی دوباره رتبیل شاه بر آن تسلط یافت و این شهر تا قرن چهارم هجری همچنان در دست بوداییان بود، گرچه عدهای از مسلمانان نیز با امنیت در آن زندگی میکردند. حصاری که در اطراف این شهر کشیده شده و تا هنوز آثار مخروبهاش برجای مانده به دستور رتبیل شاهان و به خاطر جلوگیری از حمله مسلمین است. در بعضی نبردها عربها از سپاه ترک کابل شاهان تلفات سنگینی متحمل می شدند.

|                              | . از اسلام، عبدالحي حبيبي. | ص ٧٣؛ افغانستان بعد | ابنائير، ج ٣. •       | ا. ترجمه كامل  |
|------------------------------|----------------------------|---------------------|-----------------------|----------------|
| وطه؛ افغانستان بعد از اسلام، | جمه تاريخ طبري، فصول مرب   | ص. ۷۳ و ۲۱۰؛ ترج    | ابناڻير، ج. ٣،        | ۲. ترجمه کامل  |
|                              | -                          |                     |                       | فصل مربوطه.    |
|                              | ارستان بوده است.           | بينداور در غرب هزا  | ع <i>بد</i> زور در ز. | ۴. شهر زور و م |

اعراب در مدت کمتر از ۲۰ سال، سیستان، بُست، قندهار، زمینداور، هرات، بادغیس و تمام صفحات شمال افغانستان را فتح نمودند و طبقات محروم جامعه بعد از آگاهی از حقیقت اسلام، آن را به عنوان یک دین نجات بخش از جان و دل می پذیرفتند و سپس خود نیز در صف مجاهدین قرار گرفته علیه هموطن خویش شمشیر می زدند. بعضی هم مجبور به تأدیه جزیه می گردیدند.<sup>۱</sup>

### ۳\_افغانستان در دورهٔ اموی

همان طور که بیان گردید اسلام در عصر خلفای راشدین در افغانستان راه یافت که متأسفانه عمر اين دوران بسيار كوتاه بود. قبل از آن كه تازهمسلمانان اين ديار، حقيقت اسلام را دریابند و حلاوت آن را بچشند، گرفتار خلفای نااهل بنی امیه گردیدند. امویها، دین اسلام را وسیله جهانگشایی و به زنجیر کشیدن ملّتهای دیگر قرار دادند. سياست آنان بر اساس زور و تفاجر، و بر ترى عرب بر غير عرب استوار بود. ملل تابعه راکه مسلمان هم شده بودند، به روش های گوناگون توهین میکردند و از دسترنج آنها خزائن خویش را میانباشتند. دربار ساده خلافت اسلامی، نظیر دربار شاهان روم و ايـران مـجلل، يـرشكوه و يـرمصرف گـرديد. خـلفاي امـوي در لجـن عـياشي و شهوترانی غرق شدند. امور عمده دولتی در رتبه اوّل به خاندان اموی و در رتبه دوّم به عربها منحصر گردید. زندانهای عریض و طویل ساخته شد و اقسام شکنجه در آنها معمول بود. معاويه خال المؤمنين بنيان گذار سلسله اموي در نامهٔ مفصلي که براي زياد ابن سميه (زياد ابن ابيه) كه در آنوقت از طرف او حاكم خراسان بود ارسال كرده، سفارش نمود: «مراقب مسلمانان عجم باش و آنان را هم یایه عرب قرار مده. عربها می توانند از آنان زن بگیرند، امّا آنان حق ازدواج با زنان عرب را ندارند. عرب ها از آنان ارث می برند، امّا آنان هرگز. در معیشت بر آن ها سخت بگیر و در جنگ ها باید در صف اوّل به کار گرفته شوند و به کارهای پست بگمار و کارهای مهم را بر آنان وامگذار. آنان حق امامت بر عرب را ندارند و نباید پیش روی اعراب راه بروند و یا در صف اوّل بنشینند»...۲ بنی امیه بر جمع کردن مال حریص بودند و حکام شان در مناطق مفتوحه از مسلمانان عجم مالیات سنگین میگرفتند. هر یک از حکام در دورهٔ مأموریت خویش که اغلب زودگذر هم بود خزائنی بزرگ میاندوختند و سپس به اسراف و تبذیر

۱. ترجمه کامل ابنائیر، ج ۳، ص ۷۳ و ۲۱۰؛ ترجمه تاریخ طبری، بخش مربوطه؛ افغانستان بـعد از اسـلام، فصل مربوطه. ۲۰ سفینة البحار، عباس قمی، نجف اشرف، ج ۲، ص ۱۶۵.

مشغول می شدند. توده های محروم که در ابتدا با عشق و علاقه به اسلام رو آورده بودند، بعد از مدتی چون بیداد اموی ها را مشاهده کر دند در کمال یأس و ناامیدی سر به شورش برمی داشتند و در بعضی مواقع حتی از اسلام رو می گردانیدند و یا به ناحق از طرف دستگاه حاکمه متهم به ارتداد می شدند. از آن جمله مردم غور (هزارستان حالیه) در سال ۴۵ هجری به اتهام ارتداد در هم کوبیده شدند. <sup>۱</sup> شورش ها چندین سال ادامه یافت چنانچه در سال ۵۱ هجری مردم بادغیس و گنج رستاق قیام کردند و «شداد بن خالد اسدی» عامل اموی بر ایشان تاخت، قومی را بکشت و تنی چند را اسیر نموده، به بردگی گرفت. در سال ۵۲ هجری عبیدالله بن زیاد (همان کسی که امام «شداد بن خالد اسدی» عامل اموی بر ایشان تاخت، قومی را بکشت و تنی چند را اسیر نموده، به بردگی گرفت. در سال ۵۲ هجری عبیدالله بن زیاد (همان کسی که امام مسین<sup>(3)</sup> را به شهادت رساند) والی خراسان شد و بیداد بسیار نمود. دهات را ویران و باغها را از ریشه برکند. بعداً برادر او بر مسند حکومت خراسان تکیه زد و همان روش ظالمانه را ادامه داد. حتی همسر او زیورآلات یکی از زنان متمول خراسان را به عاریه گرفت و چون از آن زیورآلات خوشش آمد دیگر به صاحبش پس نداد.

طلحة الطلحات یکی از اسخیاء عرب در عهد یزید بن معاویه در سال ۶۰ هجری والی سیستان شد و به زودترین زمان تروت همنگفت جمعآوری نمود و با سخاوتمندی به بریز و بپاش مشغول گردید.

در سال ۷۹ هجری عبیدالله بن ابی بکره از طرف حجاج ثقفی به ایالت سیستان منصوب شد و رتبیل شاه مجبور به تأدیه باج و خراج گردید. امّاگاهی در تأدیه آن تأخیر واقع می شد، حجاج به عبیدالله نوشت که برای جنگ با رتبیل لشکر تهیه کند و تمام قلاع و سنگرهای او را ویران و مردان جنگ جوی شان را در بند کشد و زنان شان را اسیر نماید. عبیدالله مذکور، به سر رتبیل لشکر کشید و داخل کشور ش شد، غنائم بسیار به دست آورد. در یکی از جنگها، ترکهای تابع رتبیل ابتدا در برابر سپاه عرب عقب نشینی کردند و موضع خود را یکی پس از دیگری تخلیه می کردند و مسلمانان آنجا را متصرف می شدند. تا این که به شهر بزرگ (احتمالاً کابل) نزدیک شدند. فاصله میان آنها تا شهر فقط ۱۸ فرسنگ مانده بود که ناگهان ترکها تمام راهها را به روی مسلمین بستند و درهها را در محاصره گرفتند و مسلمین یقین کردند که همه هلاک خواهند شد. عبیدالله ناگزیر تن به صلح داد و مبلغ هفتصدهزار درهم باج به رتبیل پرداخت که راه را به روی آنان باز کند تا مسلمین به سلامت به سیستان برگردند.

- ٢. ترجمه فتوح البلدان، ص ٢٩٩، قسمت مربوط به ايران.
- ٣. ترجمه كامل ابن اثير، ج ٧. صص ٥۴. ١٣٢، ١٤٨ و ١٥٥.

در سال ۸۴ هجری یزید بن مهلب قلعه نیزک ابن طرخان پادشاه بادغیس را که دژ مستحکمی داشت فتح کرد. دو سال بعد پس از طرد آل مهلب از خراسان، قتیبه باهلی از طرف حجاج به امارت خراسان منصوب گردید. او به نیزک طرخان نوشت که اسیران و گرفتاران مسلمان را که در دست دارد آزاد کند. نیزک مجبور شد با او صلح کند به شرط آن که قتیبه وارد بادغیس نشود.

در سال ۸۹ قتیبه بخارا را فتح کرد. نیزک چون خبر فتح آن جا را شنید بیمناک شد و به تخارستان رفت و خود را به دره «خلم» رساند و قتیبه را غیاباً از قدرت خلع کرد و به سپهبد بلخ و بازان پادشاه مرورود و پادشاه طالقان و شاه فاریاب و بزرگ جوزجان که ترک بودند، پیام داد که آن ها نیز قتیبه را خلع کنند و همه متفقاً علیه اعراب قیام نمایند. آنان نیز که از ظلم بنی امیه به ستوه آمده بودند دستور نیزک را اجابت کردند. و قرار بر آن شد که در بهار لشکر آماده کنند و با قتیبه وارد پیکار شوند و به شاه کابل نیز نامه ارسال داشت و از او یاری خواست. جغبویه (جبغویه) پادشاه تخارستان چون ضعیف بود و سپاه چندانی نداشت، نتوانست با نیزک بادغیسی متحد شود. لذا نیزک او را گرفت و در بند کرد و عامل قتیبه را از آن سامان بیرون نمود. قتیبه که از قضایا باخبر شد به سوی طالقان لشکر کشید و جنگ شدید راه انداخت و مردم زیادی کشته شدند. سال دیگر قتیبه موفق به تسخیر تمام ترکستان شد. نیزک را با حیله گرفتار نمود و نامردانه به قتل

در همین سال بلخ را گشود و آن را به ویرانه ای تبدیل کرد و دوازده هزار نفر از هواداران نیزک را از دم تیغ گذرانید. بعد از فتح طالقان و مرورود و مرغاب و بلخ تمام اسرای جنگی را که از مناطق یادشده گرفته بود در طول ۴ فرسنگ قطار نموده به دار آویخت. مردم جوزجان و شومان و فاریاب که چنین دیدند، از ترس به جنگ برخاستند. قتیبه بعد از غلبه بر فاریاب آن را آتش زد و بسوخت از این رو او را محترق خواندند. و در سنه ۱۰۷ یک نفر افسر مشهور اموی به نام «ابومنذر اسد بن عبدالله قسری» در جای قتیبه امیر خراسان شد. او به غرجستان یورش برد. نمرون امیر محلی غرجستان بعد از مقابله و مقاتله چون توان مقاومت در خود نیافت، به ناچار صلح کرد و اسلام را پذیراگشت. امّا اسد از سوقیاتی که به ولایت غور و غرجستان نمود چندان نتیجه مثبت نگرفت. در سنه ۱۱۲ ه. عربها هجدهزار عسکر به ولایت تخار اعزام

دو قرئ سکوت، نوشته عبدالحسین زرین کوب، ص ۱۷۳.

کردند. و متعاقباً دههزار نفر دیگر مجدداً سوق نمودند، امّا نتیجه قاطع به دست نیاوردند. در سال ۱۱۹ ه. اسد به جنگ خاقان ترک در ختلان لشکر کشید، امّا کاری از پیش نبرد و پس از تحمل تلفات سنگین ناکام به سوی بلخ مراجعت کرد. مردم بلخ که قلباً از شکست او خشنود بودند از روی تمسخر دربارهٔ او سرودند:

از خستلان آسذیه بسرو تسباه آسذیه آباره باز آمذیه، خشک و نزار آمذیه

این شعر یکی از اشعار بسیار قدیمی در زبان فارسی است که تاکنون به یادگار مانده است.

در سال ۱۱۹ ه. عده کثیری از مردم بلخ مسلمان شدند و در همین سال تعداد عساکر اموی تنها در ترکستان به پنجاه و چهارهزار نفر میرسیدند، بدین تفصیل: از بصره نُههزار، از قبیله بکر هفتهزار، از قوم عبدالقیس چهارهزار، از قبیله ازد دههزار، از کوفه هفتهزار، از موالی نیز هفتهزار نفر.<sup>۱</sup>

دولت اموی در جمع مال و اسراف و تبذیر، شوق عظیم داشت. تما جمایی که حکامشان مثل: «اشرس» در سال ۱۱۹ ه. در ماوراءالنهر از مردم تمازه مسلمانشده جزیه ایام کفر را گرفت و آنها به ناچار سر به شورش نهادند و به کمک تمرکها بما عربها جنگیدند.۲

امیه ابن عبدالله که در زمان عبدالملک امیر خراسان بود به خلیفه نوشت که خراج خراسان برای آشپزی من کافی نیست! خاندان مهلب نیز در دوران امارت خویش از هیچگونه اسراف و تبذیر کوتاهی نکردند. یزید مهلبی رسمی گذاشته بود که باید هر سال یک بار ثروتمندان عجم دعوتی از امیر عرب بکنند و آنچه می توانند هدیه پیشکش نمایند. یکی از فئودالهای بزرگ بساطی به عنوان هدیه نوروز آراست که کم تر نظیر داشت زیرا در بساطی او مجسمههای زرین و سیمین مرضع به انواع جواهرات و ظروف طلا و نقره بود که در آن مقدار جواهر و دُرَ ثمین و غیره مشاهده می شد و فرش بسیار گسترده، پردههای حریر و آفتابه، لگن مرضع و تنگهای شراب و جامهای بلورین و زرین و لباس های زربفت و اشیای قیمتی دیگر بود، و خود آن مرد دست بسته ایستاده و در انتظار تقاضای قبول آنها بود. یزید مهلبی تمام آن اشیای گرانبها را به امرای عرب بخشید.<sup>۳</sup> عبدالرحمان ابنزیاد در مدت امارت خویش از دست رنج مردم خراسان آنقدر مال اندوخته بود که بعدها چون حجاج بن یوسف ثقفی

- ۲. دو قرن سکوت، ص ۱۱۹.
- د همان، ص ۱۲۷؛ افغانستان بعد از اسلام، ص ۱۷۴.
- ٣. تاريخ مفصّل اسلام، حسين عمادزاده اصفهاني، ص ٢٩۴.

بر او غضب کرد، ۸۰ میلیون درهم را که او از مردم گرفته بود، حجاج آنها را از وی گرفت.<sup>۱</sup>

در سال ۱۲۰ هجری، والی هرات هدایایی تقدیم دمشق کرد که دو قصر طلا و نقره و ابریقهای از طلا و نقره و کاسههای زرین و دیباهای قوهی و هروی و مروی با آن بود.۲

از غنائم بی شماری که از اطراف و از «مردم نومسلمان» به دست می آمد نه تنها مردان عرب حقوق هنگفت می گرفتند، بلکه زنان شان و حتی اطفال شان حقوق مستمری داشتند.<sup>۳</sup>

کارگزاران بنیامیه به بهانههای گوناگون، ملک، مزرعه، و باغ مردم را تصاحب میکردند. یکی از سیاستهای آنان در بیرون راندن مردم بومی آن بود که عربها را با کوچ و خانوادهشان در منطقه پرنعمت اسکان میدادند.

امویها عنصر غیر عرب را موالی<sup>\*</sup> میگفتند و با ایشان در یک صف راه نمی رفتند و در تشیع جنازه شان شرکت نمی کردند و این کار را ننگ می شمردند. نماز گزاردن پشت سر امام غیر عرب را درست نمی دانستند.<sup>۵</sup> آنها تصور می کردند که عنصر عرب فقط برای فرمان روایی خلق شده است و موالی ناگزیر بودند که در مجلس اعراب ننشیند و چون یکی از موالی عربی، را پیاده می دید و خود بر اسب سوار بود وظیفه داشت که از اسب فرود آید و وی را بر مرکب بنشاند و خود پیاده راه پیماید. موالی در محاربات جزء پیادگان بودند و در موقع تقسیم غنائم قسمتی نداشتند. بنی امیه مانند اعراب زمان جاهلیت جز به فن شعر و شاعری که وسیله تفاخر عرب بر غیر عرب بود، به علوم و معارف متداول زمان توجه چندانی نداشتند و تحصیل دانش را حرفه اعاجم می دانستند. بدین جهت، در علم و دانش از سایر اقوام مسلمان عقب ماندند.<sup>3</sup>

از بس غنائم بیشمار به سوی دمشق سرازیر میشد خلفای اموی به جای اعمار مملکت و ترویج دانش و بسط عدالت، آنهمه ثروت بادآورده را در راه عیاشی و تجملات به مصرف میرساندند. در اصطبل هشام بن عبدالملک متجاوز از چهارهزار اسب سواری وجود داشت که فقط برای سواری خلیفه نگهداری و تربیت میشد. ولید

۱. زین الاخبار گردیزی، ص ۲۳۹.
 ۲. معارف جعفری، شماره ۱۱، ص ۱۳۹.
 ۳. فتوح البلدان، بلاذری، فصل امر بخشش.
 ۴. موالی جمع مولی به معنی آقا و همپیمان و غلام آزادشده، از لغات اضداد به حساب آمده است.
 ۵. از عرب تا دیالمه، صص ۵۷۰، ۵۷۱، ۴۸۲، ۴۸۲.

بن یزید که بعد از هشام به خلافت رسید، وقتی در مکه بود کبر و غرور ناشی از ثروت و قدرت چنان او را از جاده انسانیت منحرف ساخت که یکوقت هوس کرد با تمام اسباب خوشگذرانی و شراب و زنان مغنیه که به همراه داشت، بر بام کعبه صعود کند و به عیش و نوش بپردازد، ولی همراهانش او را از این کار منصرف نمودند.<sup>۱</sup>

حدیثسازان متعصب عرب احادیث بسیار به سود اعراب جعل کردند و آن را به پیامبر عظیمالشأن اسلام<sup>(ص)</sup> نسبت دادند که تاکنون تعدادی از آن جعلیات در کتب احادیث باقی مانده و عامه مردم آنها را حقیقت می پندارند، در حالی که اسلام مخالف سرسخت تفوق طلبی نژادی می باشد. اموی ها تبلیغ می کردند که پیامبر فرموده است: «هر کس عرب را دشمن بدارد خدا را دشمن داشته است».<sup>۲</sup>

ابن خلدون مورخ و جامعه شناس بزرگ اسلامی از بس ویرانگری های اموی ها را در تاریخ مطالعه کرده بود، برایش مسلم شده بود که در طبیعت عرب ظلم و ویرانگری نهفته است. لذا در مقدمه تاریخ خویش در باب دوّم، فصل ۲۶ آن، عنوانی دارد بدین مضمون: «هرگاه عرب بر کشوری دست یابد به سرعت آن مملکت رو به ویرانی می رود». وی در این فصل، تمام از ویرانگری اعراب سخن می راند از جمله می گوید: «هر گاه عرب ها از راه غلبه بر کشوری دست یابند آن وقت به حفظ اموال مردم توجهی ندارد و حقوق همگان را پایمال می کنند و عمران و تمدن رو به خرابی می نهد».

برای آگهی بیشتر از بیداد بنی امیه نگاه کنید به حکومت بنی امیه در خراسان، نوشته خطیب عبدالله مهدی، ترجمه باقر موسوی، و چرا ایرانیان به تشیع گراییدند، مقاله تحقیقی از عبدالخلیل رفاهی، استاد دانشگاه اصفهان در نشریه دانشکده الهیات و معارف اسلامی، شماره ۱۸، صص ۷۲\_۹۶ و دو قرن سکوت، تاریخ طبری، ابن اثیر و فتوح البلدان و غیره.

# ۴\_ عکس العمل رفتار بنی امیه و حکام شان

رفتار ظالمانه و غیر اسلامی خلفای بنیامیه، حس کینه و انتقام را در ملل غیر عرب مخصوصاً در میان خراسانیان برانگیخت و عکسالعمل آنهمه تحقیر و آزار منجر به پیدایش نهضتهای ملی، مذهبی، فکری و سیاسی گردید. اقوام و گروههای زیادی سر به شورش برداشتند. قیامهای چندی در هر گوشهای از خراسان به وقوع پیوست.

۸. همان.
 ۲. تاریخ مفصل اسلام، صص ۳۲۴ و ۳۲۶.
 ۳. ترجمه مقدمه ابن خلدون، ج ۱، صص ۲۸۶ و ۲۸۸.

عُمال دولت بلافاصله دست به کار شده مارک ارتداد به شورشیان میزدند و با وحشیانهترین صورت، قیام مردم را سرکوب مینمودند. امّا سرانجام در آتش بیدادی که خود روشن کرده بودند، سوختند.

### ۵ \_ شعوبيه

تقریباً از اوایل قرن دوم هجری به بعد، کشمکش سنختی بنین عرب و غیر عرب به وجود آمد و هریک از دو طرف میکوشیدند تا با دلایل علمی و تاریخی و ادبی برتری خود را بر دیگری به اثبات برسانند. از اینرو میان شعرا و نویسندگان هر دو فرقه همواره مجادلات و مناقشات وجود داشت. مهم ترین فرقهای که در این مناقشات فکری شرکت داشت، به نام «شعوبیه» یاد می شود.

شعوبيه درواقع يک نهضت علمي ضد عربي بود که افراد آن عليه تسلط و زورگويي عربها به پا خاسته، میگفتند: اسلام دینی است که اساس آن بر اخوت و مساوات گذاشته شده و جميع ملل چه غالب و چه مغلوب ذاتاً با هم برابرند و هيچ قومي بیجهت بر دیگری مزیتی ندارد. و چون به آیهٔ مبارکه: اِنَّا خَلَقْنْکُمْ مِنْ ذَکَر وَّ أَنْشْی وَ جَعَلْنُكُمْ شُعُوباً وَ قَبائِلَ لِتَعْارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَاللهِ أَتْقَيْكُمْ استناد ميكردند به شعوبيه شهرت یافتند. از اوایل قرن دوّم هجری تا آغاز قرن چهارم و حـتی بـعد از آن، ایـن مناقشات در میان مسلمین وجود داشت. شعوبیه کتب و رسالات متعدد علیه برتری ذاتي عربها نوشتند. چنان چه در فضايل عجم نيز اشعار گوناگون و فراواني سرودند. مشهورترين افراد آنان به نامهاي: خريمي، سغدي، متوكلي، اسماعيل ابن يسار نسايي يا طخاري، بشار ابن برد طخاري، دويك الجن، ابوعبدالله حمزه اصفهاني و غيره بودند. این کشمکش ها سبب شد که احادیث جعلی بی شماری از زبان پیغمبر اکرم<sup>(ص)</sup> در میان مردم انتشار یابد و حقیقت اسلام در میان هالهای از گرد و غبار جعلیات و موهومات گم شود. عربها و دوستدارانشان با مضامین گوناگون در فضایل اقوام مختلف عرب على الخصوص فضايل قريش و خلفاي اموي و عباسي حديث جعل كردند و در ذم اقوام دیگر نیز از این وسیله ناجوانمردانه یعنی حدیثسازی و جعل و افتراء سوء استفاده نمودند. نهتنها به جعل روايت بسنده نكردند كه حتى براي خود قهرمانان و جنگجويان خيالي درست كردند.

۱. برای آگهی بیشتر از این موضوع نگاه کنید به کتاب ارزشمند مانهٔ و خمسون صحابی مختلق، نوشته مرتضی عسکری و احادیث مجعوله چاپ مصر و غیره.

شعوبیه نیز بی کار ننشسته در فضایل عجم و ذم دیگران حدیث ساختند و حتی در فضایل شهرهای عجمی مثلاً در فضایل بلخ و بخارا و سمرقند و هرات روایات بسیار ساختند. نمونه ای از جعلیات این ها گفتاری است منسوب به پیغمبر، که آن حضرت فرمود: من در زمان ملک عادل (انوشیروان) متولد شدم. انوشیروان در آتش جهنم نمی سوزد. لو لا الایمان فی الثر یا لناله رجال من العجم. اگر ایمان در ثریا هم باشد مردانی از عجم (ایرانی) بدان خواهند رسید. «العجم هم خیر البریة». عجمها بهترین مردم دنیایند. و هکذا، عربها جعل کردند که: زبان اهل بهشت عربی و زبان اهل برزخ فارسی و زبان اهل جهنم کردی است. الاکراد شعبة من الاجنه، لا یدخل الایمان فی قلب الکردی و الترکی و البربری و الخوزی و ولد الزنا و هکذا. که این رشته سری دراز احادیث به نفع اعراب، دستگاه خلافت کمک بسیار نمود و تمام احادیثی که به نفع دستگاه امارت می باشد، محصول این دوران است. این گونه جعلیات در عقب ماندگی و دگماندیشی مسلمانان تأثیر منفی بسیار به جای گذاشت.

شعوبیه خدمات ارزندهای نیز انجام دادهاند. اگر تلاش آنـان در احـیای تـاریخ و فرهنگ و زبان فارسی نبود، شاید این زبان و فرهنگ ایرانی از میان رفته بود و زبان عربی جایگزین آن میشد.

۶\_خوارج

پیدایش خوارج را اگر معلول رفتار ظالمانه بنی امیه ندانیم، لااقل بقا و گسترش آن تا حدود زیادی معلول بیداد اموی ها و عباسی ها می باشد. خوارج از نیمه دوّم قرن اوّل هجری در نقاط مختلف خراسان مخصوصاً در نواحی سیستان راه یافته و دارای قدرت شدند. در شهر «بُست» و «زرنج» تعداد کثیری خوارج زندگی می کردند. ساکنین بلده «کرکویه» سیستان تماماً خوارج بودند. این فرقه چون با دستگاه حکومتی اموی و بعداً عباسی ضدیت داشتند، خراسان پناهگاه نسبتاً امنی برای شان به حساب می آمد.

مردم خراسان در ابتدا با آنان مخالفتی نداشتند و حتی گفته می شود که در به قدرت رساندن صفاریان خوارج نیز سهیم بودند. بعدها میان آنان و سایر فرقه ها زد و خوردهایی به وقوع پیوست. چنانچه در سال ۲۰۶ هجری در گازرگاه هرات فتنه عظیمی در میان مسلمانان و خوارج واقع شد و باعث تلاف چندین هزار نفوس از طرفین گردید.

# صدای هزاره Hazara Voice Hazara Voice@

پژوهشی در تاریخ هزارهها

خوارج در حقیقت، یک فرقهٔ افراطی بودند و از درگیری با سپاهیان بنی امیه باکی نداشتند، سرانجام به مرور ایام از میان رفتند. آنچه از تاریخ افغانستان به دست می آید تا قرن هفتم هجری در سیستان خوارج وجود داشته و حتی در اکثریت بودند. این فرقه برای اولین بار در زمان خلافت مولانا امیرالمؤمنین علی<sup>(ع)</sup> ظهور کرد و در نهروان علیه آن حضرت جنگیدند و شکست سختی متحمل شدند.<sup>۱</sup>

**۲ قیام ابومسلم و انتقال خلافت به عباسیان** 

همان طور که گفته شد از اواخر قرن اول هجری نارضایتی عمیقی از دستگاه خلافت در میان مردم خراسان پدید آمد. آل عباس از موقعیت استفاده نموده داعیانی به سوی خراسان گسیل داشتند. محمّد بن علی نواسه عباس بن عبدالمطلب وقتی مبلغین خود را به سوی خراسان گسیل داشت، به آنان چنین گفت: «مردم بصره عثمان پرستاند و اهالی جزیره خارجی اند و با این که عرب اند به روم می مانند. اهالی شام با ما دشمن اند و جز بنی امیه دیگری را نشناسند. مردم مکه و مدینه، ابوبکر و عمر<sup>(رم)</sup> می خواهند پس شما متوجه خراسان شوید که شجاعت آن ها معلوم و آن ها آزار دیده و مستعد جنبش و خواهان تغییر خلافتند».<sup>۲</sup>

ابومسلم از هواداران آل عباس در سال ۱۰۲ ه. در قریه «سفیدنج» (سفیددژ) از مضافات شهر انبار، سرپل کنونی در شمال افغانستان متولد و از ۲۹ سالگی وارد میدان سیاست شد و در سال ۱۲۴ هجری در زندان بنی امیه بود. چون از زندان رهایی یافت، به آل عباس پیوست سپس راهی سرزمین خود شد. در حالی که مردم از ستمگری بنی امیه در حال انفجار رسیده بودند فقط مردی می خواست تا اولین جرقه آتش را استفاده کرده طرح قیام را ریختند و برای پیشبرد کارشان از پیش، دست به تاکتیکی زدند که به نفع آنان تمام شد. یعنی از قبل احادیثی ساختند و در میان مردم انتشار دادند که یکی از علائم ظهور مهدی ظاهر شدن پرچم های سیاه از سمت خراسان است. وی منتظر یک مصلح و منجی بودند فوج فوج به وی پیوستند.

ابومسلم و همراهانش حتى پيشبيني ميكردند كه بعد از كشته شدن مروان حمار،

۱. تاریخ شیعه و فرقههای اسلامی تا قرن چهارم، ص ۳۷؛ المعجم البلدان، ج ۳، ذیل کلمه سیستان؛ از عرب تا دیالمه، صص ۵۷۹-۵۸۰.
 ۲. افغانستان در مسیر تاریخ، ص ۷۶، چاپ کانون مهاجر.

فرد دیگری از اموی ها مدعی خلافت شود. لذا حدیث دیگری ساخته و در میان مردم پخش کردند که یکی دیگر از علائم ظهور، خروج سفیانی در حدود شام است که مرد فاسق و فاجر و گمراه می باشد. ابو مسلم با جعل این روایت مدعیان احتمالی خلافت از آل ابوسفیان را پیش از پیش تکفیر نمود. آنگاه دعوت خویش را آشکار ساخت و پرچم های سیاه ترتیب داد و تمام سپاهیانش جامه سیاه پوشیدند. علت این که رنگ سیاه را شعار خود قرار دادند این بود که اموی ها لباس سبز می پوشیدند و اینان به خاطر ضدیت با اموی ها رنگ سیاه را انتخاب کردند. دیگر این که خود را در عزای حسین بن علی<sup>(4)</sup> و زید شهید و یحیی بن زید که همه به دستور اموی ها به شهادت رسیده بودند، عزادار می دانستند.

ابومسلم با لقب «امین آل محمّد» در رأس قشون سیاه جامگان قرار گرفت و قیام از شمال افغانستان آغاز شد و به سرعت گسترش یافت و مردم خشمگین از سراسر خراسان دور او جمع شدند. از مرو، بخارا، سمرقند، کش، نخشب، جغانیان، ختلان، بلخ، طالقان، مرورود، بادغیس، هرات، غور، پوشنگ، سیستان، طوس، نیشابور، و غیره لشکر عظیمی فراهم آمد به قسمی که در آخر عدد سپاهیان او از یکصدهزار نفر تجاوز نمود. امیر فولادِ غوری یکی از فرزندان آل شنسب از کوهستان غور (هزارستان) با پنجهزار مرد مسلح غوری که به خاندان پیغمبر اکرم عشق می ورزیدند به مدد او شتافتند و برای سرنگونی بنی امیه و انتقال خلافت به خاندان رسول الله <sup>(ص)</sup> فداکاری ها نمودند.<sup>۱</sup>

ابومسلم در اندک زمان اقتدار بسیار یافت و با سرعت، شهرهای خراسان را از چنگال بنی امیه آزاد کرد و اموی ها را بیرون راند. گرچه در میان سپاهیان او عده ای خوارج و زردشتی وجود داشتند، امّا عمده سپاهیانش از هواخواهان اهل بیت پیغمبر بودند. خود او ادعا می کرد که از جانب «امام اهل بیت» نمایندگی دارد، امّا نام آن امام را فاش نمی کرد.<sup>۲</sup> خراسانیان چنان نفرت شدیدی از بنی امیه در دل داشتند که مرکب و الاغ خود را «مروان» نام نهاده بودند، زیرا لقب مروان آخرین خلیفه اموی حمار بود. ابومسلم پس از آزادسازی خراسان، ایران و عراق را از لوث وجود عُمال بنی امیه پاک نمود و ابوالعباس سفاح را به خلافت برنشاند. به این ترتیب آل عباس به آسانی بر سریر فرمان روایی تکیه زده و عروس خلافت را در آغوش کشیدند و به اصطلاح: «نه بیل زدم، نه چانه، عروس آمد به خانه».

طبقات ناصری، ج ۱، ص ۳۲۴.
 ۲۰ تشیع در مسیر تاریخ، ص ۲۴۵.

فداکاری را خراسانیان نمودند، امّا ثمرهاش به کام عباسیان شد. گفته می شود که ابومسلم ابتدا خلافت را به حضرت امام جعفر الصادق عرضه داشت و آن حضرت از قبول آن ابا ورزید.<sup>۱</sup> آنگاه که از وی ناامید شد خلافت را به بنی عباس که سخت مشتاق آن بودند واگذاشت. مردم خراسان در آن زمان خاندان پیامبر و هاشمیان را چه اولاد حضرت علی و چه اولاد عباس همه را به یک چشم می دیدند. از این رو وقتی خلافت را به بنی عباس سپردند، هرگز فکر نمی کردند که به زودی از آل عباس همان چیزی را خواهند دید که از بنی امیه دیده بودند.

در اینجا یک بار دیگر نیرنگبازی تاریخ تکرار شد و انقلابی را که خراسانیان به پیروزی رسانده بودند، نصیب کسانی شد که مستحق آن نبودند. بعد از استقرار خلافت به خاندان عباس، آنها به زودی تغییر روش داده در عیاشی و شهوترانی و اسراف و تبذیر خو گرفتند و مالیات سنگین بر دوش مردم نهادند. روز از نو ستمگری از نو شروع شد. تنها نژادپرستی عربی، اندکی فروکش نمود و عدهای از اعاجم نیز به کارهای دولتی سهیم شدند و این بدان جهت بود که عباسیان در امور کشورداری چندان سر رشتهای نداشتند. منصور دوانیقی از اقتدار روزافزون ابومسلم در هراس شد و او را در یک فرصت مناسب سریه نیست کرد. در سال ۱۴۰ هجری به دستور منصور عدهای دیگر از سرداران خراسان به اتهام اینکه دعوتنامهای به سوی فرزندان علی<sup>()</sup> نوشتهاند دستگیر، بعضی اعدام و بعضی به زندان افتادند. بعد از کشته شدن ابومسلم تنفر و انزجار خراسانیان نسبت به آل عباس شدت گرفت و گروههایی به خونخواهی او قیام کردند. از آن جمله اسحاق ترک به خونخواهی ابومسلم به پا خاست و با عباسیان درآویخت. تمام این قیامها به شدت سرکوب شدند. و افغانستان قریب یک قرن رسماً زیر سلطه عباسیان باقی ماند. گرچه نفوذ و سلطهٔ معنوی خلفای عباسی تا قرن ششم هجری همچنان در اذهان عامه مردم باقی بود تا هلاکوخان مغول بساط فرمان روايي آنان را برچيد.

در اسرافکاری عباسیان داستانهای حیرت آور بسیار در تاریخ ذکر شده است. بهترین هدیه برای هارون الرشید، تقدیم پسران ماهرو بود و سفره رنگین او چنان مخارج سنگین داشت که گاهی یک لقمه غذای آن ۴۰۰ درهم خرج برمی داشت. او

۱. فضل کاتب گوید: نزد امام صادق<sup>(ع)</sup> نشسته بودم که در همانوقت نامهای از سوی ابومسلم رسید ــکـه خلافت را به آن حضرت عرضه کرده بود ــ ، امام فرمود: برای این نامه جوابی نیست و به این ترتیب دست رد به سینه ابومسلم نواخت، و سایل الشیعه، ج ۱۱؛ کتاب جهاد، باب ۱۳، حدیث ۵، ص ۳۷.

دوهزار کنیز در حرمسرا گرد آورده بود که ۳۰۰ تن از آنان خواننده و نوازنده بودند. در عروسی مأمون با دختر حسن بن سهل وقتی هیزمها تمام شد، لباس های کتانی را در میان روغن فروبرده در زیر دیگهای ولیمه عروسی آتش زدند، در حالی که در همین زمان مردم عادی از گرسنگی سخت در رنج بودند. متوکل عباسی چهارهزار کنیز در حرمسرا داشت! «عبدالله بن طاهر» فرمانروای خراسان یکجا ۲۰۰ کنیز خراسانی برای او فرستاد. خراسان دوباره آماده یک قیام سراسری شده بود که مأمون الرشید هوشیار ترین خلیفه عباسی امام رضا را ولیعهد خویش قرار داد و تظاهر به تشیع و دینداری نمود.<sup>۱</sup> و خراسانیان، نیرنگ او را درک نکرده، باور کردند که گربه عابد نماز به جای آورده است. مأمون بعدا آن حضرت را مسموم کرد و در تشییع جنازه مطهرش، لباس عزا بر تن نمود و با صدای بلند می گریست و از شدت اندوه جامه بر تن پاره کرد! این است که در معنی سیاست به طنز گفته شده: «سیاست آن است که رقیب را بکشی و بیشتر از همه اظهار اندوه کنی و هم مدعی خونخواهی او شوی!»

۸- پیدایش تشیّع در افغانستان
تشیّع در افغانستان سابقهٔ طولانی، امّا تاریخ غمانگیز دارد و با جرأت می توان گفت که
در همان قرن اوّل هجری همزمان با گسترش اسلام در افغانستان، تشیّع نیز در این
سرزمین انتشار یافت.

تشیّع یعنی اسلام ناب و انقلابی و برخاسته از متن جامعهٔ اسلامی و نشأتگرفته از دستور پیامبر و علی<sup>(ع)</sup>، که در گسترش آن در خراسان دو عامل از همه مهمتر و مؤثرتر بوده است.

۱ منطق محکم و استوار تشیّع در زمینههایی چون عدل خداوندی و گسترش عدالت در جامعه و مبارزه با هر نوع ظلم و زورگویی زمامداران خودسر و فاسد.

۲\_عكسالعمل رفتار ظالمانه بنياميه و بنيعباس.

همانطور که میدانیم در دوران سیاه و تاریک بنیامیه توجه مردم غیر عرب مخصوصاً خراسانیان به خاندان نبوت و رسالت معطوف شد و این فکر در میانشان به وجود آمد که برای نجات از استبداد امویها فقط یک راه وجود دارد و آن انتقال خلافت از این شجره خودخواه و ستمگر به خاندان گرامی رسول معظم اسلام است.

۱. حتی مرحوم سیدمحسن امین عاملی در اعیان الشیعه و جواد فاضل در معصوم دهم، مأمون را شیعه تصور کردهاند.

مخصوصاً که می دیدند در این ضدیت با اموی ها تنها نیستند، هاشمی ها و علوی ها کلاً از دستگاه خلافت متنفر و آن ها را غاصب این مقام می دانند.

در سرزمین خراسان در قرن اوّل و دوّم هجری بزرگترین کانون ضدیت با اموی ها بود، و نهتنها شیعیان به طور نسبتاً وسیع در نقاط مختلف آن گسترده و فعال بودند بلکه گروههایی از قبیل خوارج، شعوبیه و هواداران بنی عباس نیز در بسیاری از شهرهای آن حضور داشتند و به تبلیغ مرام خویش می پرداختند.

در زمان امام جعفر الصادق شیعیان از هر جای دیگر در خراسان بیشتر بودند و حتی بعضی خراسانیان به کثرت تشیّع در این سرزمین فریفته شده در مدینه رفته، خدمت آن امام همام به عرض میرساندند که یابن رسولالله چرا قیام نمیکنید و حق خود را نمی ستانید، در حالی که شرایط قیام فراهم است، زیرا تنها از خراسان به خدا قسم بیش از یکصدهزار نفر شمشیرزن در رکاب شما حاضر خواهند شد.<sup>۱</sup>

عبدالحی حبیبی دربارهٔ ارادتمندی اهل خراسان به خاندان پیغمبر چنین می نویسد. «پیوستگی روحی و عقیدتی مردم خراسان به آل محمّد<sup>(ص)</sup> به درجهای بود که مأمون ناچار شد برای جلب رضایت مردم این سامان حضرت امام علی بن موسیالرضا<sup>(ع)</sup> را در مرو به ولی عهدی خود اختیار کند».<sup>۲</sup>

شیعه خود به چندین فرقه تقسیم می شود. در ابتدا سه فرقه شیعی در خراسان راه بافتند.

اوّل، شيعه زيدىمذهب.

دۆم، اثناعشرى.

و سوم اسماعیلی.

امّا امروزه فرقهٔ اول در افغانستان وجود ندارد ولی تا قرن چهارم زیدیها از این کشور منقرض نشده بودند. چنانچه به گفته ابنسینا شیخالرئیس پدر و برادر او زیدیمذهب بودهاند. زیدیها پیرو زید بن امام زین العابدین<sup>(ع)</sup> می باشند و در امامت، علم و شمشیر را شرط می دانند و در فروع از فقه امام اعظم ابوحنیفه<sup>(رض)</sup> پیروی می کنند. امروزه زیدی ها فقط در یمن اکثریت دارند.

در اوایل قرن دوّم هجری مردم خراسان سخت در تلاش افتادند تـا از سـتمگری امویها نجات یابند. و بدین منظور در سـال ۱۲۰ هـجری (۷۳۷ میلادی)، شیعیان

١. منتهى الامال، باب ٨، ج ٢، فصل ٢، ص ١٢٣.

۲. تاریخ افغانستان بعد از آسلام، چآپ دوم، ص ۸۷۲، تهران، ۱۳۶۳.

خراسان، سلیمان بن کثیر را از طرف خود مخفیانه به حضور محمّد بن علی عباسی برای گرفتن هدایت فرستادند. این شاید اولین رابطه مخفیانه میان شیعیان و آل عباسی میباشد که علیه دستگاه بنی امیه وارد عمل شدند. عباسیان نیز در ابتدا شیعه بودند و یا لااقل تظاهر به تشیّع می کردند، بعدها به تسنن گراییدند.

از آنجا که زمینهٔ قیام در خراسان آماده بود، یحیی بن زید بعد از شهادت پدر بزرگوارش عراق را برای خویش ناامن تشخیص داده به سوی خراسان شتافت و در آنجا در میان انبوهی از هواداران اهل بیت که قلبهاشان به عشق و محبت این خاندان می تپیدند، پناه برد. شهرهایی چون بلخ، جوزجان و طالقان را مرکز فعالیت خویش قرار داد. هواخواهان بسیار یافت و به فکر تهیهٔ وسایل قیام افتاد. هنوز آمادگی کامل پیدا نکرده بود که جاسوسان اموی از مخفیگاه او اطلاع یافته. نصر بن سیار والی بنی امیه در خراسان، سلم بن احوز را با ده هزار نفر مسلح به جنگ یحیی فرستاد. این سپاه به طور ناگهانی به سر یحیی و شیعیانش در قریه «ارغوی» که یکی از قراء جوزجان (سرپل فعلی) بود حمله بردند. یحیی با ۲۰۰ نفر از همراهانش به دفاع برخاستند اما در برابر با جمع کثیری به شهادت رسیدند. نصر بن سیار سر مرارک یحیی را در مشق برای ولید بن یزید خلیفه اموی فرستاد و بدن او را برای ار عاب مردم بالای دار آویزان کرد. چهار سال این بدن بالای دار بود و کسی جرأت نداشت که آن را دفن کند تا ابو مسلم مسلم از این برد بالای دار بود و کسی جرأت نداشت که آن را دفن کند تا ابو مسلم ولید بن یزید خلیفه اموی فرستاد و بدن او را برای ار عاب مردم بالای دار آویزان کرد.

قبر يحيى تاكنون زيارتگاه خاص و عام مى باشد. كتيبه مقبره او در گچ برى بسيار قديمى چنين نوشته شده است: هذا قبر السيد يحيى بن زيد بن على بن الحسين بن على بن ابى طالب<sup>(رض)</sup> قتل به ارغوى فى يوم الجمعه فى شهر شعبان المعظم سنة خمس و عشرين و مأة قتله سلم بن احوز فى ولاية نصر بن سيار فى ايام الوليد بن يزيد لعنهم الله... مما جرى على يدابى حمزه احمد بن محمّد غفر الله و لوالديه... مما امر ببناء هذه الله... مما جرى على يدابى حمزه احمد بن محمّد غفر الله و لوالديه... مما امر ببناء هذه مما عمل البناء الترمذى غفر الله له و لوالديه هذا القبه ابوعبدالله محمّد بن شادان فارسى ابومحمّد و على غفر له و لوالديه... برحمتك يا ارحم الراحمين... الامير ابى بكر و الامير محمّد بن احمد و على الم مع محمّد المصطفى <sup>(ص)</sup> و على المرتضى و وليه المجتبى...

ا. تاریخ افغانستان بعد از اسلام، ص ۸۷۰.

الحسينيه محمّد بن شادان فارسى ابتغاء لثواب الله و تقرباً الى رسول الله و محبه لاهل بيته الطيبين.<sup>١</sup>

کاملاً روشن است که این کتیبه توسط شیعیان نوشته شده است و از این که اموی ها آشکارا مورد لعنت قرار گرفتهاند معلوم می شود که کتابت آن بعد از انقراض و سرنگونی اموی ها بوده است.

بعد از شهادت یحیی و همراهانش خشم و نفرت خراسانیان نسبت به دستگاه خلافت دوچندان شد و مردم خراسان در سال شهادت یحیی هر نوزاد پسری که در خانهشان به دنیا آمد اسم او را یحیی گذاشتند. ابوالفرج اصفهانی روایت کرده است که چون یحیی بن زید را از قید رها کردند جماعتی از شیعیان رفتند، نزد آن آهنگری که زنجیر را از پای او درآورده بود، و آن زنجیر را به قیمت بسیار گران به بیست هزار درهم خریدند قیمت آن را مشترکاً پرداختند و آن را قطعهقطعه کرده در میان خود تقسیم نمودند. هر کس قسمت خود را برای تبرک نگین انگشتر ساخت.<sup>۲</sup>

شهادت حضرت یحیی زمینهٔ یک قیام عمومی را آماده تر ساخت. ابو مسلم موقعیت را مناسب دید، در سال ۱۲۹ هجری قیام کرد. بعد از استقرار حکومت عباسیان مردم مشاهده کردند که بنی عباس در ظلم و ستم دست کمی از بنی امیه ندارند. از این جهت این بار خراسان بزرگ به کانون ضد عباسی تبدیل شد. درست یک سال بعد از انتقال خلافت به آل عباس مردی به نام «شریک بن الشیخ المهری» که مذهب شیعه علوی داشت، در بخارا قیام کرد و سی هزار نفر پیرامون او را گرفتند. او مردم را به خلافت بنی عباس نمی باید. فرزندان پیغمبر باید که خلیفه باشند. ما هرگز بنی عباس را از این روی پیروی نکردیم تا شاهد این همه خون ریزی باشیم. از طرف دستگاه خلافت عباسی، زیاد ابن صالح با لشکر گران، برای سرکوبی او فرستاده شد. اهل بخارا به دفاع برخاستند. نبرد سختی به وقوع پیوست و ۳۷ روز طول کشید. سرانجام شیعیان شکست خوردند. شریک به شهادت رسید و این نهضت شیعی بدین طریق از هم پاشید.<sup>7</sup>

یکی از شعراء شیعی در اینباره چنین سروده است:

- ا. تاریخ افغانستان بعد از اسلام، ص ۱۸۷.
- ۲. منتهى الامال، ج ۲، باب ۶، ذيل احوالات اولاد زين العابدين، ص ۵۶.
- ۳. تاریخ بخارا، نوشته نرشخی، چاپ دوم، ص ۸۶؛ ترکستان،امه، ج ۲، ص ۴۲۹.

و الله ما فعلت بنو امیه فیهم معشار ما فعلت بنو العباس به خدا سوگند که بنی امیه با آن همه جنایات که در حق مردم و خاندان نبوت مرتکب شدند به اندازه یک دهم آن چه که بنی عباس کر ده اند انجام نداده اند.

بعد از قتل ابومسلم خراسانی، آگاهان مسائل سیاسی به همدیگر میگفتند: که ما اشتباه کردیم که خلافت را به عباسیان سپردیم، چه این مقام حق اختصاصی اولاد علی و فاطمه<sup>(س)</sup> میباشد. درواقع بذر تشیّع از همینجا در نقاط مختلف خراسان که افغانستان جزء، آن بود پاشیده شد.

ابوعون که از طرف منصور دوانیقی والی خراسان بود، برای او نوشت که خراسانیان بیعت ما (بیعت بنی عباس) را می شکنند و هوای محمّد بن عبدالله نفس زکیه را دارند. منصور، محمّد دیباج را که از یاران نفس زکیه بود، گردن زد و سر او را به خراسان فرستاد، تا مردم را فریب دهد. و به عاملان خود سفارش کرد که قسم یاد کنند که این سر محمّد بن عبدالله بن فاطمه بنت رسول الله است! تا خراسانیان از خیال خروج با محمّد نفس زکیه منصرف شوند.<sup>۱</sup>

در سال ۲۱۹ هجری خراسانیان، محمّد بن قاسم بن عمر بن علی بن الحسین را که مقیم مکه بود و مرد پارسا شناخته می شد، به خراسان دعوت کردند، تا در زیر پرچم او علیه خلافت عباسیان قیام کنند. او دعوت مردم را پذیرفت و به آن سرزمین شتافت و در طالقان و جوزجان مردم را برای رضای آل محمّد<sup>(ص)</sup> دعوت می کرد. خلق عظیم بدو پیوستند و در طالقان قیام نمودند. در آن وقت عبدالله بن طاهر از طرف بنی عباس والی خراسان بود. میان پیروان محمّد بن قاسم و عبدالله چند جنگ خونین روی داد آخرالأمر او و شیعیانش در مقابل سپاه مسلح و منظم عباسی مقاومت نتوانسته، منهزم شدند. ۲ در این زمان شیعیان مخلص در طالقان در اکثریت مطلق بودند به قسمی که پیش بینی می شد از مجموع ۳۱۳ تن از یاران مخلص مهدی که از سراسر جهان گرد می آیند ۲۴ نفر شان از طالقان باشند. ۲ در شهر کابل در این وقت، بوداییان در اکثریت بودند و گروه قلیلی از مسلمانان در آن زندگی می کردند و در میان همان اقلیت عدهای قابل توجهی شیعه وجود داشت و حتی افرادی از اهل کابل و یا نواحی آن در خدمت انمه هدی

ا. منتهى الامال، ج ا، ص ١٩٩.

۲. ترجمه ناریخ طّبری، ص ۵۸۰۰؛ منتهی الامال، ج ۲، باب ۶، ذیل احوالات اولاد امام چهارم. ۳. در منتخب التواریخ مُلاهاشم خراسانی، باب ۱۴، ص ۸۷۲ گـوید: ۲۴ نـفر از اصـحاب مـهدی از طـالقان می،اشند.

به دند. از آن جمله: ابو خالد کابلی از پاران امام محمّد باقر است که نام اصلی او «وردان» و ملقب به «کنگر» و از مردان جليل القدر بود. از امام صادق روايت شده است که آن حضرت فرمود: «ارتدّ الناس بعد قتل الحسين<sup>(ع)</sup> الاثلاثه. ابو خالد الكابلي، و يحيى بن امالطویل و جبیر بن مطعم». یعنی بعد از امام حسین همه مرتد شدند مگر سه نفر: ابوخالد كابلي، يحيى بن امالطويل و جبير بن مطعم. ابوخالد از حواريون امام چهارم به حساب آمده است و نیز اردشیر کابلی بن الماجد کابلی و بشیر کابلی هر دو تن از روات حدیث و اصحاب ائمه بودند. در هرات نیز عده کثیری شیعه زندگی میکردند. منطقه «برناباد» هرات تماماً شيعه بودند. محمّد ديباج يسر امام صادق در آخر عمر به هرات آمد و در میان شیعیان آنجا با احترام میزیست. احتمالاً قبر وی در هرات میباشد. در بلخ نیز جمعیت عظیمی از شیعیان زندگی میکردند و حتی ایـن شـهر يناهگاه شيعيان ديگر نقاط جهان بود. محمّدتقي مجلسي (مجلسي اوّل) در شرح من لا يحضره الفقيه مي نويسد: چون اهل قم شيعه بودند، بني عباس غالباً نواصب را براي شان والى مقرر مىكرد و اهل قم از ظلم آنها سخت در عذاب بودند. چون ماندن در قم برایشان مشکل بود، لذا راهی بلخ میشدند تا در کنار شیعیان آن دیار آسوده باشند. مجلسی سپس داستان پناهنده شدن یک زن علویه شیعه قمی را به بلخ مینویسد که من به جهت اختصار از نقل آن معذورم و از مجموع آن روایات معلوم می شود که در بلخ و نواحي آن از قديم شيعه وجود داشته و از نظر اقتصادي نيز در وضع مطلوبي قرار داشتهاند. شیخ صدوق بن بابویه قمی از علمای بزرگ شیعه، چون زندگی برایش در قم مشکل شده (به خاطر جنگهای مذهبی که میان مردم قم ـ ساوه ـ یا قم و قزوین و ری رخ می داد)، به ناچار جلای وطن اختیار نمود و در یکی از روستاهای بلخ به نام «قصبه ایلاق»<sup>۴</sup>، که ساکنین آن همه شیعه بودند پناه برد و شیعیان با گرمی از او استقبال

کردند. او در این قصبه کتاب مهم و معروف من لایحضره الفقیه را به خواهش یکی از شیعیان آنجا به رشته تحریر درآورد.

۱. بعید نیست که «کنگر» نه لقب بلکه اسم قوم ابوخالد باشد. زیرا امروز قوم کوچکی به نمام «کنگر» در دای میرداد زندگی میکند که همه شیعه و هزارهاند و دای میراد تا کابل فقط ۸۰ کیلومتر فاصله دارد و این قوم اخیراً به دره صوف هجرت کردهاند.
 ۲. منتخب التو اریخ ملاهاشم خراسانی، ص ۳۵۹؛ گردش افغانستان و پاکستان، نوشته سلطان حسین تابنده گنابادی؛ دایر ةالمعارف آریانا، ذیل اسم «ابو خالد».
 ۳. معجم رجال حدیث، آیت الله خویی، ج ۲۰، چاپ بیروت، ص ۲۴، ذیل احوال یحیی بن امالطویل.
 ۴. شرح من لا یحضر الفقیه، نوشته مجلسی اول، ج ۲، ص ۸۰.

وجود مزارشریف حضرت امیرالمؤمنین علی<sup>(ع)</sup> در چندفرسخی بلخ، حکایت از عشق و علاقه بی پایان این مردم به آستان مقدس آن سرور دارد. زیرا اینان همیشه در آرزوی آن بودهاند که قبر حضرت علی در سرزمین آنها می بود تا هر صبح و شام به زیارتش نائل شوند. از اینرو به یاد آن حضرت بارگاه باشکوهی را به اسم اینکه مدفن آن حضرت است ساختند.<sup>۱</sup>

و هماکنون در شهر بلخ زیارتی است به نام «جوانمرد قصاب» که از شیعیان علی بود و در بلخ قصابی داشت و سرانجام در راه محبت علی دو فرزند خویش را فدا نمود. بلخ زادگاه عده ای از دانشمندان و شعرای شیعی می باشد. از جمله ابن سینای بلخی و نیز ناصر خسر و شاعر نامدار که از دعات شیعیان اسماعیلی بوده است. در شهر غزنه نیز عدهٔ کثیری شیعه زندگی می کردند. منتهی به دلیل جو تعصب آمیز مذهبی در حال تقیه به سر می بردند. از جمله حکیم سنایی غزنوی شاعر بزرگ، شیعه بود ولی تقیه می کرد. با وجود آن عده ای از متعصبین بر تشیّع او آگاه شده، فتوای قتل او را صادر نموده و مشکلاتی برایش فراهم کردند.

شهید قاضی نورالله در مجالس المؤمنین، تقی الدین حسینی در تذکرهٔ خلاصة الاشعار و عدهٔ دیگری از تذکرهنویسان به تشیّع او تصریح کردهاند. روشن ترین دلیل بر تشیّع او قصیده بلند و معروفی است که برای سلطان سنجر سلجوقی فرستاده است که چند فرد آن چنین است.

از پس سلطان ملکشاه چون نمیداری روا تاج و تخت پادشاهی جز که سنجر داشتن از پس سلطان دین پس چون همی داری روا جز علی و عترتش محراب و منبر داشتن اشعار دیگری نیز در دیوان سنایی موجود است که تمام حکایت از شیّعی بودن او دارند.<sup>۲</sup> احمد بن یعقوب سنجری از مردم سیستان که در سال ۲۳۱ هجری در بخارا به قتل رسید از دانشمندان بزرگ اسماعیلی و صاحب آثار و تألیفات بسیار بوده است.

# ۹\_ تشیّع در هزارستان

عدهای پنداشتهاند که مذهب شیعی از زمان صفویه به اینسو در هزارستان رواج یافته

۱. در حبیب السیر، روضة الصفا، تاریخ مزار شریف، نوشته حافظ نورمحمد کهگدایی و غیره آمده است که در زمان سلطان حسین بایقرا در یکی از قراء بلخ قبری کشف شد که در لوحه سنگ آن نوشته شده بود: «هذا قبر امیرالمؤمنین علیابن ابیطالب... این لوحه سنگ حکایت از آن داشت که قبر مولا در آن قریه است، از آن روز به بعد مردم به زیارت آنجا میروند.
 ۲. نگاه کنید به دیوان سنایی با مقدمه و حواشی مدرس رضوی، صص ۶۲ تا ۷۰.

است که این یک اشتباه و پندار محض است و هیچگونه شاهد تاریخی بر این ادعا یافت نمی شود. حقیقت آن است که مردم این کوهستان از زمان های دور و قبل از آن که صفویه سید و شیعه بشوند'، شیعه خالص بودهاند.

على اكبر تشييد دربارهٔ قدمت تشيّع در كوهستان غور مى نويسد: مركز شيعيان غيور يا مسلمين غور اولين تمركز شيعه در بلاد غور بوده است. زيرا، بين سنوات ٣٥ تا ٢٠ هجرى مسلمان شدهاند و در زمان خلافت حضرت على<sup>(ع)</sup> جعده بن هبيره المخزومى كه خواهرزاده آن حضرت بود، از طرف وى بـه حكومت خراسان منصوب شد. به خاطر رفتار شايسته جعده، مردم غور از جان و دل به على محبت مى ورزيدند. امراى غور كه وضع راكاملاً انسانى مى يابند، بدون جنگ سر بر خط فرمان على گذارده به دين اسلام مشرف شدند. به پيشنهاد جعدة حضرت على<sup>(ع)</sup> فرمان حكومت سرزمين غور را به خاندان «شنسب» كه امراى قبلى آن سامان بودند صادر فرمود و اين فرمان امه قرنها در آن خانواده محفوظ بود و مايهٔ افتخار و مباهات آن دودمان به شمار مىآمد.

پس از شهادت حضرت علی<sup>(ع)</sup> معاویه بن ابیسفیان دستور داد تا ائمه جمعه و جماعات در تمام منابر و مساجد به علی<sup>(ع)</sup> لعن و نفرین کنند. این حکم ناروا در تمام سرزمینهای اسلامی آن روز اجرا میشد. تنها مردم غور بودند که از دستور معاویه سرپیچی نمودند و هرگز حاضر نشدند که به حضرت علی<sup>(ع)</sup> ناسزا بگویند.<sup>۲</sup>

قاضی منهاج السراج جوزجانی گوید: غالب ظن آن است که شنسب امیر غور در زمان خلافت حضرت علی مسلمان شد و از آن حضرت عهد و لواگرفت و هم چنان بر ریاست غور باقی ماند و هر که از دودمان او به تخت نشستی آن عهد و لوا را که امیرالمؤمنین علی<sup>(ع)</sup> نوشته بود، بدو دادندی و او قبول کردی، آنگاه پادشاه شدی. و ایشان از جمله موالیان علی بودند و محبت ائمه و اهل بیت مصطفی در اعتقادشان راسخ بودی.<sup>۳</sup>

فخرالدین مبارکشاه که نسب خاندان غوری را به نظم کشیده، نیز از عشق و علاقه غوریان به خاندان پیغمبر اکرم سخن رانده میگوید این افتخار برای غوریان بس، که تنها این مردم بودند که تسلیم دستور معاویه نشده به علی و اولاد طاهرینش سب و ناسزا نگفتند.

۱. طبق تواریخ معتبر اجداد صفویه قبل از شیخ صفی مذهب تسنن داشتهاند. ۲. هدیه اسماعیل یا قیام السادات، فصل دوّم، نوشته علیاکبر تشیید، چاپ تهران. ۳. طبقات ناصری، جوزجانی، ج ۱، صص ۲۹–۴۲۴. ب ه اس لا م در هیچ منبر نماند که بر وی خطیبی ه می خطبه خواند که بر آل یاسین به لفظ قبیح نکردند لعانت به وجهی صریح دیار بالندش از آن بود مصون که از دست آن ناکسان بود بیرون از این جنس هرگز در آن کس نگفت نه در آشکار و نه آن در نهفت نارفت آن در آن لعانت خاندان از این بر همه عالمش فخر دان

این حقیقت که مردم غور از همان ابتدا که مسلمان شدند عشق و علاقه وافر به خاندان نبوت پیداکردند و هرگز به حضرت علی<sup>(ع)</sup> سب و ناسزا نگفتهاند، در اکثری از کتب تاریخی آمده است. در افسانههای امروزی هزارستان نیز به عنوان افتخار گفته میشود که ما فقط به نامه حضرت علی<sup>(ع)</sup> مسلمان شدهایم و آن حضرت در حق ما دعا فرمودهاند و علت این که ما همیشه گرفتار مصائب بی شمار بودهایم نیز به خاطر محبت به خاندان نبوت است زیرا که گفته شده است البلاء للولاء.

سرسختی مردم غور در برابر دستور ناروای معاویه در عین حال بر ایشان بسیار گران تمام شد و اینان به اتهام ارتداد در هم کوبیده شدند. چنان چه ابن اثیر می نویسد: در سال ۴۵ مردم غور سر به شورش علیه دستگاه خلافت اموی برداشتند. حکم بن عمر از طرف معاویه به کوهستان غور لشکر کشید و مردم آن سامان را که مرتد شده بودند، در هم کوبید.<sup>۲</sup>

قرائن نشان میدهد که غوریان هرگز از اسلام برنگشته بودند بلکه به جرم سرپیچی از دستور معاویه متهم به ارتداد شدند و این روش دائمی رژیمهای مستبد است کـه مردمان آزاده را به اتهامهای ناحق در هم بکوبند و این اولین بـاری بـود کـه غـوریان به جرم محبت اهل بیت بناحق سرکوب شدند.

در قیام ابومسلم خراسانی، پنجهزار مسلح از مردم غور، تحت فرماندهی «امیرفولاد غوری» از مناطق مختلف کوهستان غور به مدد او شتافتند. بدان امید که خلافت از بنی امیه به خاندان پیامبر عظیمالشأن اسلام انتقال یابد.<sup>۳</sup>

شاید همه غوریان شیعه به معنی امروزی آن نبودند، زیرا افرادی در میانشان یافت شوند که پیرو مذهب تسنن و یا «کرامی»، «زیدی»، و یا اسماعیلی بودند. امّا در مجموع

۱. روضات الجنات فی اوصاف مدینة هرات، هرات، صص ۳۵۵\_۳۵۶ و نیز لغتنامهٔ دهخدا ذیل کلمه «غور» و «غوریان». ۲. ترجمه کامل ابناثیر، ج ۴، ص ۳۳۲. ۳. طبقات ناصری، ج ۱، ص ۳۲۴. به خاندان رسالت اخلاص و ارادت زایدالوصفی داشتند. و اگر تشیع را به همان معنای ارادت و علاقهمندی به خاندان علی بدانیم پس می شود گفت که همه مردم غور شیعه بودند. در قرن اوّل هجری شاید تسنن و تشیّع، فاصله امروزی را نداشتند. عشق و علاقه مفرط اهالی غور به علی زمینهٔ خوبی برای به وجود آمدن تشیّع به معنی امروزی آن شد.

شیعه در آغاز اصطلاحاً به معنی پیروی و دوستی عمیق از حضرت علی و اولادش بود، بعد کم کم در مسائل گوناگون فقهی و کلامی فاصله بیشتری از اهل سنت پیدا کرد. از سلاطین بزرگ غوری علاءالدین حسین جهان سوز تمایل به مذهب شیعه اسماعیلی داشت. از این رو در زمان وی مذهب اسماعیلیه در غور گسترش یافت و تبلیغ از این مذهب آزاد بود. چنان چه قبلاً نیز در ولایت غور شیعیان اسماعیلی فراوان بودند. در سال ۲۹۵ هجری که غور و هرات تحت فرمان سلاطین سامانی قرار داشت، والی هرات «محمّد بن هرثمه» به امیر اسماعیل سامانی گزارش داد که در کوهستان غور شخصی به نام «بلال» یا (ابوبلال) خروج کرده و مذهب قرامطه (شیعه اسماعیلی) را شخصی به نام «بلال» یا (ابوبلال) خروج کرده و مذهب قرامطه (شیعه اسماعیلی) را ناشکار نموده است و از هر صنف مردم به دور او گرد آمدهاند. عدد اتباع او از نامی را بر آن لشکر فرمانده مقرر کرد. این سپاه عظیم بر سر بلال آمد، جنگ و حشتاکی به وقوع پیوست، تمام آنان به قتل رسیدند به قسمی که هیچ یک از پیروان بلال نجات نیافتند.<sup>۱</sup> فقط دو ندر از فرماندهان شان به نام های «حمدان» و دستگیر و سرانجام به دار آویخته شدند.

دوران سلطنت دو تن از ایلخانیان (سلطان محمود غازان و سلطان محمّد خدابنده)، مخصوصاً زمان سلطان محمّد خدابنده نقطهٔ عطفی در گسترش تشیّع در ایران و افغانستان میباشد. غازان خان مغول پس از تشرف به اسلام، مذهب تشیّع را انتخاب کرد و دستور داد که در آغاز کلیه فرمانهای دولتی نام اهل بیت اطهار را به کار برند. جانشین او محمّد خدابنده اولجایتو (۲۰۴ تا ۲۱۶ هجری)، پس از آن که اسلام آورد، مدت کوتاهی از فقه شافعی پیروی مینمود، امّا در پرتو ارشادات علامه حلی به تشیّع گرایید. در دوران حکومت این دو تن و جانشینان آنها، سادات، مرتبه و احترام بی سابقه ای یافتند. علامه حلی متوفی ۲۲۶ هجری در دربار اولجایتو از احترام

۱. مجمل التواريخ فصيحی، ج ۱، ذيـل حـوادث سـال ۲۹۵ هـجری و سياستنامه خـواجـه نـظامالمـلک، به تصحيح عباس اقبال، چاپ تهران، ۱۳۶۹ ش، ص ۲۷۴.

زایدالوصفی برخوردار بود.<sup>۱</sup> وقتی خدابنده در سال ۷۰۹ هجری رسماً به تشیّع گرایید، به متابعت او عدهٔ کثیری از مغولان مذهب شیعه را برگزیدند. وی دستور داد که در سراسر ایران و خراسان و کلاً قلمرو ایلخانی در منابر و مساجد خطبه به نام دوازده امام خوانده شود و سکه به نام انمه اثناعشر زده شد. قبل از آن تاریخ شیعه در ایران در اقلیت بود. تنها در شهرهایی مانند: قم و کاشان و سبزوار شیعه در اکثریت بودند. از آن زمان به بعد به تدریج مذهب تشیّع در تمام نقاط مختلف ایران گسترش یافت. تشیّع خدابنده در ترویج و گسترش و استقرار این مذهب در هزارستان نیز تأثیر فراوان داشته است. مرحوم سلطان الواعظین در کتاب شبهای پیشاور صفحهای ۱۶۵ و ۱۶۷ از غازان خان و سلطان محمّد خدابنده ستایش بسیار کرده است.

امرای سربداریه که نزدیک ۵۰ سال از ۷۳۷ تا ۷۸۸ هجری در سبزوار و اطراف آن حکومت راندند نیز در ترویج و گسترش شیعه در ایران سهم مؤثر داشتند. آنان به یک معنا در ترویج تشیّع و ارتباط با صوفیه شیعی پیشرو «سلاطین صفویه» محسوب میشوند.

بعد از سقوط سربداریه زندگی بر سادات شیعی سبزوار مشکل شد، از اینرو عدهای از آنان در عهد شاهرخ از سبزوار کوچیده در میان مردم هزاره پناه گزین شدند. هزاره ها از آنان به گرمی استقبال کردند و هرکدام را با خانواده شان در یک نقطه ای از هزارستان دعوت نموده زمین زراعتی و خانه در اختیار شان گذاشتند. چنان چه «میرسیدعلی یخسوز» با تعدادی از منسوبین خود در بامیان، شاهقباد با منسوبین خود در دره سنگلاخ و برادرش شاه سید بابا در شرق هزارستان در حدود «جلریز» و «تکانه» مستقر شدند. ساکنین مناطق مذکور در آن زمان همه هزاره بودند. سیدیحیی شاه قلندر و برادرش شاه سلیم در منطقه «وردک» سکونت گزیدند. و آن زمان سراسر «وردک» مسکن هزاره ها بود. شاه برهنه <sup>۲</sup> در منطقه یکهولنگ ماندگار شد. مهاجرت سادات مسکن هزاره ها بود. شاه برهنه <sup>۲</sup> در منطقه یکهولنگ ماندگار شد. مهاجرت سادات نیک و ملایم داشت. در زمان او شیعیان ادامه داشت و بابر نسبت به شیعیان رفتار نیک و ملایم داشت. در زمان او شیعیان افغانستان آزادی فراوان به دست آوردند. این نیک و ملایم داشت. در زمان او شیعیان افغانستان آزادی فراوان به دست آوردند. این نیک و ملایم داشت. در زمان او شیعیان افغانستان آزادی فراوان به دست آوردند. این نیک و ملایم در زمان او شیعیان افغانستان آزادی فراوان به دست آوردند. این نیک و ملایم در زمان او شیعیان افغانستان آزادی فراوان به دست آوردند. این نیک و ملایم داشت. در زمان او شیعیان ادامه داشت و بابر نسبت به شیعیان رفتار نیک می مود. یکی دیگر از همین سادات شیعی سبزوار که در زمان شاهرخ در میان

۱. مجله دانشکده ادبیات و علوم انسانی دانشگاه مشهد، شمارههای ۳ و ۴ و ۱۶، ص ۵۸۲، پاییز ۱۳۶۲. ۲. شاهبرهنه طبق نوشتهٔ سیدمحمّد جواد در رساله فرزندان فاطمه، جد تمام سادات حسینینسب هزارستان است.

مردم هزاره آمده است. «باباحسن ابدالی» است که در جنوب غرب هزارستان نزدیک قندهار سکونت اختیار نمود. و نیز «سیدحسن زنجیرپا»، همشیرهزاده باباولی و مسعودشاه بیگلربیگی شاهمقصود و سیدشیر قلندر پسر سیدحسن زنجیرپا، همه از سادات صوفی مشرب و شیعی مذهب بودند. اولاد سیدشیر قلندر در قندهار زیادند که همه شیعه می باشند.

سیدشیر قلندر نام اصلیاش سیدمحمّد، و از بزرگان صوفیه بود، و هیأت اصلی خود را به هیکل شیر درآورده بود. مردم قندهار و بلوکات هزاره، مرید و معتقد او گشته نذورات و هدایا برایش میآوردند. نقل است که میرسیدشیر، از زمینداور برآمده و به موضع «ساربان قلعه» سکونت اختیار کرد. وی تا سال ۹۳۳ هجری زنده بود و قبرش در موضع «اشکلجه» در ده کروهی<sup>۲</sup> مغرب رویه قندهار واقع است، مردم از اطراف و جوانب قندهار و زمینداور میآیند، نذورات و هدایا به فرزندان آن حضرت گذرانیده، بز و گوسفند بسیار در مطبخشان کشته و به روحشان نثار میکنند. تمامی هزارستان و بلوکات آن مرید ایشان اند.<sup>۳</sup>

معتمدخان بخشی در سال ۱۰۱۶ هجری به دستور جهانگیر امپراتور بابری هند از «خواجه تابوت» بامیان دیدن کرده است. او مینویسد که در بامیان جمعی از سادات را دیده که اصلاً از سبزوار ایران آمده در بامیان در میان هزارهها توطن اختیار کردهاند.<sup>۴</sup>

این سادات سبزواری علاوه بر مذهب تشیّع، مسلک تصوف شاه نعمت الله و میرسیدعلی همدانی را نیز ترویج میکردند و در میان هزارستان مریدان و ارادتمندان فراوانی یافتند، به قسمی که به تدریج، همه هزارستان به سلک مریدان شان درآمدند، و آنان گاهی اعمال حیرت آور و کرامت گونه ای انجام می دادند. چنان چه گفته می شود: «میرسیدعلی یخسوز» که مزارش در بامیان است، یک قطعه یخ را در جلو چشمان حیرت زده مریدانش آتش زده و شعله ور ساخته است.

«شاهبرهنه» نیز، مانند «میرسیدعلی یخسوز» در میان هزارهها مریدان فراوانی یافت. او پیرو سلسله ذهبیه بود، قبرش تا به امروز زیارتگاه است. یکی دیگر از این سادات عالیقدر «میرسید مرادولی» جد سادات بلخاب است. او خانقاهی داشت نزدیک قریه

- ۲. یک کروه برابر تقریباً ۲ کیلومتر است.
- ۳. تاریخ سند معصومی، صص ۱۳۳ تا ۱۴۶، بمبئی، ۱۹۳۸ م.
- ۴. اقبالآنامه جهانگیری، معتمدخان بخشی، کلکته، صص ۲۵ و ۲۷.

۱. نگاه کنید به گلزار قندهار، نوشته شیخ حسن قندهاری، چاپ نجف.

«پایزیارت» بلخاب که فعلاً به صورت مخروبه درآمده است. کشکول، تبرزین، چراغ و عصای چوبی او تاکنون موجود است. علامه بلخی، اندیشمند بزرگ اسلامی، نسب خویش را بـه «میرسید مرادولی» میرسانید. و میگفت: او از اولاد «میرسیدعلی همدانی» بوده است.<sup>۱</sup>

کشکول سیدیحییشاه قلندر نیز به عنوان میراث گرانبها و مقدس در نزد اولادهاش، تاکنون محفوظ میباشد و از آن به عنوان تبرک و شفای امراض استفاده میکنند.

امروزه قسمت اعظم آثار تصوف که توسط سادات اولیه ترویج می شد از میان رفته است، فقط تعداد کمی از آن، از قبیل مراسم پیر و مریدی و بستن کمر اطفال توسط پیر هنوز همچنان زنده است و مردم هزاره عموماً مرید یکی از سادات خود می باشند و سالانه به قدر توان کمکی تقدیم میکنند.

باری، از آنچه ذکر شد، روشن گردید که تشیّع در قدیم و از زمان حضرت علی<sup>(4)</sup> در هزارستان، به وجود آمده است و مهم ترین عامل مهاجرت سادات معظم از سبزوار به هزارستان هممذهبی آنان با هزاره ها بوده است و هم آن ها بعد از هجرت، امور مذهبی مردم را در اختیار گرفته و در ترویج و ابقای تشیّع و تعلیم آن به مردم، تلاش بسیار کرده اند. اما ساداتی که از قرن دوم تا چهارم هجری به افغانستان وارد شده اند بیشترشان زیدی مذهب بودند و به تدریج به تسنن گراییدند. چنان چه حسین بن تن از نبیرگان او در زمان سلطان محمود غزنوی، فرستاده خلیفه فاطمی مصر را که شیعه اسماعیلی بود، به ضرب کارد به قتل رساند این دو هر کدام، دیگری را به انحراف شیعه اسماعیلی بود، به ضرب کارد به قتل رساند این دو هر کدام، دیگری را به انحراف شیعه اسماعیلی بود، به ضرب کارد به قتل رساند این دو هر کدام، دیگری را به انحراف مختلف افغانستان صورت گرفت. از آن جمله «خواجه اسحاق مغلی ختلانی» که مرید سیدعلی همدانی بود، مذهب تشیّع را ترویج می نمود و نیز سیدمحمّد نوربخش که به عنوان مهدی آخرانزمان بر ضد شاهرخ قیام کرد افکار شیعی را ترویج می کرد.

شاهرخمیرزا نسبت به شیعیان رفتار ملایم داشت از اینرو بعضی او را شیعه میدانند. همسر شاهرخ «گوهرشادآغا» زن نیکوکار و بانی چند مسجد از جمله مسجد گوهرشاد مشهد و مسجد گوهرشاد هرات و مدرسه هرات، به گفته ملّاهاشم خراسانی

بيام وجدان، سال سوم، شماره ٣٧.
 ٢. عمدة المطالب، ص ٢٤٥.

٣. مجله معارف اسلامي، نشريه سازمان اوقاف ايران، شماره ۶ مورخ تير ١٣٤٧ ش.

شیعه بوده است. چنانچه او مینویسد «بدان که مخدره گوهر شادآغا مسلماً شیعه امّامیه بوده و در کمال اخلاص و عقیده مسجد گوهر شاد مشهد را بنا نهاده است و لذا می توان گفت که این مسجد مقدس، اوّل معبد شیعه است و خیلی نادر است در ساعات یوم و لیل که در این مسجد عبادتی نشود، از نماز و تلاوت قرآن و دعا و موعظه و تدریس و تهجد و نحو این ها و شوهرش میرزاشاهرخ هم شیعه بوده و لکن هر دو تقیه می کردند». ۲ بنابر تفصیلی که ذکر شد، قبل از صفویه در افغانستان از جمله در هزارستان شیعیان بسیار زندگی می کردند. البته صفوی ها در ترویج و گسترش تشیّع در ایران سهم بارز دارند، امّا نسبت به شیعیان افغانستان کو چک ترین خدمتی نکرده اند، بلکه ظلم و ستم عُمال شان مانند گرگین خان و غیره باعث آن شد که سنی ها انتقام بیداد آن ها را از شیعیان افغانستان بگیرند. املاک و سرزمین شان را تصرف کنند و خون شان را حلال بدانند!

شیعیان گاهی از صفوی ها درخواست مبلّغ می کردند ولی شخصیتی که بتواند از عهده تبلیغ برآید پیدا نمی شد. عبدالحسین خاتون آبادی در این باره چنین نوشته است در سال ۱۰۸۲ هجری که در مشهد مقدس بودم، دو شخص از جانب کوهستان بدخشان مشهور به «بابریه» آمدند، مکتوبی بسیار خوش انشا مشتمل بر استدعای یک روحانی از متولی مشهد به آن سمت کردند، تا برای تعلیم طریق تشیّع به طور امامیه انجام وظیفه کند و قدری سوغاتی نیز داشتند. متولی مزبور سوغات را با نوشته به اصفهان فرستاد و به نظر پادشاه وقت رسید. امّا شخصی که لایق باشد پیدا نشد عاقبت الأمر آن دو کس پس از چند ماه سرگردانی بدون مبلّغ و روحانی به سوی وطن شان مراجعت کردند.<sup>۳</sup>

در دوران تسلط امپراتوران گورکانی هند بر افغانستان، هزارستان از آزادی مذهبی برخوردار بود و حتی در این زمان روحانی و مبلّغ مذهبی در بعضی نقاط هند اعزام میکرد. چنانچه آخوند درویزه که در قرن دهم هجری میزیست و یکی از علمای متعصب اهل سنت بود، از یک نفر از روحانیون هزاره با تلخی و توهین نام میبرد که از هزارستان برای تبلیغ تشیّع در نواحی «تیرا» در منطقه «مندر» رفته مردم را به تشیّع

۱. «آغه» واژه مغولی است که به زن محترمه و اشرافی اطلاق میشود و تاکنون در هزارستان به زنان خوانین آغه گفته میشود. در کتب تاریخی آن را به صورت «آغا» ضبط کردهاند. ۲. منتخب التواریخ، هاشم خراسانی، باب ۱۰، ص ۶۶۴، چاپ تهران. ۳. وقایع السنین والاعوام، ص ۵۲۲.

دعوت می کرده است. او در این باره چنین می نویسد: از آن جمله ملاعبدالله رافضی است که در این ایام از جانب هزاره در این حدود آمده و در میان مردم «مندر» مکان گرفته، مذهب رفض آشکار کرده است. او مدتی در کشمیر نیز رفته به تبلیغ مذهب خود مشغول بود و چون مردم «مندر» به غایت جهل و ضلالت منسوب اند، جماعتی او را تبعیت نموده و شهرت یافته است و من او را در مباحثه خجل کردم (معلوم نیست که وی در این ادعا تا چه حد صادق است) و باز به جانب هزارستان مراجعت کرد.

در این زمان شیعیان از حیث قدرت سیاسی، اجتماعی و اقتصادی نیز در وضع مطلوبی قرار داشتند که در جایش مفصل تر بحث خواهم نمود.

شهید قاضی نورالله دربارهٔ هـزارستان در سـال ۱۰۱۰ هـجری بـه طـور خـلاصه مینویسد: هزاره کابل طایفه بی شمارند که در میان کابل و غزنی و قندهار مقام دارند و اکثر شان شیعه اهل بیت اطهارند و در این زمان از رؤسای شان میرزا شادمان است<sup>۲</sup> که اهل ایمان از وجود او شاد و خارجیان از ترک تازی او در ناله و فریادند.<sup>۳</sup>

از وقتی که امرای «سدوزایی» و «محمّدزایی» در افغانستان به قدرت رسیدند، شیعیان افغانستان به هولناکترین مصائب دچار شدند. در دوران آنها تعصبات و اختلافات مذهبی به اوج خود رسید و شیعیان به قتل عامهای فجیع گرفتار شدند و از تعداد نفوس شان بسیار کاسته شد. امیر عبدالرحمان متجاوز از یک سوم شیعیان را نابود کرد. کافی است بدانید در اوایل حکومت او جمعیت بهسود بیستهزار خانوار بود، اما بین سالهای ۱۳۰۹ تا ۱۳۱۲ هجری در ظرف فقط ۳ سال به ۶۴۰۰ خانوار تقلیل یافت. یعنی ۱۳۶۰ خانوار شان به هلاکت رسیده بودند. در حالی که بهسود کم ترین تلفات را نسبت به سایر نقاط هزارستان داشته است. شیعیان اجرستان، دایه و پولاد و قسمت اعظم ارزگان و زمین داور به کلی از میان رفتند و زمین های شان به افغانان سرحدی داده شد. بدون تردید یک سوم از جمعیت هزارستان تنها در زمان عبدالرحمان از میان رفتند به گفته میرغلام محمّد غبار: «از یکهولنگ، ۱۰۰ خانوار روحانی به دست دولت افتاد و بیکهزار خانوار روحانی موفق به فرار گردید و دوهزار و حانی به دست دولت افتاد و بیکهزار خانوار روحانی دوق به فرار گردید و دوهزار و ۱۰۰ روحانی در جنگ کشته

- تذكرة الأبرار و الاشرار، هند، ص ۲۰۲.
- ۲. دربارهٔ این شخصیت در جایش به تفصیل سخن خواهم گفت.
- ۲. مجالس المؤمنين، ج ۱، ص ۱۵۲.

حسینیه ها و تکایا از بن ویران شدند. حسینیه میرایلخانی در یکهولنگ که در نوع خود بسیار عالی بود و در ساختن آن از معماران ایرانی و افغانستانی کار گرفته شده بود، با خاک یکسان گردید. در شهر هرات ۵۰ باب حسینیه وجود داشت' که همه آن ها در زمان عبدالرحمان از میان رفتند. علاوه بر مصائب بی شمار، تعداد زیادی از کتب شیعی طعمه حریق شده به فر هنگ ملی لطمه شدیدی وارد شد.

۱۰ شیعیان اسماعیلی شاید قریب ۳٪ از جمعیت افغانستان شیعه اسماعیلی باشند. اسماعیلی ها بیشتر در نواحی بدخشان، دره کیان، دوشی و کیله گی سکونت دارند. قریب سه هزار خانوار در مناطقی چون تاله و برفک، شیخعلی، شیمبول، عراق بامیان، دره کالو و سیاهسنگ زندگی میکنند. شیعیان اسماعیلی در طول تاریخ مصائب و آلام بی شماری دیدهاند. چون علاوه بر آن که از طرف رژیم های وقت افغانستان تحت فشار قرار می گرفتند، اکثریت ملّت افغانستان نیز آنان را یک فرقه غالی پنداشته انواع تو هین و تحقیر و آزار را در حق شان روا می داشتند. حتی شیعیان دو ازده امامی که خود مورد تو هین و تحقیر از طرف اکثریت قرار می گرفتند، اسماعیلی ها را از خود طرد می کردند. در صورتی که اسماعیلی ها اتهام غلو را رد نموده خود را مسلمان و موحد می دانند.

اسماعیلیها از نظر موضعگیری سیاسی همیشه در کنار شیعیان دوازدهامامی بودهاند و در غم و شادی خود را با اینان شریک میدانند. در مجموع مردمان باوفا، مهماننواز، در دوستی مستحکم و نسبت به هم بسیار مهربانند.

مذهب اسماعیلیه در قرن سوم و چهارم هجری مذهب روشنفکران بود. بیشتر و یا همه اعضای اخوان الصفا اسماعیلی بودند. آنان تلاش داشتند که احکام اسلام را با عقل و فلسفه تطبیق دهند. رهبران اسماعیلیه می گفتند قرآن ظاهری دارد و باطنی، آن چه مهم است باطن قرآن است. از این رو این طایفه را باطنیه نیز گویند. در مورد امامت می گویند بعد از امام جعفر صادق<sup>(4)</sup> امامت به پسر بزرگش حضرت اسماعیل رسید (بدین جهت اینان را اسماعیلیه گویند)، و بعد از اسماعیل به پسرش محمّد رسید و سلسله امامت همین طور لاینقطع به نسل های بعدی انتقال یافت تا به سلاطین فاطمی مصر رسید و تا به امروز که به خاندان آقاخان منتهی می شود.

ا. بحر الفوايد، قسمت عين الوقايع.

اسماعیلیه با خلفای اموی و عباسی میانه خوبی نداشتند. در همان زمان پیروان این فرقه در افغانستان جمعیت کثیری را تشکیل می دادند. جنوب افغانستان در حدود «سند»، اکثریت با اسماعیلی بود. مؤسس سلسله «سامانیان» امیر نصر بن احمد، رودکی شاعر بزرگ و نامدار نیز تمایل به این مذهب داشتند. حکیم ناصرخسرو بلخی از دعاة و چهرههای سرشناس اسماعیلیه به حساب می آید. علاءالدین حسین جهانسوز غوری نیز گرایش شدیدی به این مذهب داشت و اجازه تبلیغ و ترویج آن را در قلمرو خود داده بود. امّا بعد از مرگ او چون نوبت به سیف الدین غوری و پسرش رسید و جود اسماعیلیان را برای ریاست خویش خطرناک دیده پیروان و داعیان آنان را بی رحمانه قلع و قمع کردند.

#### ۱۱ ــ نام اصلي افغانستان

افغانستان در گذشته دورتر به نام «خراسان» یاد می شد. خراسان مرکب از «خور +سان» به معنی خاستگاه خورشید، مطلع آفتاب و مشرقزمین است. چنانچه در لغت فرس ضبط شده است، «خور» به معنی خورشید و «سان» پسوند مکان است. و چون خراسان در شرق ایران قرار داشته است به این نام مسمی گردیده است.<sup>۱</sup>

نام خراسان از قرن سوم میلادی\* و حتی بیشتر از آن تا قرن ۱۹ در طی ۱۵۰۰ سال نام ثابت و رسمی افغانستان بوده است<sup>۲</sup>، و «افغانستان» در زمان تیموریان به یک منطقه کوچک و محدود در جنوب کشور که نواحی سلیمانکوه یا ولایت جنوبی را شامل میگردید اطلاق میشد. بعد از تسلّط قبیله «سدوزایی» و بعداً «محمّدزایی»، این نام رفته و نه بر کل کشور اطلاق گردید. ولی تا زمان امیر عبدالرحمان و پسرش حبیبالله ولایات شمالی تحت نام افغانستان درنیامده بودند. فقط بعد از استقلال (۱۹۱۹ میلادی) بود که این نام به سراسر افغانستان اطلاق گردید.

و امًا خراسان قدیم شامل تمام افغانستان امروزی، ترکستان ماورای آمو، ترکمنستان و خراسان ایران می شده است. مهم ترین مناطق آن از این قرار بوده است: شرق ایران، هرات، سرخس، بادغیس، مرو شاهجهان (ترکمنستان فعلی)، فرغانه با تمام نواحی آن،

ا. رياض السياحه، ص ١۴۴.

<sup>\*.</sup> دکتر محمّدعلی سجادیه نوشته است: نام ایران (خراسان) نزدیک ساکنین اولیه آن (یعنی ساکنین ماقبل آریا) «خوینیرس بامی» (Xvenires Bami) بوده است که به معنی سرزمین آفتاب تابان است. بنابراین، خراسان سابقه چندهزارساله دارد و آریایی ها فقط نام قدیم آن را به زبان خویش ترجمه کردهاند. ۲. افغانستان در مسیر تاریخ، ص ۹.

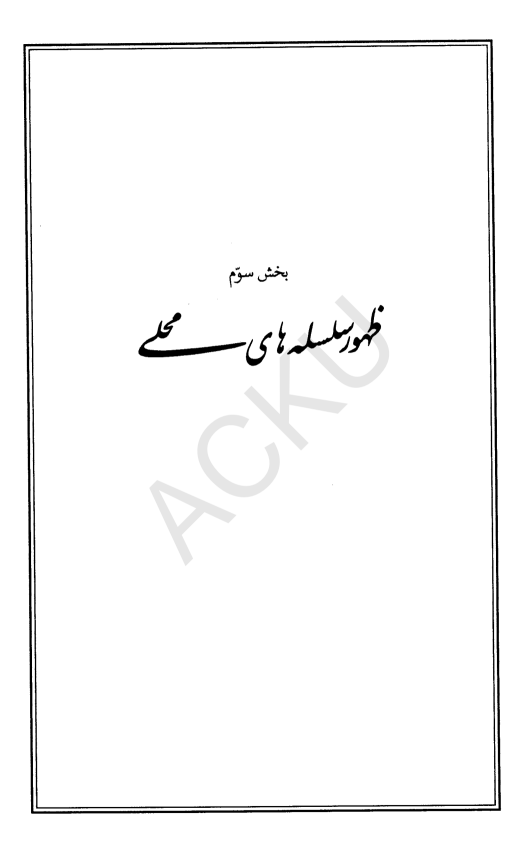
خوارزم با تمام نواحی آن، سمرقند، بخارا، بلخ، بدخشان، غور، بامیان، قندهار، سیستان، کابل، غزنی با تمام نواحی آن، گردیز و لوگر. عنصری، سلطان محمود غزنوی را به نام شاه خراسان یاد کرده میگوید: خدایگان خراسان به دست پشاور به حملهای بپراکند جمع آن لشکر در حدود العالم گوید مشرق خراسان هند، جنوب آن بیابان کرکس، شمالش جیحون است. در لغتنامهٔ دهخدا به نقل از بلاذری آورده است «خراسان چهار ربع بوده بدین قرار ربع اول نیشابور، قهستان، طبسان، هرات، بوشنج، بادغیس و طوس. ربع دوم مرو شاه جهان، سرخس، نسا، ابیورد، مروالرود، طالقان، خوارزم و آمل (آمل شهری بود در کنار جیحون).

ربع سوم فاریاب، جوزجان، تخارستان علیا، خست (خوست)، اندراب، بـامیان، بغلان، ولوالج، رستاق، بدخشان، بلخ، صغانیان، تخارستان سفلی، و سمنجان.

ربع چهارم سرزمینهای ماوراء جیحون چون بخارا، سمرقند، کش، نسف، فرغانه و غیره.

خراسان به سال ۳۱ ه.ق. در ایام خلافت عثمان (ذوالنورین) به سرکردگی عبدالله بن عامر بن کریز گشوده شد و اراضی اغلب این ناحیه از نظر فقهی و تاریخی مفتوحالعنوه است.<sup>۱</sup>

لغتنامهٔ دهخدا، ذیل کلمه خراسان.



**۱۔ طاهریان** بنی عباس به مدت بسیار طولانی از ۶۵۶–۱۳۲ هجری خلافت نمودند، امّا دوران فرمان روایی شان در افغانستان یک قرن بیشتر دوام نیافت. بعد از مرگ مأمون عباسی خراسان به تدریج از تحت فرمان آنان خارج گردید، ولی نفوذ معنوی شان تا زمان غزنویان کم و بیش ادامه داشت.

طاهر بن حسین، اصالتاً از پوشنگ هرات بود و در سال ۲۰۵ از طرف مأمون امیر خراسان مقرر شد. پایتخت طاهریان در شهر نیشابور بود. آنان تخارستان، بلخ، میمنه، بادغیس، هرات، فراه و بیش از نصف ایران را بـه چـنگ آوردنـد و حـدود ۵۰ سـال فرمانروایی کردند، سرانجام به دست صفاریان برافتادند.

۲\_ صفاریان

یعقوب لیث پسر یک نفر رویگر بود، در دهکده «قرنین» از روستای «نیشک» بُست قندهار به دنیا آمد. در ابتدا مانند پدر خود به شغل رویگری مشغول شد. بدین جهت به فاریان (رویگران) مشهور شدند. یعقوب در جوانی در حلقه عیاران<sup>۱</sup> درآمد و در اندکمدت در اثر شجاعت و کاردانی کارش بالا گرفت. عدهٔ کثیری به گرد او جمع شدند. وی توانست سیستان، بلوچستان و قسمتهای وسیعی از افغانستان را تسخیر کند. او به کابل لشکر کشید و کابلشاه را شکست داد. بامیان را تسخیر کرد و غنائم بی شماری از آنجا به دست آورد. شهر زرنگ را به عنوان پایتخت انتخاب نمود.

صفاریان با عربها مخالف بودند. یعقوب لیث لشکر عظیم فراهم کرد و به قصد تسخیر بغداد حرکت نمود چون به قصر شیرین رسید اجل گریبانگیرش شد و کار

۱. عیاران گروهی از جوانمردان شجاعی بودند که اموال سرمایهداران و قدرتمندان را مصادره میکردند و به تهیدستان میبخشیدند و حتیالمقدور حقوق بینوایان را از ستمگران میگرفتند و کارشان از جهاتی شبیه چپاولگری «بچهشانور» در زمان اماناللهخان بود که فقط اموال زورمندان را غارت میکرد و با سخاوتمندی به فقرا میبخشید.

عباسیان ناتمام ماند. بعد از او برادرش عمرولیٹ به سلطنت رسید. آخرین فرد از این خاندان طاهر بن محمّد عمرو است که مرد نسبتاً بی کفایت بود. این خاندان تا ۲۹۱ هجری حکومت کردند. زبان فارسی در زمان آنان رواج تمام یافت. با این که نفوذ عباسیان کم شده بود امّا خلفای بغداد آرام ننشستند و با دسیسه چینی ها آتش اختلاف را میان سلسله های تازه تشکیل یافتهٔ خراسان روشن نگه می داشتند. چنان چه در اثر تحریک آنان طاهریان با صفاریان درافتادند و صفاریان با سامانیان درگیر شده، به جنگهای بی حاصل مشغول شدند.

#### ۳\_ سامانیان

بنیانگذار این سلسله امیر نصر سامانی، اصالتاً از بلخ بود. جمعاً ۹ نفر از این خاندان از سال ۲۷۹ تا ۳۸۹ حکومت کردند. سراسر ماوراءالنهر و نیز ایالات شمالی و مرکزی و غربی افغانستان و شرق ایران را تحت فرمان خود درآوردند. آنان خاندان علمپرور و هنردوست بوده، در ترویج زبان فارسی تلاش فراوانی انجام دادند.

### ۴\_غزنویان

این سلسله از ۳۵۱ تا ۵۹۸ هجری به مدت ۲۴۷ سال حکومت کردند و بر سراسر افغانستان و بخش های مهمی از ایران و ماوراءالنهر و قسمت هایی از هندوستان تسلط یافتند. «آلپ تکین» بنیانگذار این سلسله ابتدا غلام ترک بود که در پر تو هوش و استعداد و شجاعت ذاتی کارش بالا گرفت و به کمک ترکان غُز، شهر غـزنی و اطراف آن را تسخیر نمود و در بسط عدالت و انصاف مساعی جمیله ای به خـرج داد. بـعد از او و شمال هند را فتح نموده ضمیمه قلمرو خود ساخت. درواقع او بنیانگذار سلسله غزنویان است. دربارهٔ هوش و ذکاوتش همین کافی است که می نویسند هنگام نبرد با بوعلی سیمجور شخصی به نام ابوالفضل جـزء نـدمای وی بـود، امّا درواقع بـرای میمجور جاسوسی میکرد. مردم هر چه به سبکتکین گفتند که ابوالفضل جـاسوس سبکتکین با صدای بلند به سپاهیان خود گفت خاطرجمع باشید که سران لشکر بوعلی سیمجور، به من پنهانی نامه نوشته اند و تعهد نمودهاند که در هار سید. آنوقت سیمجور، به من پنهانی نامه نوشته اند و تعهد نمودهاند که در هان شکر بوعلی میمجور، به من پنهانی نامه نوشته اند و تعهد نمودهاند که در هان سران لشکر بوعلی سیمجور، به من پنهانی نامه نوشته اند و تعهد نمودهاند که در هام نی داو و دستگیر محره به نزد من آرند. به همین جهت شما بدون احساس ترس به پیش بروید و مطمن کرده به نزد من آرند. به همین جهت شما بدون احساس ترس به پیش بروید و مطمن باشید که پیروزی از آن ماست. ابوالفضل وقتی این سخنان را شنید بلافاصله پنهانی قاصدی به سوی بوعلی فرستاد و مشروح قضیه را به او اطلاع داد. بوعلی آن را باور نمود و از میان لشکر خویش فرار کرد و سبکتکین به آسانی به پیروزی بزرگی نائل آمد. بعد از او پسرش «محمود» به سلطنت رسید. سلطان محمود بی شک یکی از

بعد از او پسرس «محمود» به سلطنت رسید. سلطان معمود بی سب یعنی از بزرگترین سلاطین افغانستان است و نام این کشور به خاطر شهرت وی بلندآوازه گردیده است. او قلمرو خود را توسعه بسیار داد و پادشاهان کوچک را باج گذار خویش ساخت. بارها به شبهقاره هند لشکر کشید و اسلام را در آن سرزمین رواج داد. بدین جهت به وی لقب غازی داده اند. سومنات بزرگترین معبد هندوان را ویران کرده، بت های آن را شکست، خزائن و ذخایر آن را که به ۲۰ میلیون دینار طلا تحمین شده است به غزنی آورد. ناگفته نماند که در سفرهای جنگی سلطان محمود به هند، ابوریحان بیرونی دانشمند بزرگ اسلامی همراه او بود. این نابغه بزرگ در سرزمین هند به تحقیقات علمی دربارهٔ عقاید و فرهنگ و دانش هندوان پرداخت و توانست تمدن و فرهنگ آن مردم را از خطر نابودی نجات بخشد.

تاخت و تاز سلطان محمود به هند سبب شد که بعدها سایر سلاطین افغانی مانند غوریان، خلجیان و احمدشاه درّانی نیز به سوی این سرزمین بتازند و قسمتهایی از آن را به تصرف درآورده به کشتار و غارتگری بپردازند.

سلطان محمود مردی بود میانهقامت، تنومند، چهارشانه، با رنگ جذاب و چشمان کوچک امّا پرنفوذ، ریش کمموی که فقط اندکی بر روی زنخ او روییده بود.'

دربارهٔ هوش و استعداد و کارهای خارقالعاده او تاکنون در میان مردم داستانها نقل می شود.۲

سلطان محمود به کوهستان غور نیز لشکر کشید، امرای محلی را بـاجگذار خـود ساخت و اسلام را در مناطق کوهستانی و دورافتادهٔ غور رواج داد.

گفته می شود سپاهیان او به یکصدهزار نفر می رسید که قریب چهل هزار نفر آن در شهر غزنی ساکن بودند، ۷۰۰ راس فیل جنگی داشت. نظم و انضباط به شدت در میان لشکریانش مراعات می شد. بیشتر افراد لشکر او را ترکان «غز» تشکیل می دادند، امّا از سایر اقوام مانند ترکان خلج، تاجیک، افغان، ایرانی، هندی و عرب نیز جمعیت انبوهی در میان سپاهیان او بودند.

۲. امیرسبکتکین طبق نوشته امینگلی، از ترکمان «قایی» از شاخه «اغوز»ها بود. در بـعضی از مـنابع او را از ترکان «ق**رلتی»** نوشتهاند. سلاطین غزنوی جمعاً ۱۶ تن بودند. بعد از محمود، دیگر شخصیت نامداری در میانشان ظهور نکرد. آخرین پادشاه این سلسله «خسروملک» نام داشت. غزنویان همانطور که به کمک ترکان «غز» به قدرت رسیده بودند، سرانجام توسط غزها برافتادند.

افغانستان در عهد غزنویان از نظر سیاسی و فرهنگی اهمیّت فراوان یافت. آنان با آن که خود ترک زبان بودند، امّا در ترویج زبان فارسی صادقانه تلاش نمودند تا آن حد که زبان فارسی برای اولین بار در شبهقاره هند رواج یافت. گفته می شود در عهد سلطان محمود ۲۰۰ شاعر در دربار او جمع بودند و حقوق دریافت می کردند. در عهد غزنویان کشاورزی ترقی کرد. سدهای آب ساخته شد. صنایع و پیشهوری مخصوصاً نساجی و فلزکاری توسعه یافت. معماری و نقاشی رونق گرفت. شهرهای عمده مانند غزنی، بلخ، هرات، کابل مرکز تجارتی آسیای میانه شدند. و شهر غزنی به صورت عروس شهرهای اسلامی درآمد. بلخ و غزنی مرکز علم و دانش گردیدند. کتاب خانه بزرگی در نفس شهر غزنی ساخته شد. با وجود این، غزنویان با علوم عقلی و فلسفی به خاطر تعصب مذهبی میانهٔ خوبی نداشتند. از این و این رشته از دانش در آن زمان ترقی چندانی نکرد.

## ۵ ــ سلجوقيان

سلجوقیان، شاخهای از ترکمنهای «غز» از باشندگان ماوراءالنهر بوده که به دلیل سخت شدن زندگی در مسکن اصلی شان به سوی افغانستان و ایران سرازیر شدند، و پس از جنگها و درگیری ها زیادی که با امرای محلی انجام دادند روز به روز بر قدرت شان افزوده شد، طغرل سلجوقی در سال ۴۲۹ هجری در نیشابور اعلان پادشاهی کرد. خاک ایران را وسعت بسیار بخشیده. دایره نفوذشان گاهی تا حجاز و یمن می رسید. آنان والیان خویش را به نام «اتابک» (پدربزرگ) در نقاط مختلف قلمرو خویش گسیل داشتند. این اتابکان بعدتر هر کدام به یک سلسله پادشاهان مستقلی تبدیل شدند. شاخهای از این قوم در ترکیه رفته، موفق به تشکیل سلطنت بزرگی شد. ملجوقیان در تاریخ اسلام خدمات بزرگ و فراموش ناشدنی انجام دادند. و ضربات مهلکی به پیکر سپاهیان صلیبی وارد کردند. اگر آنان نبودند معلوم نبود چه به روزگار مسلمانان غرب آسیا پیش می آمد. ۶- امرای غوری اجداد سلاطین غوری پیش از اسلام در کوهستان غور امارت کوچکی داشتند و چون قسمت غربی ولایت غور به دین اسلام مشرف شد، «شنسب» جد بزرگ غوریان که معاصر حضرت علی بود از روی اشتیاق اسلام را پذیرا گشت و بر مسند امارت غور باقی ماند.

در زمان خروج ابومسلم «امیر فولاد غوری» به امید استقرار خلافت بـه خـاندان پیغمبر با او همکاری نمود و با پنجهزار نفر به مدد ابومسلم شتافت.

غوریان در قرن سوم مطیع سلاطین «آل فریغون» جوزجان بودند. در زمان سلطان محمود غزنوی خراجگذار او شدند. وقتی غزنویان رو به ضعف نهادند اختلاف شدیدی میان این دو سلسله بروز کرد، برادر علاءالدین حسین توسط بهرام شاه غزنوی کشته شد. علاءالدین به انتقام خون برادر به غزنی لشکر کشید و پایتخت رقیب را آتش زد و هفت شبانه روز بسوخت، به قسمی که از کثرت دود هوا چنان مظلم شد که روز شب را مانستی و شب از شعاع شعله های آتش روز را مانستی و در این هفت روز کشتار و غارت بود، هر که از مردان را یافتند بکشتند و عورات و اطفال را اسیر کردند. اغزنی به این ترتیب به ویرانه ای تبدیل شد و ضرب المثلی که تا به امروز در مورد ویرانی های عظیم گفته می شود که «غور غزنی شد»، احتمالاً از این حادثه نشأت گرفته است، علاءالدین حسین به خاطر ارتکاب این عمل به جهان سوز معروف شد. این مرد اعجوبه یک بار در جنگ با سلجوقیان ایران شکست خورد و اسیر شد، اما با این مرد اعجوبه یک بار در جنگ با سلجوقیان ایران شکست خورد و اسیر شد، اما با

جهانسوز با تمام قساوت قلب، شاعر لطیفگوی بود و به زبان فارسی اشعار آبداری گفته است.

بزرگترین شاه غوری غیاث الدین محمّد بن سام و برادرش شهاب الدین (معزالدین) می باشند. غیاث الدین قلمرو خود را توسعه داد و امیران محلی را از میان برداشت. برادرش شهاب الدین دامنه فتوحات خود را به سوی هند گسترش داد و لاهور را فتح کرد و در آخر در سرزمین هند از دنیا رفت و چون پسری نداشت که وارث تاج و تخت گردد، لذا دست پروردگان او که ترک تبار بودند راه وی را ادامه داده و سلطنتش را تصاحب نمودند. چنان چه «یلدوز» در مناطق کوهستانی افغانستان، «قباچه» در سند، «بختیار» در بنگال و «قطب الدین ایبک» در دهلی مسلط شدند. به این

طبقات ناصری، چاپ کابل، ج ۱، ص ۳۴۴.

ترتیب قلمرو او تقسیم گردید. لایق ترین آنها قطبالدین ایبک بود که مناطق زیادی را فتح کرد و باعث ترویج اسلام در هند شد. او روش جهانداری را می دانست و به فنون لشکرکشی آشنایی داشت. عادل و دین پرور بود، با غیر مسلمین نیز رفتار ملایم داشت. بعد از ایبک، شمس الدین التتمش و بعد از او دخترش رضیه به سلطنت رسید و این زن از نظر کفایت و درایت از بسیاری مردان برتری داشت.

باید دانست که سلاطین «خلجی» که اصالتاً از اقوام «خلج» افغانستان بودند نیز در هندوستان سلطنت کردند و ادامهدهندگان راه شهابالدین غوری و غلامانش در شبهقاره هند میباشند. امّا چون سلطنت آنان در ارتباط با تاریخ افغانستان نمیباشد لذا از ذکر تاریخ آنها صرف نظر میشود.

آخرین فرد از این خاندان محمّد بن شجاعالدین بود که به مدت یک سال حکمرانی کرد و در سال ۶۱۲ به دست سلطان محمّد خوارزمشاه اسیر شد و سلسله غوریان برای همیشه برافتادند.

Y- خوارزمشاهیان
سلاطین خوارزمشاهیه از ۵۲۱ تا ۶۲۲ به مدت یک قرن حکومت کردند. پایتختشان
خوارزم بود از اینرو به خوارزمشاهیان مشهور شدند. جدشان «انوشتکین» از ترکان
غرجستان افغانستان بود که به خوارزم رفته، اقتدار یافت.
اسامی این سلسله از این قرار است:
۲- آتسز (آتسیز)بن قطبالدین محمّد.

۴\_ سلطان شاه بن ایل ارسلان. ۵\_ علاءالدین تکش بنایل ارسلان. ۶\_ سلطان محمّد بن تکش.

سلطان محمّد بن تکش آخرین پادشاه مقتدر آسیای میانه قبل از چنگیزخان سلطنت خوارزمشاهیان را به یک امپراتوری عظیم تبدیل کرد. دولت غوری را منقرض و افغانستان را ضمیمه خاک خود نمود و نیز دولت ترکی سمرقند، دولت قراختای در کاشغرستان را از میان برداشت و دولتهای کوچک اتابکان فارس و اتابکان آذربایجان را یکی پس از دیگری مغلوب نمود. قلمرو او از سیحون تا رود سند و از دریاچه آرال تا حدود عراق و بحر عرب گسترش یافت. در آخر قصد سرنگونی خلیفه بغداد راکرد، زیرا که خلیفه آمرای غور را بر ضد او تحریک کرده بود.

سلطان محمّد، على رغم سلطنت وسيعش، از حيث اداره امور مرد بي كفايت بود و از طرفی دخالتهای نابجای مادرش در امور مملکت نارضایتی عمیقی را در میان مردم و سپاهیان پدید آورده بود. در همین زمان مردی به نام چنگیزخان، مغولستان را متحد ساخته نیروی عظیمی به وجود آورد. او بعد از آن که چین را در هم کوبید، نمایندگانی به دربار سلطان محمّد فرستاد و پیام داد که شما یادشاه بزرگ مغرب و من پادشاه بزرگ مشرقزمین میباشم، میخواهم در قلمرو ما روابط تجارتی برقرار باشد. سلطان محمّد پیشنهاد او را قبول کرد، امّا وقتی کاروان تجارتی مغولان که در میانهشان چند نفر تجار مسلمان نیز بود، به سوی قلمرو سلطان محمّد خوارزمشاه حرکت کردند، چون به محل «اترار» رسیدند، مردی به نام «غایرخان» مرزدار خوارزمشاهیان برخلاف عمهد و پیمان قبلی، کاروان ۴۰۰ نفری مغولان را غارت کرد و همهٔ آنان را به جرم کافر بودن قتل عام نمود. فقط یکی دو نفر توانست زنده بگریزد و خبر را به چنگیزخان بسرساند. رهـبر مغول سخت متعجب و خشمناک شد. اینبار هیأتی را به دربار سلطان محمّد فـرستاد و خواستار مجازات عاملين قتل گرديد. سلطان محمّد برخلاف عهد و پيمان و برخلاف سنت دیپلماتیک بین ملّتها هیأت مذکور را اعدام نموده، بهانه جدیدی به دست دشمن داد. وقتی خبر قتل هیأت اعزامی به چنگیز رسید، گفت او نه یک شاه بلکه یک «اوغری» (دزد) است. آنگاه طی یک سخنرانی آتشین تمام سیاهیان خود را عبلیه سیلطان محمّد تحریک و بسیج نموده به قصد انتقام به سوی سرزمین های اسلامی به حرکت درآمد.

افغانستان در مسیر تاریخ، ص ۱۹۴.



بخش چھارم **جهانم شي يولان** 

چنگیز در سال ۵۵۸ هجری در یکی از قبایل مغول به نام «قیات» از شاخه «بورچقین» به دنیا آمد. نامش را «تموچین» نهادند. پدرش یسوکای باتور رئیس قبیله بود. تموچین خیلی زود پدر را از دست داد و در طفولیت زحمت های زیاد دید. چند بار تا یک قدمی مرگ پیش رفت. امّا این سختی ها او را آب دیده تر و مرد پولادین ساخت. به قسمی که در ۱۳ سالگی توانست ریاست قبیله خود را به دست آورد. او مردی ماجراجو بود. اقوام مغول را یکی پس از دیگری آن هم به زور شمشیر به زیر فرمان خود درآورد. را تسخیر کرد و به این ترتیب به یک امپراتور بزرگ تبدیل شد.

1\_ تهاجم وحشتناك

میرغلام محمّد غبار مورخ مشهور افغانی دربارهٔ او مینویسد او مرد عجیبی بود، ذکای حیرت انگیز داشت، خشن، اولوالعزم، شجاع، سیاستمدار و محیل بود و بر یک اردویی فرمان میراند که در راه اطاعت او سر از پا نمی شناختند. ایس مؤسس و تشکیل کننده قوی و قاهر، عندالضرورت به دسایس و حیل نیز متوسل می شد، و در برابر دشمن از دور با احتیاط و خونسردی تظاهر می نمود و هیچوقت مغرورانه تهدید نمی کرد. فقط این قدر می نوشت که «اگر منقاد شوید به جان امان یابید و اگر خلاف آن

جواهر لعل نهرو مینویسد اگر آنها توانستند در میدان جنگ پیروزیهایی بزرگ داشته باشند به خاطر کثرت نفراتشان نبود بلکه به علت انضباط قوی و نیرومندشان بود و مافوق همه چیز مخصوصاً به خاطر لیاقت رهبری شایسته و ذکاو تمندانه چنگیز این فتوحات صورت گرفت. زیرا بدون هیچ تردید او بزرگ ترین سردار نظامی تمام تاریخ است. اسکندر مقدونی و سزار روم در برابر او حقیر مینمایند.<sup>۲</sup>

۱. افغانستان در مسیر تاریخ، صص ۱۸۸\_۱۹۰؛ تاریخ اجـتماعی ایـران، ج ۲، ص ۲۸۸؛ چـنگیزخـان چـهر. خونریز تاریخ، ص ۱۸. ۲. نگاهی به تاریخ جهان، ج ۱، صص ۴۳۱\_۴۳۲. چنگیز خود را از جانب «تینگری» (خدای ابدی آسمان) مأمور فتح جهان میدانست. او با تمام قساوت در مواقع مشکل در خلوت با خدایی که به آن معتقد بود خلوت می نمود و از او کمک می خواست.

مغولان دارای دین شمنی بودند که فرقهای از دین بودای شمالی به حساب میآید. به روحانی و کاهن خود «قام» و یا «بخشی» میگفتند. دینشان با خرافات و اوهام بسیار آلوده بود.

چنگیز در عین حال یک مقنن زبردست نیز به حساب می آمد و از رسوم و اعتقادات مغولان و تجربیات خویش دستورات و قوانینی را بنا نهاد که مجموع آن به نام «یاسا» یاد می شود. امروز متن کامل یاسا در دست نیست امّا قسمت هایی از بندها و فصول آن در بعضی کتب تاریخی باقی مانده است.

نخستین فصل آن، چنین شروع می شود «همه مردمان را فرمان می دهم که به خدای یکتا خالق آسمان و زمین، قاسم مطلق توانگری و درویشی که با اراده و میل خود زندگی می بخشد و مرگ می فرستد و فرمانش مطلقاً بر همه چیز روانست ایمان داشته باشند». اینگیز خود سواد نداشت، آنچه او تقریر می کرد منشیان می نوشتند. یاسا روی سه چیز بیشتر تکیه نموده است. اطاعت از خان بزرگ، اتحاد قبایل چادرنشین، مجازات سخت مفسدین اجتماع.

یاسا مقرر میداشت که همهساله در فصل بـهار مـجلس «قـوریلتای» یـا شـورای بزرگان و سران قوم (لویهجرگه) تشکیل گردد و دربارهٔ مسائل مهم مملکتی و یا انتخاب خان جدید تبادل نظر شود. این مجلس را جشن میگرفتند و آن را «طوی» میگفتند.

در قانون چنگیزی آمده است که رعیت تماماً لشکر و جنگجو باشند که در وقت کارزار از خرد و بزرگ همه شمشیرزن، تیرانداز و نیزه گذار باشند و به هر نوع که وقت اقتضا کند استقبال آن کنند. زنان در غیاب شوهران سرپرستی خانه را به دوش گیرند و برای تأمین معاش کار کنند. در مواقع ضروری چون مردان به جنگ و دفاع برخیزند. لشکر حق یک طرفةالعین تأخیر و تقدیم را نداشتند و باید که در رأس ساعت معین و در موعد مقرر حاضر شوند.

بعد از تسلط بر سرزمینهای دیگر همه طوایف را یکی شمارند. هیچ طایفهای را بر طایفه دیگر برتری ندهند. به دین و مذهب مردم کار نداشته باشند. به دانشـمندان و

۱. چنگیزخان، نوشته هارولد لمب، ترجمه رشیدیاسمی، چاپ تهران، ۱۳۱۳.

صنعتگران و اهل حرفه و زاهدان باید که احترام گذاشته شود. بیاعتمادی شوهر به زن و نافرمانی زن از شوهر و مضایقه کردن توانگران مال را از فقرا ممنوع بود. احکام یاسا در حق مرتکبین جاسوسی، لواط، زنای محصنه، شهادت دروغ، سحر

و جادو، قٰتل بود. دزدی مجازات سنگین داشت.

سپاه بدین صورت تقسیم بندی شده بود. از هر ۱۰ نفر یک دهه «اربن» و از هر ۱۰ دهه یک صده «جغون» و از هر ۱۰ صده یک هزاره «مینگ» و از هر ۱۰ هزاره یک تومان تشکیل می شد. امیر هزاره را «مینگ باشی» و امیر تومان را «اور خان» می گفتند. هیچ فرمانده نمی توانست از افراد تحت فرمان خود جدا شود و نباید هیچ گروهی افراد مجروح خود را به میدان جنگ واگذار و رها کند.<sup>۱</sup>

مغولان در سختی و ناملایمات و گرسنگی سخت مقاوم بودند. از طفولیت با سختی ها خو میگرفتند. از این رو توانستند سپاهیان کشورهای دیگر را به زانو درآورند و فتوحاتی به دست آورند که قبل از آنان هیچ جهانگشایی به چنین فتوحات وسیع نائل نشده بود. آنان از گوشت همه چیز حتی از گوشت حیوانات درنده استفاده می کردند. در تیراندازی و سوارکاری مهارت عجیبی داشتند.

عجیب است که این مردمان وحشی و خونریز در بعضی موارد از ریختن خون بر زمین ابا داشتند. اشخاص مشهور و نامدار از جمله شهزادگان گناه کار را که محکوم به قتل می شدند، در میان نمد پیچیده آنقدر فشار می دادند تا جان دهد، ولی خونش بر زمین نریزد. از این رو خلیفه بغداد را خفه کردند و به اعتقاد خودشان به او احترام گذاشتند. حتی ذبح حیوانات بر طریقهٔ اسلامی را که باعث ریزش خون بر زمین می شد گناه می دانستند و زیر پا گذاشتن خون انسان یا حیوان جرم بود.

ظاهراً نام مغول در ابتدا به همهٔ این اقوام اطلاق نمی شد و آنان به نام های گوناگون یاد می شدند. به دلیل آن که چنگیز در یک جرگه قومی که اقوام مختلف تاتار را دور خود جمع کرده بود، چنین گفت «این مردمانی که در آینده شریک نیک بختی و بدبختی من خواهند بود و این مردانی که قلب شان در وفاداری به پاکی دُرّ و الماس است رأی من بر این است که بعد از این، همه مغول گفته شوند. من مایلم که اینان از تمام موجوداتی که در روی زمین نفس میکشند مقتدرتر باشند».

 جهانگشای جوینی، ج ۱، صص ۱۷\_۲۵؛ تاریخ ایران، چاپ تهران، ج ۲، صص ۳۲۵\_۳۲۶، چنگیز خان، نوشته هارولد لمب، صص ۱۹۵\_۱۹۹؛ افغانستان در مسیر تاریخ، صص ۱۸۸\_۱۹۹۱؛ سفر نامه ابن بطوطه، ص ۳۷۹؛ تاریخ مغول در ایران، ص ۳۷۸، نوشته برتولد اشپولر، تاریخ فتو حات مغول، ص ۷۱.
 ۲. چنگیزخان، نوشته هارولد لمب. چنگیزخان با یکصد و پنجاه هزار نفر و یا بنابر بعضی منابع با دویست هزار نفر رو به غرب و سرزمین های اسلامی نهاد. جنگهای سخت و خونین به وقوع پیوست، شهرها یکی پس از دیگری سقوط می کردند. از همه جا سیل خون جاری شد. با این که سلطان محمّد خوارزمشاه در حدود ۲۰۰ تا ۵۰۰ نفر هزار سپاهی داشت، امّا سپاهیانش عموماً از او ناراضی بودند، به این خاطر مقاومت چندانی از خود نشان ندادند. خود سلطان پیش تر از همه صحنه جنگ را رها نموده به سوی ایران فرار نمود. تا در جزیرهٔ «آبسکون» دریای خزر از شدت غم و غصه هلاک شد. امّا چنگیز به بهانه دستیابی به او به سوی ایران یورش برد و چنان کشتار هولناک از مردم بی گناه راه انداخت که به قول «ساندرز» آن آدمکشی خونسردانه که به دست سپاهیان چنگیز انجام یافت، جز از آشوریان در قدیم و نازیان در عصر جدید همانندش دیده نشده است<sup>۱</sup>، و نیز در اینباره گفته شده است: «آمدند، کشتند، ویران کردند و رفتند».

بیشترین صدمات را در مرتبه اوّل خود اقوام مغول دیدند، بعد چین و بـعد از آن ترکان آسیای میانه، سپس افغانستان و ایران، همینطور روس ها و اروپای شرقی همه در زیر سم اسپان مغولان پایمال شدند. در دنیای شناخته شدهٔ آن روز تنها اروپای غربی از سطوت مغولان در امان ماند.۲

جواهر لعل نهرو در اینباره مینویسد: «نیروی سواران آسیا و اروپا در برابر قدرت چنگیز و جانشینانش همچون چوبهای ریز و کوچک در هم می شکست و اگر اروپای غربی از فتوحات او مصون ماند امری کاملاً تصادفی و اتفاقی است و اروپاییان از این لشکرکشی های مغولان فنون لشکرکشی و جنگ را آموختند و از جمله استفاده از باروت به وسیله مغولان از چین به اروپا راه یافت.

استراتژی نظامی مغولان در مدارج بسیار عالی قرار داشت. آنها از سلاحهای مخصوص برای پرتاب سنگهای بزرگ و کوزههای پر از نفت مشتعل، از بالای دیوار شهر استفاده میکردند.۴

ظاهراً سپاه مغول اولین کسانی بودند که از اسلحه آتشین استفاده کردند. یک هیأتی مرکب از دانشمندان آکادمی مسکو که چندی پیش برای کاوش های علمی به مغولستان

۱. تاریخ فتو حات مغول، ص ۶۱. ۲. چون تاریخ مغولان توسط اقوام مغلوب به رشته تحریر درآمده است، لذا در کـثرت کشـتار و تـخریب، مبالغه بسیار شده است. ۳. کشف هند، ج ۱، ص ۳۸۳. ۴. تاریخ مختصر جهان، ج ۱، ص ۲۳۹. رفته بودند، مدعی شدند که کاخی را کشف کردهانید که به احتمال قوی متعلق به چنگیزخان بوده و در داخل آن اسلحه گوناگون از جمله چند توپ کوچک باروتی پیداکردهاند.<sup>۱</sup>

نیروهای چنگیز در افغانستان ضربات سختی متحمل شدند. سلطان جلال الدین منکبرنی یکی از پسران سلطان محمّد خوارزمشاه بعد از آن که در خوارزم بر ضد مغولان جنگید، به افغانستان آمد. جمعیت عظیمی از مردم غور، غزنی، خلج، ترک، تاجیک و افغان پیرامون او را گرفتند و در درهٔ شکاری یا درهٔ غوربند، سپاه مغول را شکست دادند و غنائم بسیار به دست آوردند. در این جنگ حدود ۸۰۰ نفر از مردم هزاره لاچین نیز در رکاب جلال الدین علیه چنگیز می جنگیدند. در بامیان نوهٔ چنگیز توسط مردم آن سامان کشته شد. چنگیز به خاطر انتقام فرزندزاده خویش بامیان را با خاک یکسان کرد و نامش را ماء و بالیغ (شهر نفرین شده) گذاشت.

در افسانه های امروزی مردم ما گفته می شود که بامیان در اثر خیانت دختر شاه این شهر، سقوط کرد. آن دختر به یکی از شهزادگان مغولی عاشق شده و به امید وصال محبوب، راه سقوط شهر را به دشمن نشان داد. شهر سقوط کرد. شاه و مردم مدافعش همه کشته شدند. دختر در میان آن همه مصائب با سردار مغول عروسی کرد! امّا از بس بدنش نازک بود توسط یک پَر کاه که در بستر او بود خراش برداشت! سردار مغول از آن دختر پرسید که پدرت ترا چگونه تربیت کرده بود که بدنت از یک پَر کاه خراش برداشته است؟ دختر گفت: پدرم بهترین خوراکی ها را به من می داد و من در میان حریر و ابریشم بزرگ شدم. مغول گفت: تو که به چنین پدر مهربانی خیانت کردی من از کجا اطمینان کنم که روزی به من خیانت نمی کنی؟ این بود که دختر را نیز به دنبال پدرش فرستاد.

باری، چنگیز برای تعقیب جلال الدین منکبرنی تاکنار رود سند پیش رفت و جنگی در آنجا به وقوع پیوست. جلال الدین خود را در خطر دید اول اهل و عیال خویش را به کام امواج خروشان رود سند انداخت تا اسیر دشمن نشوند. سپس بر باره سوار شده خود را به رود انداخت و معجزه آسا به آن طرف عبور کرد.

دکتر مهدی حمیدی دربارهٔ نبرد قهرمانانهٔ جلالالدین با سپاه چنگیز در کنار رود سند، چکامهٔ زیبا، و جانسوزی سروده است، اینک گزیده از آن:

۱. مجله دانستنی ها، شماره ۶۱، مورخ ۱۵ بهمن ۱۳۶۰.

ن\_\_\_\_هان م\_\_\_\_گشت پشت ک\_\_وهساران به مبغرب سينهمالان قرص خورشيد بــــه روی نــــيز هما و نــــيز هداران فسرو مسیریخت گردی زعفرانرنگ ز هر سو بر سواری غلط میخورد تسن سنگین اسپی تسیرخسورده س\_\_\_\_وار زخ\_\_\_مدار ن\_\_\_ممرده ب....ه زیر... ب... م.... نالید از درد یے سان گوی خون آلود سرھا ز ســـمّ اسب مــیچرخــید بـر خـاک ز بــــرق تـــيغ مـــىافـــتاد در دشت 🛛 پــــياپى دست.هــــا دور از ســــپرها مسیان گردهای تسیره چسون مسیغ زبسسان های سسنان ها بسرق مسیزد یسلان را بسوسه ها بسر فسرق مسیزد لب شـــــمشيرهای زنــــدگیسوز دل خـوارزمشـاه یک لمـحه لرزیـد کـه دیـد آن آفـتاب بـخت خـفته ز دست تــرکتازی های ایــام به آبسکون شهی بی تخت خفته بــــه خــوناب شــفق در دامــن شــام \_ بـــه خــون آلوده ايــران كــهن ديــد در آن دریای خـون در قـرص خـورشید 🔹 غـــروب آفــــتاب خـــویشتن دیــد اسیر و خسته و افتان و خیزان به چشـمش مـادهآهویی گـذر کـرد یــــر پشان حال آهــوبچهای چــند سـوی مـادر دوان از وی گـریزان ز کشـــتن خســته شـد از کـار وا مـاند ســــرانــــجام آن دو بــازوی هـــنرمند چو آگاه شد که دشمن خیمه اش جُست پشیمان شد که لخستی ناروا ماند شبی آمد که میباید فدا کرد به راه مسملکت فسرزند و زن را رهاند از باند اهریمن وطن را به پیش دشـمنان ایسـتاد و جـنگید نگ\_اه خرونفشان آن در هرا کرد یس آنگاه کودکان را یک به یک خواست سییس در دامین دریا رها کیرد ب\_\_\_ه آب دیـده و دل دادشـان غسـل

جزیرهای در دریای خزر که سلطان محمد در آنجا از غُصه مرد.

زنان چون کودکان در آب دیدند چو موی خویشتن در تاب رفتند وزان دُرَ گـــران بـــیگفتهٔ شـاه چـو مـاهی در دهان آب رفتند مهنشه لمحهای بر آبها دید شکـــنج گــیسوان تــابداده چه کرد از آن سپس تاریخ نداند بــه دنــبال گُـل بـر آب داده

شبی را تا شبی با لشکر خود ز تنها سر، ز سرها خود افگند چو لشکر گرد بر گِردش گرفتند چو کشتی بادپا در رود افگند □

چو بگذشت از پس آن جنگ دشوار از آن دریسای بسمیان بداسان به فرزندان و یاران گفت چنگیز که فرزند بود باید مثل ایشان چنگیز هنگام حمله به شهری، ابتدا به دانشمندان، صنعتگران، پیشهوران و عجزه ابلاغ میکرد که اگر شهر را ترک کنند در امانند.

رهبر مغول به این ترتیب قدرت خود را از سرحد ارمنستان تا کُره و از اقصای تبت تا ساحل رود ولگا بسط داد. به عبارت دیگر قلمروی را که او فرمان روای آن بود از دریای سیاه در مغرب تا اقیانوس آرام در مشرق و از رود سند تا روسیه جنوبی وسعت داشت. که شامل سراسر مغولستان، سیبری، آسیای میانه، چین، ایران، افغانستان، شمال هند، قفقاز و... می شد. او در سال ۶۲۲ هجری به سوی مغولستان بازگشت و دو سال بعد در حالی که مشغول تکمیل فتو حات خود در چین بود به عمر ۷۲ سالگی از دنیا رفت و جهان از وحشت و هراس او موقتاً نجات یافت. فتو حات مغول بعد از چنگیز تا

مهم ترین عامل پیروزی آن قوم صحراگرد، مقاومت و سرسختی شان بود، زیرا آنان به خاطر شرایط سخت زندگی، از همان بدو تولد به گرسنگی، تشنگی، گرما، سرما و سختی ها عادت کرده بودند. تحمل سختی ها آنان را به افراد پولادین تبدیل کرده بود. در حالی که مردمان سرزمین های مغلوب زندگی مرفهی داشتند و به انواع عیاشی و کامرانی خو گرفته بودند. از آنجا که تن پروری چنین نتایج شومی را به دنبال دارد، قرآن مجید در چندین آیه یکی از عوامل نابودی ملّتهای گذشته را عیاشی و خوشگذرانی آنان می داند. از جمله به این آیهٔ شریفه دقت کنید: وَ إِذا أَرَدْنا أَنْ نُهْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنا مُتْرَفِيها فَفَسَقُوا فِيها فَحَقَّ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَدَمَّرْنَها تَدْمِيْراً يعنی هرگاه اراده کنم که جامعهای را نابود و منقرض سازم، پس اجازه و مهلت میدهم که خوشگذرانان و مترفینشان به عیاشیها خو بگیرند و به فسق و فجور عادت کنند. پس آنگاه قانون نابودی فنای ملّتها بر آن جامعه صدق خواهـد کـرد. آنوقت به هلاکت گرفتارشان میسازیم. تا دمار از روزگارشان برآید.

بنابراین هیچ آفتی مضرتر برای یک جامعه از آن نیست کـه مـردم آن بـه عـیاشی، شهوترانی، تنپروری، تجملپرستی، اسراف و تبذیر خو بگیرند و عادت کنند.

# ۲\_ انحطاط جهان اسلام مقارن ظهور چنگیز

اسلام از زمان رسول خدا<sup>(ص)</sup> از جهات گوناگون برق آسا شروع به رشد و ترقی نمود. مسلمين تا قرن چهارم پيشتاز ملّتهاي جهان بودند و در زمينه هاي علمي، فرهنگي، اقتصادی و جهانگشایی به پیشرفتهای بزرگ نائل شدند. امّا از قرن پنجم به ایس طرف کمکم از ترقی ماندند و رو به انحطاط نهادند. به قسمی که در قرن ششم و اوایل قرن هفتم دیگر دانشمند بزرگی در جهان اسلام ظهور نکرد (به جـز تـعداد انگشتشـمار). فسـاد اخلاقی در اکثر سرزمین های اسلامی رواج یافته. ظلم و جور حکام مسلمان بر مسلمین بيداد ميكرد. اغنيا غرق در لذايذ بودند و فقرا مشغول جان كندن خويش. براي نمونه «المستعصم» خسلیفه بسغداد ۷۰۰ زن و یک هسزار و ۲۰۰ خادم در داخل حرمسرای خود داشت. ۲ در حالي که مردم عراق در زير ضربات عُمال او خرد مي شدند. خوارز مشاهيان نيز به انواع فسق و فجور آلوده شده بودند و امور مملكت خوارزم بيشتر به دست يك زن جاه طلب يعنى مادر سلطان محمّد مي چرخيد. اختلاف مذهبي نه تنها ميان شيعه و سنى به اوج خود رسیده بود، بلکه میان مذاهب اهل سنت نیز نزاع داخلی بیداد میکرد، و شهرهای ایران آن روز که بیشتر شافعی و حنفی بودند در نزاع فرقهای میسوختند، به قسمی که فقهای حنفی «مرو» در عهد خوارزمشاه مقصوره مسجد جامع مرو را که به رسم شافعی ساخته شده بود آتش زد و بعد شافعیها برای انتقام برخاستند و مقصوره مسجد حنفي ها را آتش زدند. ۳

وقتی سپاه مغول وارد «مرو» شد، مسلمانان بیشتر از مغول<sup>۴</sup> به جـان هـمشهریان مخالف<sup>۵</sup> خویش برخاسته<sup>۶</sup> به قتل و غارت آنان پرداختند.<sup>۷</sup>

۱. اسراء، ۱۶. ۲. افغانستان در مسیر تاریخ، غبار، صص ۲۰۳\_۲۰۹. ۳. همانجا، صص ۲۰۳\_۲۰۹. ۴. همانجا. ۵. همانجا. ۶. همانجا. ۷. همانجا.

در اصفهان مثل مرو آتش جدال مذهبی میان فقهای شافعی و حنفی روشن بود. شافعیان آمدند پیش مغول، و آنان را برای فتح اصفهان دعوت کردند و وعده دادند که دروازه های شهر را به رخشان گشایند، به شرطی که آنان پیروان مذهب حنفی را یکسره از دم تیغ بگذرانند. عین این قضیه در شهر «ری» رخ داد. دو فرقه مخالف برای نابودی هم از مغول دعوت کردند. قاضی شمس الدین قزوینی به دربار منکوقاآن رفت و او را دعوت نمود که لشکر بفرستد و حکومت اسماعیلیه در الموت را براندازد، زیرا که روش مخالف شرع دارد.

چنگیزخان در بخارا ضمن مصاحبهای با ائمه این شهر چهار بنای مسلمانی را تصدیق کرد و راجع به فریضه حج اضافه نمود که همه عالَم خانه خدا است و از هر جایی می توان به او تقرب کرد، فقهای اسلامی که دلداده جدل لفظی بودند بعد از نطق خان مغول به دو دسته شدند، یکی میگفت او مسلمان است که چهار بنای مسلمانی را تصدیق نموده است، دیگری میگفت مسلمان نیست زیرا فریضه حج را انکار میکند.<sup>۱</sup> حتی گفته می شود که «الناصر لدین الله» خلیفه وقت هنگامی که از قدرت شکست ناپذیر چنگیز باخبر شد مخفیانه برای او پیام فرستاد و از او خواست تا سلطان محمّد خوارز مشاه را براندازد!

شیخالاسلام «مرو» نهتنها به مغول پیوست بلکه بر سر مـنبر مسـجد جـامع مـرو دشمنان مغول را لعنت کرد.۲

بعضی از مسلمانان ناراضی و دردرسیده که از حکومت خوارزمشاه ناراضی بودند برای چنگیز جاسوسی میکردند. تأسفبارتر از همه حتی احادیثی از زبان پیغمبر به مدح مغولان جعل کردند. در جهانگشای جوینی آمده است حدیثی منقول از اخبار ربانی است که «اولئك هم فرسانی و بهم انتقم ممن عصانی» یعنی آنها (مغولان) سواران من هستند و توسط آنان از گناه کاران و عاصیان انتقام میگیرم!

**۳ یورش برق آسای چنگیز و نتایج آن** یورش برق آسای چنگیز اثرات و نتایج منفی و مثبت گونا گون بر جهان بشریت از خود به جای نهاد. شهرهای بسیار در آسیا و اروپای شرقی ویران شدند و از جمعیت شان کاسته گردید. او همان طور که به سربازان خود سفارش می کرد «در جنگ علیه دشمن،

غبار، افغانستان در مسير تاريخ، صص. ٢٠٣ ــ ٢٠٩.

مانند عقابها بر سر آنان فرود آیید». عملاً اینگونه یورشها را در میادین جنگ به ثبوت رسانید. چنانچه سپاهیان او از شهر طوس تا نیشابور با چنان سرعتی قطع طریق نمودند که واقعاً حیرتانگیز است و از اینرو مردم کم تر فرصت اندیشیدن پیدا می کردند، تنها کاری که می توانستند انجام دهند این بود که ثر و تمندان اشیای گرانبها و سکههای طلای خویش را به زیر خاک دفن کنند که دیگری موفق به استفاده دوباره از آن نمی شدند. گنجهایی که امروز از خرابهها به دست می آید، بیشتر شان در آن روزگار به خاک سپرده شدهاند. اگر ثروت مندان پول خود را در راه تجهیز دفاع صرف می کردند شاید به آنهمه مصائب گرفتار نمی آمدند.

صاعقه چنگیز برای ملل اروپای غربی مانند شلاقی بود که به سر افراد خواب رفته و غافل نواخته شود. زیرا، از اخبار وحشتناکی که از سرزمین های آسیا به آنها می رسید، یکباره از خواب غفلت بیدار شدند و ضمن این که به هراس افتاده در کلیساها دعا می کردند که خداوند شر دشمن را از سر آنان دفع کند، به این فکر فرو رفتند که به سوی سرزمین های شرق سفر کنند و از قضایای شگفت آور آسیا باخبر شوند. دانشمندان اروپا چنان در برابر چنگیز مرعوب و شگفت زده شده بودند که می گفتند «وجود فوق العاده این مرد به قدری عجیب و لاینحل است که استعداد شکسپیر». از این روز ان بعد بود که افراد شجاع و ماجراجوی اروپا به سوی سرزمین های آسیایی به راه افتادند و به سیر و سیاحت و بررسی تمدن های شرق خصوصاً چین پرداختند و منگامی که به اروپا برمی گشتند، سخنان بهت آور بسیار از فتوحات مغولان و تمدن مشرق زمین و ملل گوناگون آن برای اروپاییان نقل می کردند و همین رفت و آمدها بود که مقدمهای بر شکوفایی تمدن امروز اروپا گردید. مخصوصاً مین بود و آمدها بود به چین و آن چه که در سفرنامه اش نوشته بود برای اروپاییان سخت عجیب می نمود. به چین و آن چه که در سفرنامه اش نوشته بود برای اروپاییان سخت عجیب می نمود.

چنکیز از ارزش بازرگانی بینالمللی اکاهی داشت. از اینرو در فلمرو مغولان نفطه به نقطه، محل های دیدهبانی و بارانداز قافله ها ساخته شد که به آن ها «یام» میگفتند و دسته های پسته رسان با چهار اسب عرابه کش به سرعت اخبار را از این یام به یام دیگر می رساندند. رعب و وحشت مغول از یک طرف و قوانین سختی که برای مجازات رهزنان وضع شده بود از طرف دیگر راه ها را امن و امان ساخت و یک بار دیگر شرق و غرب به هم وصل شد و ارتباط تجارتی و جهانگردی برقرار گردید و چون مغولان

۱. چنگیزخان، نوشته ولادیمیرتسف، ترجمه شیرین بیانی، ص ۱۸۶.

پیروان همه مذاهب را آزادی داده بودند، این بود که صاحبان مـذاهب گـوناگـون در سرزمینهای مختلف رفت آمد می توانستند.

ولادیمیر تسف مینویسد «گرچه فتوحات مغول میلیون ها انسان را به هراس انداخته، قتل و کشتار و ویرانی های بی حد به بار آورد، امّا سرانجام تمدن های خارجی از قدرت وحشیانه مغولان نیرومندتر درآمد و با وجود آن همه ویرانی ها این چنگیز خان بود که سدهای قرون مظلمه را شکست و آسیای دوردست را با اروپای مسیحی مرتبط ساخت. ابعد از آن که آسیا در تحت فرمان مغول درآمد، قلمرو آنان از دزدی و غارتگری امنیت یافت، بازرگانان به فرستادن کاروان های خود در راههای جدید آغاز کردند و در نتیجه این رفت و آمدها، باروتسازی و فن چاپ برای اروپاییان آشکار شد و اروپاییان چشمشان باز شد و تمدن جدید پایه گذاری گردید.<sup>۲</sup>

همان طور که در لشکرکشی های سلطان محمود غزنوی، ابوریحان بیرونی همراه او بود و دربارهٔ فرهنگ هندوستان به تحقیقات پرداخت و تحقیقات او به نفع بشریت تمام شد؛ از قضای روزگار در وقت فتح چین یکی از دانشمندان نابغه چینی به نام «يەليو چو تساي» اسير مغولان شد. وقتى چنگيز از علم و دانش او آگاهي يافت از قتل وی درگذشت و او را در خدمت گرفت و در پورش های جنگی اش به هـمراه خـود مىبرد. اين فيلسوف بزرگ چينى در فلسفه، فىلكيات و طب مهارت داشت. وقىتى مغولان مشغول کشتار مردم بودند، او به فراهم کردن انواع کتب و الواح نجومی و تحقيق دربارهٔ گياهان مفيد مي پرداخت و جغرافياي ممالكي را كه فتح شده بود مطالعه میکرد و در فرصت های مناسب مغولان را از کشتار مردم منع می نمود. چنان چه وقتی آنها تصميم نابودي و قتل عام يكي از ولايات چين را گرفتند او استدلال كرد كه اگر این مردم زنده بمانند چون سالانه مالیات می پردازند، این به مراتب به نفع مغول خواهد بود. او با این استدلال مردم آن سرزمین را نجات داد. چنگیز اندیشههای تازه را می یذیرفت و برخی مزایای تمدن را درک می کرد. ۳ چون مغولان بی سواد بو دند وقتی چنگیز از مزایای سواد آگاه شد، فرمان داد که فرزندان مغول باید این هنر را بیاموزند. از این رو معلمینی را از مردم «او یغور» که فر هنگ نسبتاً پیشر فته داشتند، برای افراد مغول استخدام نمود. ۲ قوبیلای خان دستور داد که قرآن مجید و نیز تورات و انجیل و شاکمونی را به زبان مغولی ترجمه کنند. ۹

- ۱. همان، ص ۱۳۹. ۲. همان، ص ۱۹۱.
- ۴. افغانستان در مسیر تاریخ، ص ۱۸۹.
- ۳. تاریخ فتو حات مغول، صص ۷۱\_۷۳. ۵. تاریخ تشیع در ایران، ص ۹۱۷.

۱۰۷

در زمان فرزندان چنگیز، هنر و دانش چین با فرهنگ مسلمین تلاقی پیدا کرد و مسلمانان از صنعت و هنر چینی از جمله نقاشی اقتباس هایی نمودند.

اروپاییهای مسیحی خواستند از قدرت وحشتانگیز این قوم سوء استفاده نموده مسلمانان را به دست آنان به نابودی کشانند. از اینرو با دسایس بسیار مغولان را علیه مسلمین تحریک میکردند. از جمله آیهٔ مبارکه (فاقتلوا المشرکین کافة) را از قرآن مجید استخراج نموده برای آنها میخواندند و میگفتند که دستور کتاب آسمانی مسلمانان است که مشرکین را تماماً از دم تیغ بگذرانند و مراد از مشرکین شما هستید.<sup>۱</sup>

علی رغم این دسایس مغولان در برابر عظمت اسلام تسلیم شده، سرانجام نواده های چنگیز اسلام اختیار کردند و خود از ترویج دهندگان این دین شدند. به قسمی که اسلام در سرزمین های ترکستان روس تا نزدیک اروپای شرقی و از این طرف تا سیبری و نیز غرب چین و تا پکن نفوذ یافت. محمّدعلی اسلامی ندوشن می نویسد: «در دوره مغولان که شیوهٔ آزادی مذهب اِعمال می گردید کار مسلمانان (در چین) رونق بسیار گرفت و آنان در امور اداری دستگاه مغول صاحب نفوذ شدند. چون مغولان به چینی ها که اقوام مغلوب بودند اعتماد نداشتند کار ها را به دست مسلمانان مقیم چین که اکثر آنان از آسیای میانه آمده بودند و اصل ایرانی داشتند سپر دند. این کسان که افراد معروفی چون محمود یلواج و سیداجل بخاری و امیر بناکتی در میان آن ها بودند در دستگاه قوبیلای قاآن به وزارت و امارت رسیدند و خویشان خود را به مقام های مهم گماشتند و در سایهٔ قدرت آنها مسلمانان چینی پر و بال باز کردند.<sup>۲</sup>

و هماکنون تعداد واژههای فارسی که رنگ مذهبی دارند توسط مسلمان چین استعمال میشوند، چنانچه به نمازهای یومیه نماز بامداد، پشین، پسین، شام و خفتن<sup>۳</sup> و به وضو دستنماز گویند. ابنبطوطه در سفرش به چین مطربان چینی را دیده بود که به سه زبان چینی، فارسی و عربی برای خان مغول شعر می خواندند.<sup>۴</sup>

۸. گفته می شود مردی که نسبت به مسلمانان کینه عمیق در دل داشت، خدمت اوکتای قاآن رسید و عرض کرد که من دیشب جهانگشای بزرگ چنگیزخان را در خواب دیدم که به من گفت به پسرم اوکتای قاآن بگو که مسلمانان را از دم تیغ بگذراند تا روح من آرام بگیرد. اوکتای از آن مرد پرسید که آیا زبان مغولی می دانی؟ جواب داد: خیر. سپس پرسید که چنگیزخان مستقیماً با تو سخن گفت و یا به وسیله مترجم؟ آن مرد جواب داد مستقیماً با من سخن گفت. اوکتای قاآن به جلاد دستور داد که سر از بدن این مغولی را نمی داد؛ پس می گوید. چنان چه پدرم چنگیزخان زبان این مرد را نمی دانست و این مرد هم زبان مغولی را نمی داند؛ پس معلوم است که به دروغ چنین خوابی را جعل کرده است. ۲. همان، ص ۲۲۴.
 ۸. همان، ص ۲۲۴.

شاید تعجب کنید که اولین کتاب دربارهٔ قواعد و صرف و نحو و دستورات زبان فارسی توسط یک نفر مسلمان چینی در سال ۱۰۷۰ هجری به رشته تحریر درآمده است؛ به نام منهاج الطلب تألیف محمّد بن حکیم الشذونی الصینی (چینی) تا جایی که تحقیق شده است، این کتاب در نوع خود اولین و کهن ترین کتاب در قواعد زبان فارسی است، و در این اواخر از پکن به دست آمده و در سال ۱۳۶۰ توسط دکتر محمّدجواد شریعتی در اصفهان به چاپ رسیده است.

وقتی یک شهزاده مغولی به نام «امنده» در چین مسلمان شد به متابعت او یکصد و پنجاههزار نفر دیگر اسلام اختیار کردند. چنانچه در ایران نیز وقتی غازان اسلام اختیار نمود به تبعیت او تعداد بی شماری مسلمان شدند.

## ۴\_ سلاطين جغتائيه و ايلخانيه

بعد از چنگیز قلمرو پهناور او به ۵ امپراتوری بین فرزندان و برادرش تقسیم شد. سرزمین وسیع چین به «اوتوکین نویان» برادر چنگیز تعلق گرفت. مناطقی از سرحد کاشغرستان تا ورای بلغار نزدیک قازان حالیه در روسیه مرکزی که شامل درهٔ علیای سیحون، خوارزم، دشت قبچاق، دامان آرال و سیبری غربی می شد به جوجی، پسر بزرگ چنگیز، تعلق گرفت و چون وی در زمان حیات پدر از دنیا رفت، مناطق یادشده به فرزندانش رسید. کاشغرستان، فرغانه و ماوراءالنهر به «جغتای»، دومین پسر چنگیز رسید. یورت اصلی که شامل دره های نهر کرولن، انون، اورخان، دامان جبال قراقروم می شد به پسر کوچک چنگیز، «تولی خان» تعلق گرفت. نواحی جبال تارباگاتای و اطراف دریاچه الاکول و حوزه نهر اسمیل در غرب مغولستان به «اوکتایقاآن»، پسر و

اوکتای درواقع شاهنشاه کل بود که برادران و عمویش باید از او اطاعت می کردند. در این تقسیمات، ابتدا ایران و افغانستان شامل نبود. مناطق یادشده به معنی تجزیه کامل قلمرو مغولان محسوب نمی شد، زیرا که همه موظف بودند از «قاآن» (شاهنشاه کل) فرمان برند. امپراتوری چنگیز بعد از مرگش تا حدود ۵۰ سال دیگر در حال گسترش بود. فرزندانش اروپای شرقی را به تصرف درآوردند و از سوی چین نیز به فتوحات تازهای نائل شدند. شاید بتوان گفت که اوج عظمت، ترقی و وسعت خاک آتان در زمان قوبیلای قاآن بوده است. بعد از آن تاریخ، نواده های چنگیز به تدریج از هم فاصله گرفته و هر کدام در هر سرزمینی که حکومت می کردند تابع دین و فرهنگ همان سرزمین شدند. اوکتایقاآن نسبت به مسلمانان رفتار ملایم داشت. بعد از او منکوقاآن به شاهنشاهی رسید و او برادر خود هلاکو را، خان ایران مقرر کرد. چون سهم جغتائیان ترکستان ماورای آمو بود، آنان قسمت های شمال و شمال شرقی افغانستان را نیز ضمیمه خاک خود نمودند. لذا در عین حال که سلاطین ماوراءالنهر و فرغانه و سرزمین های مجاور آن به حساب می آمدند؛ شاه افغانستان نیز محسوب می شدند و این سرزمین را اغلب توسط حکام خود اداره می کردند. تخار، بلخ، کابل، زابل، میمنهاند خود زیر فرمان شان بود. سیستان، هرات، قندهار، قسمت هایی از هزارستان در دست پسر عموهای شان یعنی ایلخانیان ایران قرار داشت.

از این سلسله جمعاً ۲۸ نفر به سلطنت رسیده، از ۶۲۴ تا ۵۶۰ هجری حکمرانی نمودند. وقتی سلطان محمّد ازبک از شاهان نیکنام و عدالتپرور جغتایی اسلام اختیار کرد، به متابعت او عده کثیری مسلمان شدند، سلاطین ازبکیه خود را از نسل او میدانند. امّا بقیه طوایف ازبک هرچند به او منسوبند ولی از اولاده او نیستند.

ایران بعد از مراجعت چنگیز به سوی مغولستان تا ۳۲ سال دیگر در آرامش نسبی به سر برد، تا این که بار دیگر هلاکوخان با سی هزار نفر به ایران آمد و بعد از در هم کوبیدن قلاع اسماعیلیه به بغداد حملهور شد و آن شهر پرج معیت را بعد از مدتی محاصره در هم کوبید، «المستعصم بالله» عباسی تسلیم شد، سپس به قتل رسید. به این محاصره در هم کوبید، «المستعصم بالله» عباسی تسلیم شد، سپس به قتل رسید. به این نبودند قدرت فرسوده و متحجر خلافت تا چند قرن دیگر ادامه می یافت؛ زیرا عموم مردم آنان را مؤید من عندالله تصور می کردند و خیال می نمودند که اگر خلافت از میان برود جهان زیر و رو خواهد شد. با وجود آن همه فسق و فجور عباسیان، تودههای مردم آنان را حجت خدا در روی زمین تصور می کردند. آن چه در کتاب نهج البلاغه، در خطبه آنان را حجت خدا در روی زمین تصور می کردند. آن چه در کتاب نهج البلاغه، در خطبه مردم آنان را مؤید می من بر این باورم که آن خطبه ناظر به ترکان زمان متوکل و بعد از او می باشد، که در بغداد صاحب اقتدار شده بودند و به میل خود خلفای عباسی را عزل و می باشد، که در بغداد صاحب اقتدار شده بودند و به میل خود خلفای عباسی را عزل و نصب می کردند. خصوصاً که در این خطبه آمده است که: «یلبسون السرق و الدیباج» نصب می کردند. خصوصاً که در این می می و دیبا می پوشیدند د به سپاهیان هلاکوخان مغول. به تجملات خوگرفته، لباس های ابریشمین و دیبا می پوشیدند. نه سپاهیان هلاکوخان معول.

۱. در نهجالبلاغه آمده است: «و يومئ به الى وصف الاتراك. كانى اراهم كان وجوههم المجان المطرقه يلبسون السرق و الديباج الخ». گويا مىبينم آنان را كه مانند آن است كه صورتهاى (گرد) چون سپر چكشخورده دارند و لباسهاى ابريشمين مىپوشند: نهجالبلاغه، فيض، ص ٣٩٨.

باری، خواجه نصیرالدین طوسی، فقیه بزرگ شیعه و بنیانگذار رصدخانه مراغه، بر هلاکوخان نفوذ فراوان داشت، لذا مناطقی از عراق مانند کوفه، کربلا، نجف اشرف و سایر مناطق شیعهنشین را از سطوت مغولان حفظ کرد. پس از هلاکو اخلافش برای همیشه در ایران ماندگار شده، به نام «ایلخانیان»، به مدت ۸۰ سال در ایران پاشادهی کردند. بعد از هلاکو «ابقاخان» به سلطنت رسید، بعد از او سلطان «تکودر» یا «نکودر» که چون اسلام اختیار کرد، نام احمد را بر خود برگزید. بعد از او، «ارغونخان» به سلطنت رسید و بعد از او گیخاتو که مرد بی کفایت بود، خان مغول شد و او به تقلید از چین برای اولین بار پول کاغذی را که به نام «چاو» یاد می شد، رواج داد، ولی چون ماهه مردم به آن عادت نداشتند به زودی از رواج افتاد. بعداً بایدوخان به سلطنت رسید. آنگاه غازانخان بر تخت نشست. غازان مسلمان شد و نام محمود را بر خود نهاد و اسلام را در ایران دین رسمی قرار داد و قبول آن را از طرف مغول ها حتمی اعلام مسکوکات و اوزان وحدت یافت. غازانخان به حیث یک پادشاه باتدبیر در ایران مسکوکات و اوزان وحدت یافت. غازانخان به حیث یک پادشاه باتد بود یا را بر مسکوکات و اوزان وحدت یافت. غازانخان به حیث یک پادشاه باتد به را ایران مسکوکات و اوزان وحدت یافت. غازانخان به حیث یک پادشاه باتدبیر در ایران مسکوکات و اوزان وحدت یافت. غازانخان به حیث یک پادشاه باتد بار در ایران

غازان به چند زبان از جمله مغولی، ترکی، فارسی، عربی و لاتین آشنایی داشت. شیعیان در زمان او آزادی یافتند بلکه گفته می شود او در باطن شیعه بود. بعد از او «اولجایتو» به سلطنت رسید و نام محمّد را بر خود برگزید و به «خدابنده» مشهور شد. این پادشاه مذهب شیعه را در سراسر ایران رسمیت بخشید و سکه به نام دوازده امام زد. در زمان او عدهٔ کثیری مذهب تشیّع را اختیار کردند.

**جای سکه** سکهای از دوران سلطان محمّد خدابنده که در آن کلمه طیبه لا اِلٰه الی الله مُحَمَّد رَسوُلِ الله و عَلیٰ وَلی الله در سه سطر متوازی نقش گردیده است.

آخرین سلسله از شاهان ایلخانی سلطان ابوسعید است که مرد عیاش و بیکفایتی بود و چون اولادی نداشت بعد از مرگ او ایلخانیان منقرض شدند. فقط طغای تیمور در گرگان و نواحی آن سلطنتی مستبدانهای کرد و سرانجام توسط سربداران از میان رفت.

۱. افغانستان در مسیر تاریخ، ص ۲۰۳.

بعد از ایلخانیان سلاطین جلایر مغولی و ترکمانان «آققوینلو» و «قرهقوینلو» و «چوپانیان» در ایران و عراق و قفقاز حکومت نمودند. ولی در افغانستان نفوذی نداشتند.

نوادگان چنگیز به مرور خشونت و وحشیگری اولیه خود را از دست داده به انسانهای متمدن و دوستدار دانش تبدیل شدند و برخلاف اجدادشان به تعمیر و آبادی کشور سعی بلیغ داشتند و ویرانی های جد خویش را جبران نمودند. دسته هایی از قبایل مغول در آذربایجان، کرمان، شیراز، گرگان، خراسان و سیستان برای همیشه ماندگار شده، با مردم دیگر درآمیختند و مستحیل شدند.

# ۵ ــ آل کرت هرات

امرای کرت از سال ۷۹۱ تا ۶۴۳ هجری به مدت ۱۴۸ سال همزمان با سلاطین جغتائیه و ایلخانیان ایران، بر قسمت های غربی افغانستان حکومت کردند. پایتخت شان شهر هرات بود. از ایلخانیان اطاعت می کردند. از این رو بر امارت هرات باقی ماندند. آنان گاهی در لشکرکشی های مغولان شرکت می کردند. آل کرت هرچند خود را به سلجوقیان نسبت می دادند، امّا احتمال دارد که از هرات و یا اصالتاً از غور بودند. شمس الدین کرت به خاطر خدمتی که به منکوقاآن نمود، منشور حکومت هرات، غرجستان، اسفزار، فراه و سیستان را حاصل نمود. تلفظ صحیح «کرت» و معنای آن تاکنون معلوم نگردیده است. آل کرت بعضی شهزادگان مغولی را با حیله و نیرنگ از میان برداشتند و نیز باعث دعوت دسته هایی از مغولان در اطراف هرات و غور و سیستان شدند.

در سال ۷۴۸ هجری جنگ عظیمی میان سلطان حسین کرت با ملکمسعود سربداریه در نواحی «پشنگ» هرات رخ داد که به شکست سربداریه انجامید. اسامی آل کرت از این قرار است:

<sup>بخش پنجم</sup> مستاخت کلی ارافعانسان

۱- اطلاعات مختصری دربارهٔ افغانستان افغانستان کشوری است در قلب آسیا و حلقه وصل خاورمیانه با حوزه جنوب شرق آسیا محسوب می شود. وسعت آن تقریباً ۶۵۰,۰۰۰ کیلومتر مربع است، با شوروی ۲.۳۸۳، با پاکستان ۲.۴۶۶، با ایران ۸۵۰، با چین ۷۱ کیلومتر مرز مشترک دارد.

قسمتهای بیشتر این کشور کوهستانی است. سلسله کوه هندوکش که از شمال غوربند شروع شده و به سوی شرق امتداد دارد، به سلسله جبال هیمالیا می پیوندد. بلندترین قله آن به نام «تورپیچ» (بام دنیا) ۷۷۵۰ متر، و یا قله «نوشاخ» در شمال قله ترجمیر ۷۴۸۵ متر ارتفاع دارد. سلسله کوههای «بابا» از غرب کابل به سوی هزارستان کشیده شده و بلندترین نقطه آن قله «شاخ فولادی» میان بهسود و بامیان به ارتفاع ۵۱۴۵ متر می باشد.<sup>۱</sup> از دیگر کوههای بلند و مشهور هزارستان سلسله کوههای گُل کوه، کوه کرد (کرت)، کوه میخ، و غیره می باشند. سیاه کوه، سپین غر، سلیمان کوه نیز از کوههای مرتفع افغانستان محسوب می شوند.

افغانستان از هیچ طرف به دریا راه ندارد و همین امر تا حدودی باعث رکود اقتصادی این کشور گردیده است. ۱٪ از خاک آن از جنگل پوشیده شده.<sup>۲</sup> هوای آن خشک و بری است، درجه حرارت در مناطق مختلف آن از ۱۵ تا ۳۸ و در بعضی نقاط تا ۵۰ درجه میرسد. هزارستان و نیز حصص کوهستانی بدخشان و نورستان، زمستانهای سخت و طولانی دارند که معمولاً چهار تا پنج ماه از برف پوشیده می باشند؛ باران نسبتاً کم می بارد و میانگین بارندگی از ۳۸ سانتی متر در سال تجاوز نمی کند.

هزارستان سرچشمه رودخانههای افغانستان میباشد؛ چنانچه خود ایـن کشـور سرچشمه چند رود عظیم بوده که به سایر کشورها میریزند. **رود آمو (جیحون)** به طول ۲۳۰۰ کیلومتر که ۱۸۰۰ کیلومتر آن بـه حـیث سـرحـد

- جغرافیای عمومی افغانستان، محمّداکبر شورماچ نورستانی، ص ۱۸.
  - ۲. گیتاشناسی کشورها، ص ۳.

طبيعي ميان شوروي و افغانستان را تشكيل مي دهد، از عظيم ترين رودخانه هاي افغانستان است که به خاک شوروی می ریزد. رود مرغاب از ارتفاع ۲۵۰۰ متری نشیب غربی کوه حصار هزارستان سرچشمه گرفته، از ولايت بادغيس گذشته، به طول تقريباً ٨٠٠ كيلومتر كه ۴۵٠ كيلومتر آن در خاك افغانستان جريان دارد، به شوروي مي ريزد. **هریرود** از حدود سرجنگل هزارستان سرچشمه گرفته از خاک هرات عبور کرده از اسلام قلعه تا قریه ذوالفقار سرحد طبیعی میان ایران و افغانستان را تشکیل داده، بعداً به نام رود «تجند» وارد ترکمنستان شوروی می شود. رود هلمند به نام رود هزارچشمه و هزارشاخه از بهسود هزارستان سرچشمه گرفته، طول آن تا مصب دریاچه هامون به ۱۴۰۰ کیلومتر می رسد و در حدود «بُست» با رود ارغنداب که از جاغوری سرچشمه گرفته یکجا می شود و سرانجام به خاک ایران مې ريز د. فراهرود از يسابند غور سرچشمه گرفته به خاک ايران مي ريزد. رود کابل از درهٔ سنگلاخ و درهٔ «اونی» منبع گرفته با رود لوگر یک جا شده به رود سند ملحق می شود. چنان چه رود پنجشیر و غوربند و رود اسمار نیز به رود سند یا کستان می ریزند. به قول مرحوم طالب قندهاري ز دریاهای ما در خارج از کشور زراعت ساست از آنرو خوان ما با نان ما مشحون نخواهد شد در حالی که دشتهای وسیع و بیابانهای پهناور که همه قرابل کشت و زراعت

می باشند و در خود افغانستان بایر و بلااستفاده مانده اند و اگر از رودخانه های آن استفاده صحیح به عمل آید و در نقاط مناسب بند بسته شود، چهرهٔ این کشور از حیث کشاورزی دگرگون خواهد شد. به قول آن شاعر

۱. كسرايي.

وجود معادن گوناگون از جمله آهن، طلا، مس، ذغال سنگ، لاجورد و سنگهای قیمتی، گوگرد، کروم، سرب، آلومینیوم، منگنز، اورانیوم، سنگ برایت، سنگ ریشه و غیره در افغانستان ثابت شده است. معدن آهن کوتل «آجه گگ» با بیش از دو میلیارد تن ذخیره و ۶۳٪ آهن خالص، یکی از بهترین معادن آهن در جهان می باشد. نفت و گاز آن به قیمت ارزان به شوروی صادر می شود.

کارشناسان امور زراعتی میگویند ۲۲٪ از کل خاک افغانستان قابلیت کشاورزی دارد و در حال حاضر کمتر از ۱۰٪ آن زیر کشت دیم و آبی قرار گرفته است و بیشتر زمینها به کشت غلات اختصاص دارند.

روحالله حبیب مینویسد اگر فقط سه ولایت افغانستان یعنی ولایت تخار، قندوز و بغلان رودخانههایشان مهار شوند و زمینهایشان به طور صحیح و علمی به زیر کشت بروند، این سه ولایت میتواند برای ۱۵ میلیون انسان به حد کافی غذا بدهد.'

جمعیت افغانستان (در سال ۱۹۸۵ میلادی) بالغ بر ۲۵ میلیون نفر بوده است،<sup>۲</sup> که از این تعداد ۵۲٪ مرد و ۴۸٪ زن. تراکم جمعیت در هر کیلومتر مربع ۳۴ نفر است. ۱۵٪ مردم ساکن شهرها بوده و پرجمعیت ترین آن شهر کابل حدود ۳٪ جمعیت کشور را در خود دارد.

متوسط عمر مردان ۳۹/۹ سال و از زنان ۲۰/۷ می باشد. میزان تولد (۱۹۷۵ میلادی) ۴۹/۲ نوزاد در هر هزار نفر و میزان مرگ و میر ۲۳/۸ در هر هزار نفر و رشد جمعیت ۲/۵۴٪ می باشد. اگر زاد و ولد کنترل نشود، هر ۲۵ سال جمعیت این کشور دوبرابر خواهد شد. میزان مرگ و میر کودکان ۱۸۲ نفر در هر هزار کودک و میزان مرگ و میر در هزارستان مخصوصاً در کودکان بیشتر از سایر نقاط افغانستان است. و میزان رشد جمعیت در هزارستان به خاطر قلت زاد و ولد و کثرت مرگ و میر کندتر می باشد، به قسمی که تقریباً هر ۳۰ سال جمعیت آن دوبرابر خواهد شد.

۹۹٪ مردم مسلمانند که از این تعداد قریب ۸۰٪ سنی حنفی و ۱۸٪ شیعه اثناعشری و ۲٪ شیعه اسماعیلی می باشند.۳

۲ زبانهای رایج در افغانستان در این کشور جمعاً در حدود ۳۰ زبان و لهجه رواج دارد. ولی عمده ترین آن ها زبانهای فارسی (دری)، پشتو و ترکی می باشند.

> ۱. اقتصاد ما، روحالله حبیب. ۳. اوضاع سیاسی و اقتصادی و اجتماعی افغانستان، ص ۴۰.

۲۴ اینکویی در نورستان مرکزی و غربی. ۲۵ پارونی در نورستان مرکزی. ۲۶ پشهای در جنوب نورستان مرکزی و غربی و در حوالی لغمان و درههای تگاب و نجراب. ۲۷ گوربتی در حاشیه شرقی نورستان شرقی. ۲۸ تیراهی در غرب خیبر و دکه.

چون ساکنین بدخشان و نورستان به خاطر محصور بودن در میان درهها، کمتر با هم در ارتباط و حشر و نشر بودهاند، از اینرو به تدریج زبان آنها از هم فاصله گرفته و هرکدام به زبان جداگانهای تبدیل شده است. حدود ۸زبان رایج در بدخشان جزء زبان فارسی شمرده میشوند. چنان چه زبان های ازبکی و ترکمنی و قزاقی و قرغیزی جزو زبان ترکی به حساب میآیند.

زبان ترکی در میان برادران قزلباش افشار تا چند سال قبل رواج داشته است، امّا امروزه در میان نسل تازهشان فراموش شده است.

# 3۔ اتنوگرافی اقوام افغانستان

از آنجا که سرزمین افغانستان تقریباً در مرکز قارهٔ آسیا قرار گرفته و حد فاصل میان دو نژاد عمده بشری یعنی نژاد «زرد» و «آریا» می باشد، طبیعی خواهد بود که ساکنین این کشور از این دو نژاد تشکیل یافته باشند. زیرا در شرق و شمال افغانستان تماماً نژاد زرد، و در غرب و جنوب آن عموماً نژاد آریا زندگی میکنند. حدود ۹۹٪ از مردم افغانستان از این دو نژاد می باشند. تنها سادات اصیل و عده ای از عربهای قدیم در بعضی روستاهای بلخ نژاد سامی دارند.

براهوییها احتمالاً دراویدی میباشند. آریاییهای افغانستان شامل قبایل مختلف

پشتون، بلوچ، تاجیک فارسیزبانان هرات و فراه و اقـوام بـدخشانی و نـورستانی و هندوها میباشند.

نژاد زرد شامل اقوام ازبک، هزاره، ترکمن، قزاق، تاتار و مغول هرات و غور می شود و نیز تعدادی از اقوام افغانستان به مرور ایام دورگه شدهاند و مرکب از مغول و آریا میباشند.

افغانستان از حیث تجانس قومی و نژادی سی و هفتمین کشور جهان به حساب آمده است. به نظر این قلم، زیبایی یک کشور در رنگارنگ بودن آن است، به شرطی که تعصبات نابجا باعث نزاع و کشمکش های بیهوده نگردد.

تقسیم بندی نژادهای بشری به چهار رنگ عمده از نظر علمی یک تقسیم بندی نارسا خواهد بود؛ زیرا اولاً، تیرگی رنگ اقوام بیشتر تحت تأثیر تابش آفتاب می باشد تا نژاد. از این رو ملّت هایی که نزدیک خط استوا و در مناطق حاره زندگی می کنند، رنگ تیره دارند؛ چون نور آفتاب نسل بالنسل به طور مستقیم بر آنان تابیده از این جهت رنگشان به تیرگی گراییده است و ساکنین مناطق شمال که از خط استوا دورند، دارای رنگ روشن می باشند. این تفاوت را حتی در داخل یک کشور نیز می شود مشاهده کرد، چنان چه رنگ مردم شمال ایران سفید و هر چه رو به جنوب برویم رو به تیرگی می گذارد.

ثانیا، نژاد زرد آنطور که از رنگ زرد در ذهن ها تداعی می شود زرد زعفرانی نیستند و همین طور نژاد سرخ به رنگ قرمز نمی باشند. چنان چه هندی های آریایی که جزو سفید پوستان باید طبقه بندی شوند، کاملاً سفید نیستند. تقسیم بر اساس رنگ را برای اولین بار اروپاییان بیان کردند؛ آنان بعد از آن که به قاره های آسیا و افریقا و امریکا شروع به سیاحت کردند و اقوام گوناگون جهان را دیدند، خود را سفید و دیگران را رنگین پوست قلمداد نمودند. در حالی که مردم افغانستان، اروپاییان را زرد و یا سرخرنگ می دانند و به آن ها «گوره» که به معنی سرخرنگ است می گفتند.

امروزه دانشمندان نژادشناس بیشتر روی شکل و قیافه و اسکلت و جمجمه انسانها تکیه دارند.

اس. ام. کارن مردمشناس جدید امریکایی که دربارهٔ تفاوت نژادها مطالعات فراوان دارد، نژاد عمده بشر را به ۹ طبقه تقسیمبندی نموده بدین شرح

۱ــبومیان امریکا ساکنان اصلی امریکای جنوبی و شمالی و مرکزی سرخپوستان. ۲ــپولینزیها ساکنان جزایر اقیانوس آرام از زلاند نو تا هاوایی و جزایر شرقی.

| ۳_میکرونزیها ساکنان اقیانوس آرام واقع در شمال استوا از پالائو و گوام تا مارشال |
|--------------------------------------------------------------------------------|
| و جزاير گيلبرت.                                                                |
| ۴_ملانزیها و پایوها ساکنان جزایر گینه جدید تا فیجی.                            |
| ۵_بومی های قارهٔ استرالیا.                                                     |
| ۶_ آسیاییها که پرشمارترین نژادها هستند و از اندونزی، فیلیپین و ژاپن بـه سـوی   |
| غرب تا تبت و آسیای مرکزی، مغولستان و سیبری زندگی میکنند.                       |
| ۷_هندیها جمعیت پرشمار و گوناگون ساکن شبهقارهٔ هند و سیلان.                     |
| ۸_ اروپاییها که در آغاز ساکن اروپا و شمال افریقا و خاور نزدیک بودهانید، ولی    |
| امروزه در تمام قارهها گسترش یافتهاند.                                          |
| ۹_افريقايي،ها سياً،پوستان.                                                     |

کارن با توجه به این نکات، ۶ نژاد از نژاد ۹ گانه بالا را به نژادهای جزء تقسیم کرده و عدهٔ آنها را به ۳۲ نژاد محلی میرساند. بنابراین جمع نژادهای بشری به ۳۵ نـژاد نسبتاً عمده میرسند.<sup>۱</sup> بعضی از دانشمندان تا ۵۰ و ۶۰ نژاد عمده برای اقوام بشری برشمردهاند. کاوشهای اخیر به این نتیجه رسیده است که همهٔ نـژادهای بشری سرانجام به یک اصل برمیگردند و از یک جا ریشه و منشأ گرفتهاند و آن هم از یک زن که در مرکز افریقا زندگی میکرده است.

قرآن مجيد سرمنشأ تمام افراد بشر را از حضرت آدم و حوا مىداند و مىفرمايد: يا أَيُّهَا النَّاسُ اِنَّا خَلَقْنْكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَ أَنْنِى وَ جَعَلْنُكُمْ شُعُوباً وَ قَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَالَهِ أَتَقْنِكُمْ

ای انسانها ما شما را از یک مرد و زن آفریدیم و شما را قبیله قبیله قرار دادیم تا یکدیگر را بشناسید و بدانید که گرامی ترین همه تان نزد خدا پرهیزگار ترین شما است.

یعنی هیچ نژادی بر نژاد دیگر فضیلت و برتری ذاتی ندارد. فضیلت کسبی است و بس. در اینکه میفرماید «**لِتَعَارَفُوُ**ا» دانسته میشود که شناخت اقوام و قبایل و بررسی نژادها از نظر اسلام نهتنها حرام نیست، بلکه امری پسندیده نیز میباشد؛ زیرا که به شناخت بیشتر اقوام بشری کمک میکند. فقط برتریجویی و خود را بیجهت از دیگران برتر و بهتر تصور نمودن از نظر اسلام حرام است.

- **۴۔ عمدہ ترین خصوصیّات جسمی نژادہا** ۱**۔ سیاہ پوستان** مردمانیاند با رنگ تیرہ، پوست ضخیم، موی مجعد، لبھای
  - ا. نژاد، هوش، شخصیت، صص ۱۱۵\_۱۱۶.
     ۲. حجرات، ۱۳.

کلفت، دهان گشاد، دماغ پهن، جمجمه تا حدودی کوچک. سیاه پوستان در بین خود از نظر اسکلت دارای گونه های فراوان می باشند. چنان چه بلندقد ترین و کوتاه قد ترین انسان های روی زمین در میان شان پیدا می شود. بعضی قبایل سیاه پوست آن قدر بلندقد، می باشد که اغلب مردان شان به دو متر می رسد. از این رو در مسابقات دومیدانی اغلب برنده اند و به خاطر ضخامت پوست شان در مسابقات بوکس سرآمد دیگر نژادها محسوب می شوند. قبایل کوتاه قامت پیگمه ها که در شمال کنگو در اعماق جنگل ها زندگی می کنند قد مردان شان ندر تاً به ۱۵۰ سانتی متر می رسد. ۲ اینان کوتاه قد ترین مردم روی زمین شناخته شده اند. و بوشمن های سیاه پوست دارای سرین بزرگ تر از معمول می باشند.

روزگاری بود که اروپاییان سیاهپوستان را فاقد استعداد و خلاقیت میدانستند. امّا تست هوشی و ظهور دانشمندان بزرگ در میان سیاهان این تصور را نقش بر آب نمود. خصوصاً اینان در رقص و موسیقی استعداد بیشتر از دیگر نژادها دارند.

۲ آریایی ها مردمانی اند با قد بلند و کشیده چشمان بزرگ و گرد، دماغ باریک با نوک تیز (منقار عقابی)، لب های نازک، موهای صورت پرپشت. قـد بـین ۱۶۰\_۱۸۰ سانتیمتر می باشد.<sup>۳</sup>

**۳. نژاد زرد** مردمی اند با قد نسبتاً کوتاه چشمان بادامی و مورب، صورت گرد، گونه های برآمده، جمجمه اندکی بزرگتر، لب ها نازک، دماغ پهن، موی بدن کم، موی صورت تنگ و نازک. قلموق های مغولی از حیث قوه باصره قوی تر از دیگر مردمند.<sup>۴</sup> نظریه ای وجود دارد که چشم مورب و بادامی مغولان به خاطر زندگی صحرانشینی آن ها است که نسل اندر نسل در برابر آفتاب دشت های تفتیده چشم ها را تنگ ساخته، نگاه کرده اند. از این رو به تدریج چشمان شان به صورت امروزی درآمده است.<sup>6</sup> برخی می پنداشتند که کثرت مواد نخاعی (مغز) به بلندی قامت مربوط است. ولی این حقیقت به ثبوت پیوسته است که مغز اسکیمو ها که عموماً کوتاه قامت اند از مغز استرالیایی ها بیشتر است؛ چنان که مغز گروهی از اسکیمو های آزمایش شده در حدود ۱/۴۷۴ گرم بوده است.<sup>9</sup>

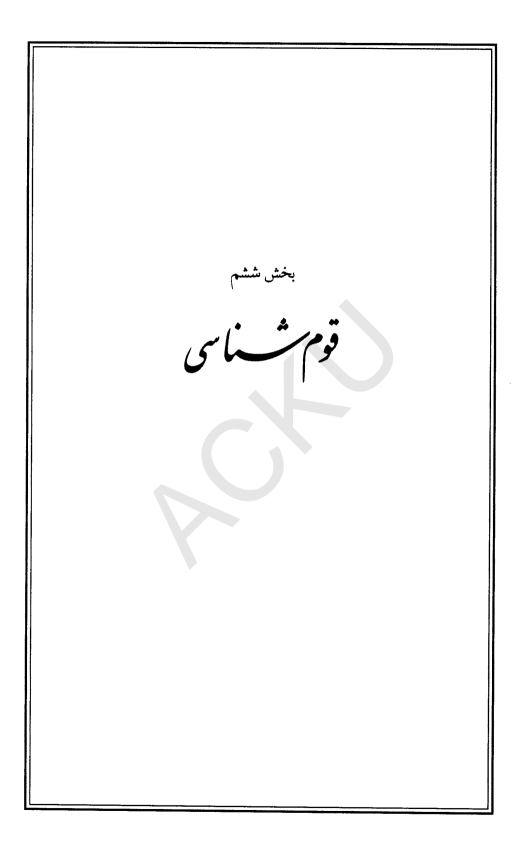
1. Pygmee

۲. فرهنگ عمید، لغتنامه، ذیل کلمه پیگمه. ۳. مردمشناسی ایران، ص ۷۴۶. ۴. حقوق زن در اسلام و جهان، ص. ۷۰. ۵. مجله دانستنی ها، شماره مسلسل ۱۰۰، ص ۲۲، مهر ۱۳۶۲. ۶. حقوق زن در اسلام و جهان، ص ۶۹.

2. Topinard

۳. بهداشت ازدواج از نظر اسلام، صص ۱۸۷\_۱۸۸؛ حقوق زن در اسلام و جهان، ص ۷۰.

۱. اولین دانشگاه و آخرین پیامبر، ج ۲، ص ۱۶۷؛ بـهداشت ازدواج از نـظر اسـلام، ص ۱۸۷؛ تـهران مـصور، ۲۹/۱/۵ ص ۱۴۰؛ حقوق زن در اسلام و جهان، ص ۷۰.



**۱-قبایل پشتون** پشتونها ظاهراً یکی از پرجمعیت ترین اقوام افغانستان هستند. در گذشته در نواحی جنوب زندگی می کردند، امّا امروزه در بیشتر حصص کشور گستردهاند.

آنان مردمی اند دلاور، مهمان نواز، و از نظر اخلاقی خصلت قبایلی چادرنشین بر عادات و رفتارشان حاکم است. نسبت به سایر اقوام افغانستان، از قدرت و املاک و تمکن مالی بیشتری برخوردارند. مورخین گذشته، از جمله محمّد حیاتخان و شیرمحمّدخان ابراهیمزی و سلطان محمّد خالص و غیره آنها، را از نظر تاریخی به اقوام عبری و بعضاً به قبطیان مصر و عده ای به اعراب نسبت داده اند. امّا زبان پشتو و بعضی خصوصیات دیگر آنها شهادت می دهد که این ها آریایی اند. مخصوصاً زندگی چادرنشینی قبایل کوچی شباهت زیادی به زندگی آریایی های قدیم دارد.

پشتونهای افغانستان تماماً سنی حنفیاند. اما در میان پشتونهای شمالی پاکستان در نواحی پارهچنار، تیرا، سده، کوهات و کرمان پارهچنار تعداد کثیری شیعه دوازدهامامی وجود دارد.

پشتونها از زمان «میرویس خان هوتکی غلزایی» از سال ۱۱۲۲ ه.ق. تاکنون قدرت را در افغانستان در اختیار داشته و سه سلسله شاهی از میانشان، (هوتکیان، سدوزایی و محمّدزایی)، در افغانستان حکومت کردهاند.

#### ۲\_بلوچ

بلوچها در پاکستان و ایران و افغانستان در سرزمینی نسبتاً وسیع و گرم زندگی میکنند. تعدادی از آنان در ترکمنستان به سر میبرند. مجموع قبایل بلوچ از سه تا چهار میلیون تخمین زده میشود. بلوچهای افغانستان ممکن است از یکصد و پنجاههزار نفر تجاوز نکند؛ که اغلب در ولایت هلمند زندگی میکنند. زبان بلوچی شاخهای از زبان آریایی است. بلوچها از نژاد واحدی تشکیل نیافتهاند؛ زیرا که یک قبیله آنها به نام «غلامان» احتمالاً اصالت افریقایی دارند و بعضی نیز هندی می باشند. شگفت آن که یک قوم هزاره به نام «دامرده» که در طول چهار قرن با بلوچ ها حشر و نشر داشته، چنان با آنان درآمیختهاند که امروز شاخهای از بلوچ ها به حساب می آیند؛ امّا در اصل و واقع هزارهاند که تاریخ و افسانه ها و قیافه دورگه شان نیز این حقیقت را گواهی می دهد. بلوچ ها کلاً سنی حنفی اند.

### ۳\_ تاجیک

تاجیک یکی دیگر از اقوام پرجمعیت افغانستان بوده و نسبت به دو شاخه دیگر آریایی (بلوچ و پشتون) تکامل یافته و زندگی قبایلی را رها نمودهاند. آنان مردمی اند ماهر، باظرافت، زندگی شهری و روستایی دارند. کلمه تازی و تازیک ابتدا توسط فارسیزبانان به عربها گفته می شد؛ امّا بعدها توسط ترکان این اسم به فارسیزبان اطلاق گردید و به صورت تاژیک نیز آمده است. در افغانستان بیشتر به ساکنین کوهستان و کوهدامن و پنجشیر گفته می شود و گاهی به تمامی فارسیزبانان غیر هزاره و غیر شیعی اطلاق می گردد.

#### ۴\_ایماقیها

کلمه ایماق ترکی مغولی است، به معنی قبیله و قوم. «ایماقی ها» از چند قبیله مختلف تشکیل شده و در اصل نامشان چهارایماق بوده است که از طوایف جمشیدی، هزاره (هزاره بادغیس و هرات)، فیروزکوهی و تایمنی تشکیل یافتهاند. اقوام تیموری، زوری و درزی شاخهای از قبایل تایمنی محسوب می شوند. نام چهارایماق احتمالاً در زمان تیموریان هرات به اینان داده شده از ولایت غور تا نواحی هرات و بادغیس پراکندهاند. مذهب سنی حنفی دارند. همه به زبان فارسی سخن میگویند. اما از حیث نژاد با هزاره ها از یک تبار می باشند.

ایماق،ها مردمیاند نجیب، متدین، پاکاعتقاد و زحمتکش. رژیم،های حاکم در راه توسعه فرهنگ و اقتصاد این مردم کار مؤثری انجام ندادهاند. برای اطلاع بیشتر رجوع کنید به لغتنامهٔ دهخدا و دایرةالمعارف فارسی، ج ۱، ذیل کلمه ایماق.

> **۵ ـ قزلباش** از اقوام مشهور شیعی، عموماً شهرنشین، مردم دانشور و بافرهنگ می باشند.

۶- ترکمن یا ترکمان قومی اند از نژاد زرد که در اغوزخان با مغول یکجا می شود. آنان ترکمن یا ترکمان قومی اند از نژاد زرد که در اغوزخان با مغول یکجا می شود. آنان دارای قبایل بسیارند. یک قبیله ترکمن به نام «غز» یا «تغزغز» در قرن چهارم و پنجم هجری در ایران و افغانستان استیلا یافت و امپراتوری عظیم سلجوقی را بنیادگذاری کرد. غزها درواقع از ۹ قبیله تشکیل یافته بودند. غزهای شرقی در کتیبه های اورخان متعلق قرن هشتم میلادی ذکرشان رفته است. اصل ترکمن «ترککومن» بوده است که معنی ترک اصیل است. غیر از سلجوقیان، سلسله های قرافی و را بنیادگذاری از معنی ترک اصیل است. غیر از سلجوقیان، سلسله های قراقوینلو (۹۲۴-۸۷۲)، افشاریه و قاجاریه که در ایران سلطنت نمودند همه ترکمن بوده است که تودند. بعضی، غزنویان را نیز ترکمن می دانند. آنان به زبان ترکی (لهجه ترکمنی) سخن گویند، آداب و رسوم قدیمی خویش را تا حدودی حفظ کرده، جمعیت شان از پانصدهزار نفر بیشتر است.

۷۔ ترکمن هزاره

ترکمن هزاره که جمعیتشان از هشتادهزار نفر تجاوز میکند در ولسوالی «سرخ و پارسا» در غرب ولایت پروان به سر می برند. آنان مانند سایر ترکمن ها مردمی اند شجاع، غیور، متحد، مهما نواز، درستکار، زحمتکش و نسبت به سایر مردم هزاره در وضع اقتصادی بهتری قرار دارند. عدهٔ کثیری از آنان در کابل زندگی میکنند. هزارههای ترکمنی شیعه دوازده امامی اند و به زبان فارسی تکلم میکنند و در گذشته های دور در سراسر دره غوربند و چهارده غوربند استیلا داشتند. امّا امروزه فقط در درهٔ ترکمن محدود و محصور شده اند. بابرشاه در بابرنامه از ترکمن های هزاره یاد کرده است و در بین سال های ۹۱۶–۹۱۳ هجری یک بار به جنگ ترکمن های هزاره رفته از تنگی اژ در عبور نموده است و در چند نقطه با آنان درگیر می شود و بعضی از یاران او توسط آن ها زیرا بابر می نویسد که یک نفر از شتران ترکمن های این منطقه شتر نیز تربیت می کردند، زیرا بابر می نویسد که یک نفر از شتران ترکمن های از موده کباب کرده است، که گوشت بسیار خوشمزه داشته و با گوشت گوسفند چندان فرق نمی شده است. برای طلاع بیشتر رجوع کنید به کتاب تاریخ سیاسی و اجتماعی ترکمن های نوشته امین گلی و طوایف تر کمان، ترجمه سیدعلی میرنیا. بیات جمع بای واژهٔ مغولی است، به معنی ثروت مندان و توانگران و نام قومی از قبایل اُغُوز ترکمان. این قبیله در فتوحات ترکمان سلاجقه در ایران و آسیای صغیر شرکت داشتند. دسته ای از آنان در نیشابور ماندگار شدند. هنگامی که احمدشاه سدوزایی به نیشابور حمله کرد، گروهی از طوایف بیات را با خود به افغانستان آورد و در اطراف غزنی اسکان داد. بیات هرچند به جهت سکونت طولانی در ایران و زاد و ولد با آنها، از نظر فیزیکی تغییر قیافه داده اند، اما از نظر نژادی زردپوست اند و با هزاره ها از یک تبارند چنان چه از نظر مذهب و زبان نیز با هزاره یکی اند.

افسار در ترکی به معنی چالا ک و شکارچی ماهر، و نام یکی از قبایل ترکمان شیعی و یکی از قبایل ۱۲گانه قـزلباش مـیباشد. شـاخهای از افشـاریان در زمـان نـادرشاه به عنوان چنداول و مرزداران پشت جبهه در کابل اسکان داده شدند. و محله افشار از نام آنان گرفته شده است.

ازبکان تاریخ غنی و پر از فراز و نشیب دارند. قرنها در بخارا و بلخ و تمام ترکستان حکومت کردهاند. شخصیتهای نامداری در میانشان ظهور کرده است. دارای فرهنگ نسبتاً غنی می باشند. کلمه ازبک احتمالاً در اصل «یوزبک» بوده که به معنی رئیس و بزرگ دسته صدنفری است و اینان به سلطان محمّد ازبکشاه، مقتدر و مسلمان و مدبر جغتایی منسوبند. ازبکان مردمی اند شجاع، غیور، ماهر، با فراست، گدا در میانشان وجود ندارد. زنان ازبک و ترکمن در بافتن قالی مهارت قابل تحسین دارند. سلاطین ازبک در بلخ و مزارشریف و تمامی ترکستان افغانستان از حیث آبادانی و توسعه دانش خدمات گران به ای ماه داده اند.

۱۰ سهزاره هزاره ها مردمی اند صادق، درستکار، صبور، آرام و صلحجو و در عین حال شجاع، پرکار و زحمتکش. افغانستان یکی از فقیرترین کشورهای جهان است و هزاره فقیرترین مردم آن. هوای سرد، طبیعت خشن، سرزمین کم حاصل هزارستان از یکسو، استبداد وحشیانه رژیمها از سوی دیگر سبب شده است که این مردم در عین عقبماندگی علمی و فرهنگی به مردمان سختسر، مقاوم و آهنین تبدیل شوند. آنان از

۸\_بیات

۹\_ازبک

قتل عامهای فجیع و توطئههای بسیار، توانستهاند جان سالم به در برند. تحمل این قوم در برابر تهاجم ناملایمات روزگار، سرمای شدید محیط، گرسنگی و تشنگی فوقالعاده زیاد است تقریباً ۹۰٪ هزارهها پیرو مکتب تشیّع بوده و در اعتقاد به مبانی اسلام و انجام فرایض راسخ و استوار میباشند. یکی از نویسندگان خارجی مینویسد «اگر سراسر جهان راکفر فرابگیرد، اسلام در داخل درههای جبال هندوکش و بابا برای ابد پایدار خواهد ماند».

مولوی محمّدحسین دربارهٔ خصوصیات روحی این مردم نوشته است با آنکه هزارهها تربیتشدهٔ جنگ نیستند و در میان آنها دلبستگی و هماهنگی قـومی هـم نیست؛ اما از عهدهٔ مقاومت با لشکر تربیتیافتهای برمیآیند.

جامعه هزاره از بعضی مفاسد تباه کننده مانند فحشا، بچهبازی، قمار، شراب، اعتیاد به مواد مخدر و دریوزگی برکنار ماندهاند. این یک ادعا نیست، جهانگردانی که دربارهٔ هزاره تحقیق نمودهاند به این حقیقت اذعان دارند. بعضی از آنها تحت تأثیر قرار گرفتهاند و از روی تعجب نوشتهاند «با اینکه این مردم در منتهای فقر به سر می برند، امّا تن به گدایی و دریوزگی نمی دهند». مردم ما باید قدر این نعمت را بدانند و نگذارند که اینگونه مفاسد در جامعه شان رخنه کند.

هزاره ها در برابر تهاجمات خارجی همواره از افغانستان دفاع نموده اند و تاکنون هیچ نیروی استعماری نتوانسته است قلب افغانستان را تسخیر کند. مبارزات این مردم علیه استعمار انگلیس در گذشته و مبارزات امروزی شان علیه نیروهای روسی، گواه بر این حقیقت است. حتی از دورترین زمان ها تا جایی که تاریخ به یاد دارد، هزاره ها سد استواری در برابر تهاجمات خارجی بوده اند. چنان چه در برابر حملات کوروش، اسکندر، چنگیز، تیمور، شیبانی، از خود مقاومت عجیبی نشان داده اند. همایون وقتی با یک نیروی خارجی به قندهار حمله کرد، هزاره های داخل شهر قندهار سرسختانه به دفاع پرداختند.

هزارهها دارای نیروی خلاقه و استعداد شگرف میباشند که متأسفانه بـه خـاطر اِعمال تبعیض نژادی از سوی دولت، استعداد این مردم راکد مانده و حتی خودشان متوجه نیروی سرشار مغزیشان نگردیدهاند و نمیدانند که سـرمایههای مـغزیشان به چه سادگی دارد هدر میرود. اگر این قوم خواسته باشد مقام شـایسته خـویش را

۱. نير نگ افغانستان، چاپ لکنهو، ۱۹۰۴ م، ص ۳۲۵.

بازیابد چارهای ندارد جز ایسنکه با یک تلاش انقلابگونه نسل تازه خویش را به فراگرفتن دانش وادارند تا در برابر خدا و نسل شان مسئول نباشند. دانشی که جهان را روشن کرده و ملل عالَم در پرتو آن به کجاها که نرسیدهاند، آخر چرا فقط ما از نعمت آن محروم باشیم؟!

گویش هزارگی لهجهای از زبان فارسی (دری) میباشد. نجیب مایل هروی دربارهٔ خصوصیات این لهجه مینویسد «گونهٔ فارسی هزارهای از اصیل ترین و کهن ترین خصیصههای مربوط به زبان فارسی برخوردار است. به طوری که خصیصههای معمول در گونههای زبان فارسی سدهٔ چهارم و پنجم را دارا میباشد.<sup>۱</sup>

از مردم هزاره یک سلسله به نام «ارغونیه هزارستان» در افغانستان حکومت کردهاند که من در موقعش از آنها سخن خواهم گفت.

تاریخ هزاره ها را به سه دوره می توان تقسیم کرد. دوران اقتدار گُستردگی که از آغاز تاریخ شان تا قرن دوازدهم هجری (تا زمان هو تکیان و سدوزایی ها) طول کشیده است. دوران متوسط و بین البین که در این دوران هزاره ها از حیث قدرت، فر هنگ و اقتصاد مساوی با سایر اقوام بوده اند و این دوره تا ظهور امیر عبدالرحمان طول می کشد. دورهٔ محرومیت و مظلومیت که از زمان عبدالرحمان به بعد شروع می شود. هزاره ها در زمان عبدالرحمان یک ثلث از جمعیت و سرزمین خود را از دست دادند. فر هنگ، صنعت و ثروت شان غارت شد. از همه بدتر روحیه خود را از دست دادند و دیگر هرگز نتوانستند که از زیر بار آن همه مظالم قد راست کنند.

۱۱ خصوصیات اخلاقی و اجتماعی هزاره در صد سال پیش فریزر تیتلر<sup>۲</sup> انگلیسی می نویسد که هزاره ها در قرن ۱۹، صد و ده هزار مرد جنگی داشتند. آنان مردمی اند درستکار، شجاع، نیک طبع و ساده. خدمتکاران ممتاز، و سرباز درجه یک و کارگران شادی هستند.<sup>۳</sup>

بارتولد خاورشناس روسی مینویسد هزاره در این زمان (۱۰۰ سال قبل) پرجمعیت ترین و مقتدر ترین قوم این مملکت (افغانستان) می باشند.<sup>۴</sup> خوانین هزاره در حدود سال های ۱۸۳۰ میلادی هرکدام دارای تعداد قابل توجهی

۱. کیهان فرهنگی، شماره ۸، سال دوّم، آبان ۱۳۶۴، تحت عنوان زبان فارسی و پیوند آن با هویت اسلامی. 2. Sir Kerr Fraser Tytler

۲. افغاننامه، ج ۱، ص ۱۲۱. ۴ . جغرافیای تاریخی ایران، ص ۱۳۳.

افراد مسلح بودند. مثلاً میریزدانبخش بهسودی دوهزار نفر پیاده و سواره در خدمت داشت و در موقع لزوم خیلی بیشتر از آن را می توانست مسلح و بسیج نماید.

محمّدخان مير داى زنيات هميشه يكهزار نفر مسلح به همراه داشت. ميرصادق بيك سرجنگل ٩٠٠ سوار و ٨٠٠ نفر پياده مسلح، مير طايفه جاغورى در صورت ضرورت مى توانست، پنجهزار نفر مسلح نمايد. مير سنگ تخت و شيخ ميران قادر بود، سههزار نفر را مسلح سازد و هميشه ٢٠٠ نفر سوار مسلح در اختيار داشت. در داير ةالمعارف اسلاميه مى نويسد «الهزاره شعب، شجاع، مقدام، حاذق» هزاره قومى اند شجاع، پيشرو و ماهر ابواب العينين فهمى مصرى مى نويسد «و يتصف الهزاره بالأمانه و الشجاعه و طيب القلب. و هم يقدمون للبلاد افضل الخدم و اكفاء العمال فى المدن و قد امتاز ميابهم فى صفوف الجيش بالشجاعه النادرة و الوطنية الصادقة و يقوم الهزاره باتجار فى غنمهم فى اسواق كابل و غيرها من المدن الافغانيه و فى الشتاء عندما تكسو الثلوج مراعيهم، يقوم بعضهم بغزل القطن و الصوف و نسجها على انوال يدويه و تطريز الثياب و نقش الجلود بينما يذهب بعضهم لعمل فى المدن».

هزاره به صفات امانت داری، شجاعت، قلب پاک متصفند. بهترین و با کفایت ترین کارگران در شهر می باشند. جوان انشان در صفوف ارتش به شجاعت بی مانند و وطن دوستی صادقانه ممتازند. هزاره با فروش گوسفندان و دامهای خود در بازار کابل و سایر شهرهای افغانستان به زندگی خود سر و سامان می بخشد و در زمستانها هنگامی که برف روی زمین را می پوشاند، بعضی شان به رشتن پنبه و پشم و بافتن آنها مشغول می شوند. در این بین بعضی شان برای کار در شهرها می روند. ریاضی هروی گوید هزاره ها در اعتقاد به دین و مذهب مخلص، مردمی اند با صداقت، در فقر با قناعت و صابر، از هرزگی به دور و از عمل شنیع لواط بری، در سردی هوا پر طاقت، به ممذهبان خود مهربان، در تیراندازی و اسب تازی بی نظیر ند. ماست و روغن شان بهترین ماست و روغن دنیا است. اهل صنعت هزاره فولاد را خوب تسویه (تصفیه) و شبکه می سازند و کارهای ممتاز درست می کنند. از معدن سرب استفاده می کنند. شان می مند از می مناز در ساختن تی می نظیر ند. ماست و روغن شان

٢. دايرةالمعارف اسلاميه، ج ٢، ذيل كلمه افغانستان.

٣. افغانستان بين اليوم و الامس، ص ١١٨.

۱. تاریخ ملی هزاره، ص ۷۱؛ و میریزدانبخش، ترجمه اکرم گیزابی.

مهارت دارند. باروتسازیشان کامل است. ظروف چوبی را عالی درست میکنند. با اینکه فقیرند گدایی، در میانشان رواج ندارد. از قواعد مذهبیشان چندان اطلاعی ندارند. از یکیشان پرسیدم بنده کیستی؟ جواب داد «بنده منده پی نمفتم صاف و پاک غلام یا علییم».<sup>۱</sup>

سیّد جمالالدین افغانی مینویسد هزاره مانند دیگر برادران نسبی خویش به شجاعت و تیراندازی مشهورند. با اینکه تقیه از واجبات مذهب شیعه است، لیکن از ایشان اگر پرسیده شود بیپروا مذهب خود را ظاهر سازند. صنعت برگبافی هزاره به حدی مترقی است که مثل آن در اروپا هم رخت کمتر پیدا میشود.<sup>۲</sup>

محمّد حیات خان افغان می نویسد هزاره ها از نظر اخلاق تندمزاج، در مهمان نوازی سرآمدند. قصه های واهی را از ساده دلی باور میکنند. به فال و نجوم معتقدند. به رئیس شان سلطان گویند، هر مرد بالغ همراه خود یک تفنگ دارد. بعضی تیر و کمان دارند. در جنگ نهایت دلیرند. نشانه زنی با تفنگ در میان شان رواج دارد. زنان شان در ساختن برگ، قالین، جوراب، دستکش، گلیم، نمد و رنگ سازی و رنگ ریزی و دوخت و دوز بسیار بااستعدادند. مردم زحمت کش و پر تحمل می باشند. نزدیک قریه ها شان در بالای تپه ای یک برج دفاعی درست میکنند که به آن تاپور گویند.<sup>۳</sup>

### ۱۲\_وجه تسمیه هزاره

مشهور این است که این مردم را به آن خاطر هزاره گویند که از دسته هزارنفری سپاه مغول بودهاند. بعضی برای علل تسمیه هزاره بدین نام وجوهی دیگری ذکر کردهاند.

مرحوم وحیدی فولادیان میگوید: هزارهها به این جهت به این نام مسمی شدهاند که از هزارستان هزار چشمه خوشگوار بیرون آید، و قبل از اسلام در آن ولایت هزار بتخانه بوده که بعد از اسلام به جای آن هزار مسجد و هزار منبر ساخته شده است و سلطان علاءالدین غوری به عنوان خراج، هزار اسب به سلطان سنجر سلجوقی تقدیم کرده است، سلطان شهابالدین غوری هزار غلام ترک و تاتار داشته است.

بعضی گویند وجه تسمیه هزاره به این خاطر است که سرزمین شان دارای هزار نهر و رود، و هزار دره و هـزار کـوه مـرتفع مـیباشد. مـحمّدحیات افـغان گـوید: وجـه

- بحر الفوايد، ذيل حوادث سال ١٣٠٧؛ ضياء المعرفه، صص ٢٤\_٤٧.
- ۲. تتمة البيان في تاريخ افغان.
   ۲. حيات افغاني، صص ۴۵۵\_۴۶۶.
  - ۴. کشف النسب، ج ۲. صص ۹۳\_۹۴.

تسمیهشان به هزاره آن است که در عصر سلاطین قدیم زابلستان این قوم سال به سال هزار سوار عوض مالیات به قشون شاهی آن زمان تقدیم میکردند و اهل ایران هزاره را بربری و مملکتشان را ملک بربر گویند.'

بعضی هزاره را محرف «خزری» میداند و میگوید اینان در اصل از ترکان اطراف دریای خزر قبل از آریایی ها میباشند.

عبدالحی حبیبی مینویسد: کلمه هزاره بسیار قدیمی است و اصل آن «هزاله» بوده که به مرور ایام به هزاره تغییر شکل یافته است و آن مرکب از دو کلمه «هو +زاله» است که به معنی خوشدل و خوشقلب می باشد و چون مردم این کوهستان پاکدل بودهاند، از این رو به این نام مشهور شدهاند.<sup>۲</sup>

#### 13- نژاد مغول

اقوام افغانستان و سابقه تاریخی آنها را در صورتی میتوانیم درست بشناسیم که شناختی هرچند مختصر از قبایل مغول و مغولستان قدیم داشته باشیم. نژاد مغول گاهی به همهٔ نژاد زرد اطلاق میشود؛ ولی منظور من در اینجا فقط مغول خاص میباشد. منشأ کلمه «مغول» دقیق معلوم نیست. به عقیده آکادمسین روسی، واسیلیف، این

کلمه مصنوعی و کتابی است و از شکل چینی «من\_غو» (منکو) گرفته شده است. ۳

ژنرال سر پرسی سایکس گوید: «مغول» از «مونغ» گرفته شده و به معنی جسور و بیباک است.<sup>۴</sup> بعضی آن را از «منگ» و «کول» مرکب دانسته که منگ به معنی هزار و کول به معنی دریاچه است روی هم به معنی هزار دریاچه میباشد و چون در مغولستان دریاچه های بزرگ و کوچک فراوان بوده از این رو ساکنین آن بدین نام شهرت یافته اند.

رشیدالدین فضل الله کلمه مغول را مرکب از «مونگوال» دانسته، گوید: بـه مـعنی فرومانده و سادهلوح.<sup>۵</sup>اماً به نظر من مغول باید معنی شجاع و بیباک داشته باشد، زیرا چنگیزخان بعد از آنکه بسیاری از قبایل مغول را زیـر فـرمان خـود درآورد، در یک مجلس قومی (قوریلتای) در طی سخنرانی اش گفت: «این مردمانی که در آینده شریک نیک بختی و بدبختی من خواهند بود و این مردانی که قلب شان در وفاداری به پاکی دُرّ و الماس است، رأی من بر این است که بعد از این به همه مغول گفته شود».<sup>۶</sup> آن چـه

- ۲. حیات افغانی، صص ۴۵۵\_۴۶۶.
   ۲. مجله آریانا، سال ۱۳۴۱، شماره ۵، ص ۸۰.
   ۳. چنگیزخان چهره خون ریز تاریخ، ص ۳۸، قسمت پاورقی.
  - جامع التواريخ، ج ١، ص ١٣آ.
     جنگيزخان، هارولد لمب.

مسلم است اقوام مغول پیش از این تاریخ، بدین نام یاد نمی شدند بلکه هر قوم با نام محلی خویش یاد می شد. ۱

۱۴\_ مهاجرت مغولان به سوی شرق و غرب از حدود پنج یا ششهزار سال قبل شرایط جوی در مناطق وسیعی از شرق مغولستان گرفته تا استراخان تغییر پیدا میکند و میزان بارندگی کم و کمتر می شود. دشت های سرسبز و پر از گیاه در طول چند قرن به بیابان های خشک و ریگزار تبدیل می گردد. چنانچه ما امروز شاهد آنیم، هماکنون یکی از بزرگترین بیابانهای آسیا به نام صحرای «گُبی» در قلب مغولستان قرار دارد. سرزمین قزاقستان، قرقیزستان، ازبکستان و ترکمنستان نیز دارای بیابانهای خشک و ریگزار فراوان میباشند. تغییر شرایط جوى مهاجرتهاي عظيم را به دنبال داشته است. چنانچه اقوام آريا به سوى جنوب شرقی سرازیر می شوند. مغولان هم به سوی شرق و هم به سوی غرب مهاجرت مي كنند. مغولاني كه به سوى شرق هجوم بردند شبهجزيره كره و ژاپن را اشغال كردند. مغولان ژايني با مردم ماله درآميخته نژاد كنوني ژاين را تشكيل ميدهند و نژاد كره هم اصالت مغولي دارند. مهاجرت به سوى غرب بعداً شروع شد. از جمله در قرن پنجم میلادی در حدود سال های ۴۳۴ قبیله «هون» به رهبری «آتیلا» از مغولستان ظهور کرد و قسمتهای وسیعی از آسیا و اروپا را لگدمال سم اسیان خود نمود و امپراتوری روم شرقي و غربي را مغلوب و ملزم به پرداخت خراج کرد. وي ترس و وحشت فراوان در میان مردم اروپا ایجاد نمود و به بلای آسمانی ملقب گردید.

دربارهٔ خشکسالی های متواتر و وحشتناک شمال چین و مغولستان اخیراً دانشمندان به نظریات تازهای دست یافتند. ۲۵۰ سال قبل از میلاد در شمال چین و نیز در مغولستان قحطی شدیدی به وجود آمد که هزاران انسان از گرسنگی جان خود را از دست دادند و باقیمانده شان مجبور به مهاجرت شدند. شروع این قحطی از ۲۰۷ قبل از میلاد بوده است. در علت بروز چنین قحطی وحشتناک دانشمندان حدس های گوناگون میزنند. بعضی آن را مربوط به افزایش فعالیت های خور شیدی میدانستند. ولی اخیراً دانشمندان امریکا علت اصلی این قحطی ها را فعالیت آتش فشانی های کوهای «آیسلند» که در سال ۲۱۱ قبل از میلاد شروع شده بود اعلان کردند. فعالیت

۱. مغول يعنى دلير و شجاع، داستان تمدن، ويل دورانت، ج ۱، ص ۳۶۲.

آتش فشانی های این جزیره به قدری شدید بود که تا چند سال، جلو تابش اشعهٔ خورشید در مناطق شمالی گرفته شد و در اثر سرما و یخبندان سکونت در مناطق شمالی مشکل گردید و باعث بروز قحطی ها و تلفات انسانی و حیوانی و سرانجام مهاجرت اقوام شمالی گردید.<sup>۱</sup>

مغولان به سوی چین نیز به تهاجم و تاخت و تاز می پرداختند. گفته می شود دیوار عظیم چین به منظور جلوگیری از تاخت و تاز آنان ساخته شده است. دیوار چین در سال ۲۱۱ قبل از میلاد به دستور امپراتور چین «شی هوانگ تی» ساخته شد و ساختن آن اقلاً ۱۸ سال طول کشید و هزاران انسان جان خود را از دست دادند. این دیوار به خط مستقیم ۱۸۰۰ کیلومتر و با پیچ و خمهایش ۲۰۰۰ کیلومتر طول دارد و به ارتفاع تقریباً ۷ متر و عرض حدود ۶ متر می باشد. در تاریخ مغول از مهاجرت به سرزمین ناشناختهای به نام «ارگنهقون» نیز سخن رفته است که من بعداً در این باره مطالبی خواهم نوشت. در مهاجرت اقوام یفتلی و کوشانی به افغانستان که اگر همهٔ آنها را

1۵ ــ تاتار تاتار قوم عظیم و پرجمعیت و دارای شاخههای بسیار بوده است و خود شاخهای از قوم مغول به حساب میآمد. آنان از اولاد النجه خان بن کیوکخان و یا بنابر بعضی منابع از اولاد تاتارخان بودند که تاتارخان برادر مغولخان بود و اولاد این دو نفر بنابراین بنی اعمام همدیگرند.۲

تاتارها از سرحد مغولستان و کاشغرستان تا سواحل دریای خزر و بعضاً تا کنار دریای سیاه و از افغانستان تا سیبری پراکنده بودند. در لغتنامه دهخدا حدود تاتارستان قدیم را چنین بیان کرده است: «حد شمالی آن کلموک مشهور به قالماق و روسیه، حد شرقی آن تاتار چین، حد جنوبی آن ایران و کابل، حد مغربی آن دریای خزر». "تاتارستان نام جمهوریای بود در شوروی در سواحل ولگا پایتخت آن قازان نام داشت که روسها مردم آن را به جرم مسلمان بودن و آزادی خواهی، بعضی را اعدام و بعضی را با خاندانشان دسته جمعی به سیبری تبعید نمودند و بدین طریق جمهوری خودمختار و مسلمان تاتارستان از صفحه جغرافیای شوروی محو شد.

۱. مطالب خشکسالی های شمال چین و آتش فشانی کوههای آیسلند را اوایل سال ۱۳۶۷ از تلویزیون ایران شنیدم و ضبط کردم و اگر منبع آن را در کتابی یافتم در چاپ بعدی درج خواهم کرد. ۲. لغتنامهٔ دهخداه ذیل اسم تاتار و تاتارستان. نام تاتار در سنگنبشته کول تکین (قول تکین) ذکر شده است. ۲ در کتیبه اورخان نام دو طایفه تاتار (سی تار و نه تار) یاد شده است و در آن عصر، مراد از نام مذکور، مغول یا بخشی از مغولان بود. بعد از عصر فتو حات چنگیز بسیاری از قبایل تابع او به نام مغول خوانده شدند.۲

تاتارها از قدیم با آریایی ها همسایه بودند که گاهی در صلح و صفا به سر می بردند و گاهی در جنگ و جدال جنگ های افسانه ای میان ایران و توران که در شاهنامه آمده است، همان جنگ میان ترک و تاتار و آریا بوده است. کوروش در اواخر عمر خود به شرق لشکرکشی نمود تا اقوام زردپوست آن سامان را تحت سلطه درآورد و به همین منظور اقوامی چون «داهه»ها و «دربیگ»ها را که به نوشته استرابون بین دریا چه آرال و دریا چه خزر اقامت داشتند مطیع خود نمود.<sup>۳</sup>

ظاهراً داریوش عدهای از تاتارها را باجگذار خود قرار داد و در کتیبه داریوش از تاتارستان قدیم (ساتراپی) یاد شده است.۳

مسلمانان، قبایل مغول را قبل از چنگیز به نام تاتار می شناختند و از نام مغول آگهی نداشتند. اروپاییان حتی بعد از فتوحات چنگیز سپاهیان او را به نام تاتار یاد میکردند؛ «چشمتاتاری» یعنی چشم بادامی و مورب.<sup>۵</sup>

تاتارها به شجاعت و تیراندازی معروف بودند. چنانچه به تیزهوشی نیز شهرت داشتند. حکیم سنایی غزنوی گوید:

ترمزاجی مگیر در سقلاب خشکمغزی مپوی در تاتار سقلاب طوایف «اسلاو» امروزی هستند که بیشتر ساکنین چکوسلواکی را تشکیل میدهند. شعرا از چشمان بادامی تاتار و آهوی تاتار زیاد یاد کردهاند. نظامی گوید: گفت کای چشمتنگ تاتاری صید ما را به چشم می ناری

ناصرخسرو گوید: نه در پر و مـنقار رنگـین سـرشته چو گُل مشک خرخیز و تاتار دارد □

۱. تاریخ سیاسی و اجتماعی ترکمن ها، ص ۷۵. ۲. دایوةالمعارف فارسی، ج ۱، ذیل کلمه تاتار و تاتارستان. ۳. مجله اطلاعات هفتگی، شماره مسلسل ۲۳۲۷، ص ۵۳. ۴. جغرافیای سیاسی کیهان، صص ۱۴–۱۵. منوچهری میگوید: هم گوهر تن داری هم گوهر نسبت مشکست در آنجا که بود آهوی تاتار دیگری گوید:

چو بر سنبل چرد آهوی تاتار نسیمش بوی مشک آرد به بازار

**۱۶ ـ تشخیص ترک و مغول** تشخیص سرزمینهای ترکنشین از مغولنشین، همچنین تشخیص اقـوام تـرک از مغول برای مورخین خالی از اِشکال نیست.

این مشکل اولاً، به خاطر آن است که بسیاری از اقوام مغولی، زبان خویش را رها نموده به زبان ترکی حرف میزنند. از ایـنرو عـدهای از نـویسندگان بـدون تـوجه به نسبشان آنان را ترک نوشتهاند. و حال آنکه درواقع مغولیاند.

دوّم، به خاطر فرهنگ مشترک ترک و مغول، این دو نیژاد از حیث لباس، طرز زندگی، بازیها، ورزشها و افسانهها به طور شگفتآوری نزدیک به هم می باشند.

سوم، به خاطر اختلاط و امتزاج نژادی از راه از دواج و خویشاوندی. چون ترک و مغول در طی قرنها با هم مجاور بودهاند. از این رو از حیث نژاد در هم آمیخته شده اند به قسمی که بسیاری از اقوام شان دورگه شده و از حیث قیافه نیز مشکل است که آن ها را از هم تشخیص داد. بعضی مدعی شده است که ترک، نژاد واحدی نیست. بیشتر ترکان آلبانی و ترکیه فعلی و ترکان آذربایجان نژاد خاص خود را دارند و بقیهٔ ترکان در اصل مغولی نژادند. بعضی از مورخین ترک و مغول را پسر عموهای همدیگر و از تبار واحدی می دانند؛ که هر دو در «النجه خان» شخصیت افسانه ای به هم می پیوندند و تنها وجه مشخصهٔ این دو قوم زبان شان است.

یکی از اقوام بزرگ ترک قبایل «اویغور» میباشد که به معنی به هم پیوستن و مدد کردن است و یا به معنی اولوس و جمعیت میباشد. اویغورها دارای تمدن نسبتاً پیشرفتهای بودند. خط و الفبای مخصوص به خود داشتند. محل اصلی آنها ولایت سینکیانگ چین یا ترکستان شرقی بود و آنان تا حدود تخارستان افغانستان نیز پراکنده بودند.' سینکیانگ احتمالاً نخستین مهد آدمیزاد نیز بوده است.' سیدعلی میرنیا

۱. تاریخ فتو حات مغول، ص ۳۹؛ تاریخ ترکمن، صص ۳۱\_۳۳ جامع التواریخ، ج ۱، صص ۳۳، ۱۰۵.
 ۲. مجله مشکوة، پاییز ۱۳۶۶، ص ۱۷۴، شماره ۱۶.

می نویسد «او یغورها، قارلوقها، (قلغ) قبچاقها، ترکند و از حیث نژاد با مغولها مخلوط شدهاند.» ۱

سلاطین غزنوی از ترکان اویخور و از شاخه ایل قارلیق بودند. قارلوق که به صورت: قرلق، قارلیق، قرلغ و قلغ آمده، امروزه تعدادی از بقایای آنان در میان مردم هزاره در منطقهٔ شیخعلی زندگی میکنند و خود هزارهاند. علت اینکه بسیاری از اقوام مغول، زبان اجدادی خود را رها کردهاند، و زبان ترکی را فراگرفتهاند، شاید به خاطر تکامل زبان ترکی باشد. زبانشناسان، زبانهای عمده دنیا را به سه دسته عمده تقسیم کر دهاند.

۱\_زبانهای تکهجای و تکسیلابی مانند: زبان چین، تبت و جنوب شرق آسیا. ۲\_زبانهای پیوندی مانند: زبانهای هندواروپایی. ۳\_زبانهای التصاقی مانند: زبانهای اورال آلتایی.

در زبان التصاقی اصل کلمه پابرجـاست و بـه هـیچوجه تـغییر نـمیکند. فـقط بـا چسباندن پسوندها معانی تغییر میکند.

زبان ترکی جزو زبانهای التصاقی است. میگویند زبان ترکی باقاعده ترین گویشها است. زیرا؛ تنها در آن یک فعل بیقاعده (فعل بودن) وجود دارد و حال آن که در زبان انگلیسی که یکی از زبانهای پیشرفته دنیا است، ۱۹۴ فعل بیقاعده موجود است.۲

خلاصه کلام آن که ساکنین ترکستان شرقی (کاشغر) و ترکستان ماوراء آمو (ترکستان روس) و ترکستان افغانستان، اغلب مردمی بودهاند با زبان ترکی و نژاد مغولی. تنها در این میان اقوام سغد قدیم و تاجیکهای تاجیکستان را باید استثنا کرد.

۲. مجله اطلاعات هفتگی، ص ۳۷، شماره ۲۳۳۲.

بخ<sup>ش هفتم</sup> **سوایق تاریخی بنراره ک** 

۱\_ منشأ نژادی اقوام هزاره

دربارهٔ اینکه مردم هزاره از کجا آمدهاند و با کدامیک از نژادهای عمده بشری پیوند میخورند آیا از قدیم در افغانستان بوده و یا بعداً آمدهاند؟ سخنان و احتمالات گوناگون ابراز شده است.

من تردیدی ندارم که هزارهها از نژاد زرد و شاخه مغول میباشند و نیز تـردیدی ندارم که اغلبشان حتی قبل از اسلام در افغانستان بودهاند.

پس آنچه که در افواه مشهور است که اینان از بقایای سپاه چنگیزخاناند، حقیقت ندارد؟

بلی، در جواب باید گفت: «رب مشهور لا اصل له». هزاره ها یقیناً از بقایای سپاه شخص چنگیزخان نیستند و در هیچ تاریخی هم نیامده که خان مغول دسته ای از سپاهیان خود را در این سرزمین سرد و کوهستانی و بی حاصل، بدون کدام هدف استراتژیکی جاگذاشته باشد. رشیدالدین فضل الله، اسامی هزاره های چنگیزی را به تفصیل نوشته است که هیچ کدام آن ها با نام هزاره های افغانستان تطبیق نمی کند.<sup>۲</sup> ولی این سخن بدان معنا نیست که در زمان ایلخانیان و یا جغتائیان دسته هایی از اقوام مغول به هزاره ها نپیوسته است.

خاورشناسان فرانسوی این نظریه را که هزاره ها از بقایای سپاهیان مغول میباشند، عموماً رد کردهاند. امّا خاورشناسان انگلیسی برعکس آن را تأیید نمودهاند. با توجه به این نکته که انگلیسی ها در زمان تسلطشان بر هند نظر استعماری داشتند و با هر وسیله ممکن میخواستند که زمینه نزاعهای قومی و مذهبی را در میان مردم فراهم کنند، پس نمی شود به قول آن ها چندان اعتماد نمود. اینک برای دستیابی به حقیقت امر ناگزیرم که این موضوع را مفصل تر مورد بحث قرار دهم و در ابتدا نظرات دانشمندان را بیاورم. ظاهراً اولین کسی که نوشته هزارهها از بقایای سپاهیان مغول میباشد؛ ابوالفضل علاّمی مورخ عصر اکبرشاه بوده است. او در اکبرنامه مینویسد که: هزارهها از سپاهیان منکوقاآن نبیره چنگیزخان است. بعد از او عدهٔ زیادی از مورخین، جغرافیانگاران سیاحان از او متابعت کرده و همان سخن را تکرار نمودهاند.

در دایر ةالمعارف اسلامیه که حدود ۱۰۰ سال قبل توسط عدهای از دانشمندان غربی نوشته شده و در مصر آن را به زبان عربی برگرداندهاند، آمده است: هزارهها از بقایای لشکر منکوقاآن میباشند لکن مدرک قطعی در اینباره به دست نیامده است و بر فرض صحت این ادعا آنان به تدریج با مردم اصلی آن سامان حل شدهاند.<sup>۱</sup>

بلیو گوید: این مردم با همهٔ نژادهای دیگر افغانستان فرق دارند و قسمت بزرگی از مملکت را اشغال کردهاند که از مرز کابل و غزنه تا هرات و از نواحی مجاور قندهار تا بلخ امتداد دارد و از تمام اقوام دیگر افغانستان مجزا هستند. تماس و ارتباط آنها فقط در نواحی مرزی است. در مورد اصل و منشأ هزاره تردیدی وجود ندارد. زیرا قیافه و خصوصیات دیگرشان میرساند که آنها از تاتارهای سپاه مغول میباشند و دربارهٔ تاریخ و زمان استقرارشان در این نواحی اطلاع کاملی وجود ندارد.<sup>۲</sup>

ژ. فیریه فرانسوی هزارهها را ساکنین اصلی افغانستان میداند و میگوید آنها در زمان حملات اسکندر در همان محلی زندگی میکردند که فعلاً بود و باش دارند. او برای اثبات ادعای خود از نوشتههای مورخ قدیمی یونان «کورتس» دلیل میآورد و نتیجه میگیرد که اجداد هزارهها در زمان اسکندر در مرکز افغانستان زندگی میکردند.

ژ. هارلان گوید: هزارهها از تزویج متقابل باختریهای قدیم و تماتارهایی که در مناطق شمالی ایران زندگی میکردند به وجود آمده و ظاهراً توسط اسماعیل سامانی به مناطق مرکزی افغانستان رانده شدهاند.

م. الفنستن رابرتس و گ. وامبری: هزارهها را مغول میدانند. امّا رشیدالدین فضلالله و جوزجانی ثابت میسازند که نه خود چنگیز و نه هیچیک از فرماندهانش اسکان در مناطق فعلی هزارستان را صادر نکردهاند. پروفسور پتروشفسکی نیز هزارهها را مغول میداند.

بعضی از دانشمندان گویند: هزاره ملتی است که از اختلاط و ترکیب ترک و مغول به وجود آمدهاند. مانند: ک. فردیناند. وی. ی. بیکن و برمودین شرقشناس شوروی.

- دایرةالمعارف اسلامیه، ج ۲، ذیل اسم «افغانستان».
- ۲. مردم شناسی ایران، ص ۶۹، به نقل از نوشته بلیو، صص ۱۱۳\_۱۱۴.
  - ۳. تاریخ ملی هزاره، صص ۹\_۱۳.

طبق نظریه دمورگرفت: «استخوانبندی صورت و چهره هزارهها بیشتر به تبتیها شباهت دارد و کمتر به مغولها میماند. قرلوقها پیش از حملات مغول ساکنین مرکزی افغانستان را تشکیل میدادند. (

شير محمّدخان ابراهيم زي مي نويسد: اين سخن كه هزاره ها از سياه مغول اند، اصلي ندارد. چرا که قبل از عهد چنگیزخان این قوم الوس کان و خالقی بسیار بودند. و مصنف حیات افغانی که در اکثر حالات متابعت روایت (انـریبل الفـنستن) مـورخ انگلیسی و ابوالقاسم هندو، شاه مصنف تاریخ فرشته را می نماید، روایت می کند که قوم «هزاره» از شاخه الوس «چرکس» است و چرکس قوم مشهورند از ترکانی که در نواحی داغستان ملحق الحدود روسيه بودهاند. فقط بابرشاه در تصنيف خود بيان نموده كه مردم هزاره (هزاره های میدان) زبان مغول دارند، مگر مرادش به خوبی معلوم نمی شود. او دربارهٔ ترکمان قصبه هزاره می نویسد و توک دری را (؟) شامل هـزاره کوهستانی نمی نماید. و می نگارد که ترک و ایماق که در علاقهداری میدان سکونت دارند به قیاس نمی آید که در زبان شان این قدر الفاظ ترکی چرا هست؟ اگر مغول و چرکس هستند، پس ترکی چرا نمیگویند و به زبان فارسی چرا تکلم میکنند؟... و از این سخن مستفاد شد که قبل از خروج افغان بر غزنی و دیگر اقطاع جنوبی، هزاره نیز قابض بودند که اوشان را افغانان به تدریج طرف هزارستان رانده اند. مؤلف حیات افغاني، هزاره و ايماق هر دو را از نسل ترخان تاتاري نوشته و اين هر دو قوم را از يک نسل قرار داده و گفته است وقتی که مسلمان شدند از همدیگر جدا شدند. زیرا که ايماق يخته سنى و هزاره شيعه كته (بزرگ)اند. و اين اختلاف مذهبي موجب افتراق قومي ايشان شد. عبدالضعيف رساله هذا (شير محمّدخان ابراهيم زي) گويد: در بودن هزاره از نسل یافث بن نوح<sup>(ع)</sup>که تاتار و مغول هر دو از نسل اویند، هیچ شکی نی و در بودن خرلخ و خاقان هزاره از نسل ترک شبهای نیست. چنان چه از معراج النبوه و روضة الصفاو ديگر كتب معتبره واضح است.

احمد حامی، استاد دانشگاه تهران، درباره اصل و منشأ هزاره ها نظریهای نزدیک با نظر شیرمحمّدخان ابراهیمزی دارد. در پاورقی کتاب راهسازی از روی زمین تا چرخ غلتان آورده است: «خزرها (هزارهها) مردمیاند ترکنژاد که از شـمال دریای خـزر به فلات ایران رفته و از ری و قومس (سمنان) رهسپار خراسان شدهاند. امروزه در مرز خاوری خراسان به نام هزاره یاد می شوند».

همان جا. ۲ تو اریخ خور شید جهان، صص ۳۱۴\_۳۱۶.

۳. راهسازی از روی زمین تا چرخٌ غلتان، احمد حامی، چاپ ۵، ص ۳۳، پاییز ۱۳۷۴، نشر دانشگاه تهران.

در دایر ةالمعارف اسلامی آمده است در کوههای مرکزی از غزنه تا هرات و از شمال بامیان تا مرکز هلمند قوم مغولی یا نسل ترک و مغول سکونت دارند. هزارهها (بربری) تا حدود ایران پراکندهاند. سرداران پرقدرتی دارند که در قصرهای مانند حکام زندگی میکنند. آنها شیعهاند و تا زمان عبدالرحمان به صورت نیمهمستقل خودمختار بودند.

در دایر ةالمعارف بریتانیکا میخوانیم هزاره منشعب از قبیله مغولاند و در جبال مرکزی افغانستان زندگی میکنند. گفته میشود که آنها از باقیماندهٔ سپاه چنگیزاند. در حالی که فاتح بزرگ موقعی که در سال ۱۲۲۷ میلادی به منگولیا بازمیگشت و در همین سفر فوت کرد کسی را باقی نگذاشت. هزارههای غربی (قلعه نو) ممکن است در اصل یاغیهایی باشند از لشکر هلاکوخان.

میرزا عبدالقادر آقهباشی می نویسد این قوم (هزاره) به سبب بود و باش در صحرا از علم محروم ماندهاند و حقیر شمرده می شوند و الا در نسب شان اعتراضی نیست (یعنی مغولاند) و از عظمای این قوم میرزا سنجر هزاره، میرزا شادمان هزاره<sup>۲</sup> و میرماشی هزاره بودهاند.<sup>۳</sup>

آقای او تادالعجم که دربارهٔ تاریخ هزاره تحقیق نموده است، مینویسد در کابل در منزل سناتور بازنشسته نادرعلی جاغوری رفتم و از ایشان دربارهٔ تاریخ و نژاد هزاره پرسیدم، جواب دادند: «ما از نژاد مغول هستیم ولی دلیلی نیست که حتماً از فرزندان چنگیز باشیم».<sup>۴</sup>

اوتاد العجم با دیگر تاریخدانان هزاره نیز مصاحبههایی کرده از جمله مینویسد: آقای فقیرحسین هزاره معروف به عندلیب که در سن ۱۱۰ سالگی در کویته زندگی میکند و به چندین زبان رسمی دنیا آشنا است و در بیان حقا که نام عندلیب برازندهٔ او است، با وی ساعتها ملاقات و گفتوگو داشتم، ایشان معتقدند که این نام (هزاره) به این علت است که قوم ما بسیار وسیع و حداقل هزار قبیله بودهاند، این است که نام ما را هزاره گذاشتهاند و ربطی به هزاره چنگیز ندارد.<sup>۵</sup>

دایر ةالمعارف بریتانیکا، ج. ۱۱، ص ۱۹۹.

۲. میرزا شادمان معاصر اکبرشاه رهبر هزارههای غزنی و قندهار و پرچمدار تشیّع بود که قاضی نـورالله در مجالس المؤمنین از او ستایش بسیار کرده است. وی از رجال بزرگ و از شجاعان روزگار بود. تاخت و تاز فرقه تاریکی را در ساحات غزنی به خوبی دفع کرد و جلالهٔ تاریکی رهبر آن فرقه را زخمی نمود. اکبرشاه به وی احترام عمیق قائل بود. نگاه کنید به اکبرنامه ذیل حوادث سال ۱۰۰۹، ج ۲، صص ۴۹۲ و ۵۲۵ و ۵۷۷ دبستان مذاهب، صص ۳۸۷\_۳۸۸ مجالس المؤمنین، ج ۱، ص ۱۰۲.

۴. تاریخ معاصر قوم هزاره، صص ۱۷۔۲۰ و ۴۳. . . . ۵. همان، صص ۱۷، ۱۸، ۲۰ و ۴۳.

آقای خدانظر قنبری بهسودی ساکن کویته نیز دربارهٔ هزاره صاحب اطلاع است و مقاله جالبی درباره علت نام هزاره در مجله ذو الفقار، مورخ دسامبر ۱۹۷۲ میلادی به چاپ رسانده، ایشان معتقدند که هزاره مغولاند امّا قبل از چـنگیز در غـرجسـتان بودهاند.<sup>۱</sup>

دکتر ریچارد پتر، که مدت ۱۰ سال در رشتهٔ مردم شناسی راجع به افغانستان در دانشگاه لندن تدریس می کند و مدتی در افغانستان بوده، اقوام و قبایل گوناگون آن را از نزدیک دیده است و کتابهایی دربارهٔ افغانستان نوشته است از جمله: تضاد میان عشایر و دولت در ایران و افغانستان و نیز مراتع و سیاست را به رشته تحریر درآورده است، درباره هزارهها می نویسد: زبان هزاره گویشی از فارسی دری است و در آن از لغات مغولی استفاده فراوان شده است و این زبان به له جه هزاره ای موسوم است. واقعیت آن است که منشأ هزارهها هم چنان در پردهٔ ابهام باقی مانده است، بعید نیست که نیاکان آنها شامل ساکنین جبال هندوکش نیز بشود. هزاره ها در قرن ۱۵ و ۶۶ میلادی به محل سکونت فعلی خود عقب نشینی کردند و علت آن فشار پشتونها از سمت جنوب و تهدید ازبکها از شمال بود. هزارهها طی سالیان دراز از مأوا و استقلال نعود سرسختانه دفاع کردند. در قرن ۱۹ تحت حکومت پشتونها درآمدند. هزارهها به سخت کوشی و تیز هوشی و قابل انطباق شهرهاند. میخاییل ویر می نویسد: هزارهها قبل از چنگیزخان در هزارستان متوطن بودهاند و منشأ خیلی قدیمی تر دارند که امروز قابل تشخیص نیست.

۲-نظر موسیو فوشه موسیو فوشه محقق و باستان شناس فرانسوی که خود مدتی در افغانستان مشغول به تحقیق در آثار باستانی این کشور بوده است، از جمله درباره بامیان تحقیقاتی نموده و نیز مردم هزاره را از نزدیک دیده است. تحقیقات جالب و قانعکنندهای دارد که من فقط قسمتهایی از گفتههای او را خلاصه نموده در این جا می آورم.

او مینویسد: هزارهها هم از حیث نژاد و هم از نظر ظاهر و اخلاق و عادات اختلاف غریبی با قبایل دیگر افغانستان دارد. به محض اینکه مسافری وارد هزارستان می شود

همان.
 ۲. رادیو بی.بی.سی، مورخه شب شنبه ۱۳۶۶/۲/۲۵، به نقل از دکتر پتر.

۳. سایهروشن.هایی از وضع جامعه هزاره، ص ۲۱، به نقل از زبان هزاره و مغول.های افغانستان، چاپ استرالیا، مجله افغانستان ژورنال، شماره ۳، سال دوّم، ۱۹۷۵ میلادی.

متوجه میگردد که سکنهٔ آن مانند مغولها چشمان متمایل به طرف پایین و گونههای برجسته دارد. ریش آنها کمپشت است، در لباس مردها و زنها خصوصاً در کلاه آنها خصوصیّات غریبی وجود دارد. زنان هزاره عمامههای بزرگ به سر دارند که انتهای آنها در پشتشان آویزان است.

و مردانشان فقط عرقچین یاکلاه نوک تیز به سر دارند که معمولاً از پوست درست شده است. این مردمان ساده که در ارتفاع ۲۰۰۰ تا ۳۰۰۰ متری مسکن دارند، زندگی خود را با وضع آب و هوای ناحیه مسکونی خود انطباق دادهاند. در ابتدای زمستان جوانها و زورمندان قبیله به طرف جلگه سرازیر می شوند، تا کار و عملگی پیداکنند و برای هیأت باستان شناسی فرانسوی کارگران خوبی می باشند. خانواده آن ها در این فصل، در خانه های گِلی که در میان کوه ها ساخته شده زندگی میکنند، که روی آن ها را برف می پوشاند. فقط یک سوراخ در اطاق مسکن آن ها و جود دارد که از آن هوا وارد می شود و دود خارج می گردد. روی این سوراخ دری از سبد قرار دارد که از داخل اطاق آن را می توانند در موقع وزش باد ببندند و در مواقع دیگر باز کنند. گله و گوسفند شان

در اوّل سال کارگران هزاره به سوی دهات فقیر خود برمیگردند و به زراعت مشغول میشوند و در هر جاکه شیب کوه اجازه بدهد با گاوآهن بدوی حتی در کنار برفی که در حال آب شدن است مشغول کار میشوند و زمین را برای کشت جو مهیا مینمایند. در مقابل هر خانه، کارگاهی بسیار سادهای روی زمین کار گذاشته شده و زنی مقابل آن نشسته با پشم گوسفندان قالی و پارچههای بسیار ضخیم می بافند.

ابوالفضل، نویسنده تاریخ اکبر شاه چنین اظهار نموده است که این مردم کوهستانی قسمتی از لشکریان چنگیزند که در این سرزمین ماندگار شدهاند. تمام نویسندگان بعد از او هم این مطلب را تکرار نمودهاند. بدون این که از خود سؤال کنند چگونه یک فوج هزاره از لشکریان چنگیز در میان این کوههای سخت به حال خود و اگذاشته شدهاند؟ و چگونه ملتی را تشکیل دادهاند؟ برای این که این مطلب را بتوانند تا اندازهای به حقیقت نزدیک کنند لازم دیدهاند ابتدا ثابت کنند که این ناحیه تا قرن هفتم هجری غیر مسکونی بوده است. در اوایل قرن اوّل همجری هیوان تسانگ همراه یکی از پادشاهان افغانستان که در اطراف کشور خود گشتی میزد تا هم مالیات عقبافتاده را وصول کند، هم قدرت مرکزی را به قبایل اطراف نشان دهد، از این نقطه نیز عبور کرده است. وقتی مسافر مزبور به اتفاق کاروان شاهی وارد هزارستان می شود، هوای سرد و خُلق ناهنجار ساکنین را که حتی زبانشان با زبان همسایگانشان اختلاف داشته، یادداشت میکند و به همین طریق از قیافه چینی مآبی که امروز هم مردم این ناحیه دارند تعجب میکند. همان طوری که مسافر انگلیسی «مورگرافت» که مستقیماً از «لاخ» میآمد، وقتی به هزاره رسیده، اظهار نموده که در کوههای افغانستان مردمی را مشاهده نموده که در «تبت» شرقی دیده بود، از این هم بالاتر این که هزار سال پیش از مسافرت هیوان تسانگ، «اسکندر» ناچار شد از جنوب به طرف شمال از جبال افغانستان عبور نماید. مورخان او مینویسند که: اسکندر یک نوع مردم تازهای مشاهده کرد که از دیگران بسیار سرکشتر بودند. شرحی که «کنت کورس» از خانههای گِلی آنها می دهد، با آنچه مسافری به نام «فریه» نقل میکند و آنچه امروز هر مسافری می تواند به چشم ببیند، کاملاً تطبیق می نماید.

این مدارک مسأله نژادی مهمی را روشن مینماید که اهمیّت آن از مسألهٔ خصوصی هزاره تجاوز میکند. این مطلب به ما نشان میدهد که در حقیقت نهفقط فلاتهای مرتفع ماورای هیمالیا بلکه تمام دنبالههای جبال هندوکش تا منتهی الیه غربی آن در زمان قدیم محل سکونت قبایلی از نژاد چینی و تبتی بوده است. فقط دستهٔ غربی این قبایل به علت هجوم قبایلی که از شاهراه تهاجمات هندوستان کردهاند، از قسمت شرقی مجزا گشتهاند. تنها به این طریق می توان، دو مسأله مهم جغرافیایی را توجیه نمود.

دیگر اینکه کشور هزاره یکی نیست، بلکه دو کشور هزاره موجود است. یکی آنکه در بالا از آن بحث شد و دیگری در طرف دیگر بریدگی ناشی از معبر شمال غربی در کوههایی که ساحل چپ انحنای بزرگ رود سند را احاطه کردهاند و بنابراین مجاور با «بلتستان» و «لاخ» میباشند.<sup>۱</sup>

## ۳۔ نظر محققین افغانی

دکتر سید مخدوم رهین مینویسد عدهای پنداشتهاند که قوم هزاره از بازماندگان سپاه چنگیزاند. اگرچه تاریخنویسان قدیم هم این نظر را معتبر نـمیدانـند، ولی مـحققان امروزی نظریه مذکور را کاملاً رد کردهاند. بنابر نـوشته هـیوان تسانگ کـه در دورهٔ کوشانی در افغانستان آمده است، قوم هزاره قرنها پیش از ورود اسلام به این سرزمین

تمدن ایرانی، صص ۴۳۶\_۴۴۱؛ مسأله هزاره جات، مقاله آ. فوشه.

در این کشور میزیستند. در ادبیات و تواریخ دورهٔ اسلامی قرن سوم و چهارم هجری اطلاق ترکغرجه به قوم هزاره شده است. شواهد و قرائن بسیار دیگری نیز در دست است که ارتباط هزاره را با چنگیزخان کاملاً رد میکند.<sup>(</sup>

پوهاند دکتر جاوید و عمر صالح مؤلفان جغرافیای صنف نهم معارف، مینویسند: این طایفه (هزاره) از اقوام اصیل و بومی این سرزمیناند که قبل از مغول (چنگیز) به نام غرزه یعنی غرجستانی معروف بودهاند و سلسله شاهان غور و شاهان بامیان از میان همین اقوام بودهاند. نژاد هزاره ممکن است اختلاطی از اقوام اورال آلتایی داشته باشد، امّا مسلماً این اختلاط در مدت کمتر از دوهزار سال صورت نگرفته است.<sup>۲</sup>

حسین نایل که در تاریخ هزارهها تحقیقات دقیق نموده است نیز معتقد است که هزارهها از قدیمالایام و از زمانهای دور در مرکز افغانستان بودهاند.۳

احمدعلی کهزاد به طور ضمنی میرساند که هزاره ها از قدیم در افغانستان بودهاند. زیرا درباره قوم «لاچین» که در شاهنامه فردوسی آمده است احتمال داده است، قـوم لاچین که در گذشته های دور در مرکز افغانستان بوده، همین مردم هزاره فعلی بودهاند.

غلام محمّد غبار مورخ نامدار افغانی هرچند بحث مستقلی در کتابش راجع به منشأ نژادی هزاره ها نیاورده است، امّا در ضمن انتخاب شدن احمدشاه سدوزایی به سلطنت، سخنی دارد که میشود تا حدی بیانگر اعتقاد او راجع به اصالت هزاره ها می باشد. او می نویسد همین که نادرشاه کشته شد قشون افغانی به طرف قندهار بازگشتند. در قندهار محمّدخان به خوانین غلجایی، ازبک، ابدالی، هزاره، بلوچ و تاجیک پیشنهاد کرد که جرگهای تشکیل و پادشاهی انتخاب شود، این جرگه در اکتبر ۱۷۴۷ تشکیل شد. سرانجام احمدخان ابدالی به سلطنت انتخاب گردید. آنگاه بعد از تشریح مختصر از اوضاع آن زمان کشور می گوید یک میلیون نفوس زحمت کش و کارکن هزاره که از هجوم چنگیزین طرف زیر ضربات خارجی و داخلی واقع شده بودند برای اعاشه و تفریح عدهای انگشت شمار ارباب و میر و بیگ و روحانی جان می کندند.

فئودالهای مسلط این منطقه، با اطاعت و تأدیم مالیات به دولت های مرکزی

۱. اشک خراسان، چاپ دوّم ۱۳۶۱، ص ۳۱. ۲. جغرافیای صنف نهم معارف، صص ۲۲–۲۳، چاپ کابل، ۱۳۴۵. ۳. سایهروشن هایی از وضع جامعه هزاره، صص ۱۹–۲۲. ۴. افغانستان در شاهنامه، کابل، ۱۳۵۵. افغانستان برای حفظ قدرت منطقوی خود تا اواخر قرن نوزدهم در مقابل تسلط مستقیم دولت مرکزی مقاومت سرسختی نشان دادند. در حالی که همین مردم سرسخت و کاری افغانستان بودند که قوت بشری چنگیزخان را در خود فرو برده و با وجود جذب خون مغول، دیگر از مغول خالص و زبان مغولی در مرکز افغانستان اثری نگذاشتند.<sup>۱</sup>

از این گفته من چنین استنباط میکنم که به نظر غبار، هزارهها قبل از چـنگیز در افغانستان بودهاند و هم در برابر حملات چنگیزخان مقاومت کردهانـد و بـعدها بـاز عدهای از مغولان به هزارهها پیوستهاند و در میان هزارهها به تحلیل رفتهانـد و نسـل جدیدی را به وجود آوردهاند.

يوهاند همام ميگويد: محققان در اين امر كه هيونگ نووهون ها همان ها هستند كه بعدها به نام مغول شناخته شدند و ترکان و تاتاران هم از این مردم ریشه گرفتهاند ترديدي ندارند. اگر چنانچه اين اشاره درست باشد، يس مهاجرت نژاد تركي مغولي به افغانستان به دوران بسیار کهن یعنی، در روزگار کوشانیان می رسد، چنان چه ما اکنون رد پای این قوم را درست در همان خط سیر مهاجرت کوشانیان در می یابیم. مؤسس دودمان گیداری یا کوشانی های کوچک (گیدارا) از نگاه هیکل ظاهری و ساختمان جمجمه شبيه افراد مغولي هستند. بدين صورت يس بايد همه اقوام هيطالخ و هونها را، از نظر نژادی باید مغول دانست. نکته دیگری که درباره نژاد مغول مطرح می باشد این است که مسکن این نژاد منشأ و مبدأ مردمانی بوده است که به سرزمین افغانستان و از این طریق به سوی ایران و هندوستان تا شرق میانه سـرازیـر شـده و به تشکیل دولتهای مقتدر و امیراتوریهای شکو مند پر داختهاند. پس استعداد مردم تركي نژاد را در تأسيس فر هنگهاي گستر ده جهاني كه بر اثر إعمال قدرت مستحكم و بلامنازع آنان به ظهور پیوسته، نمی توان نادیده گرفت و نباید هم چنین اغماضی به عمل آید. چه این اقوام عملاً ثابت کردهاند و به جهانیان نشان دادهاند که درواقع رسالت تمدن باشكوه مشرق زمين را به خوبي به عهده گرفته و آن را تا آخر مرحله اوج شکوه و عظمتش به فرجام رساندهاند. دیگر اینکه به نکته دیگری درباره اقوام ترکی\_مغولی در تاریخ برمی خوریم و آن گستردگی همه جانبه این مردم هست که حتی رد پای آنها را میشود تا امریکای شمالی هم یافت و دنبال کرد.۲

- غلام محمد غبار، افغانستان در مسير تاريخ، صص ۳۵۴\_۳۵۵.
  - ۲. مجله غرجستان، شماره ۱، ص ۴۵.

**۴ نظر عبدالحی حبیبی** حبیبی نه تنها هزاره ها را از ساکنین قدیمی افغانستان می داند، بلکه اسم هزاره ها را نیز بسیار قدیمی می داند، او طی یک مقاله مفصل در مجله آریانا تحت عنوان «آیا کلمه هزاره قدیمی تر است؟» به تفصیل در اینباره قلم فرسایی می کند و دلایلی بر قدمت هزاره ها می آورد که من قسمت هایی از سخنان او را در این جا می آورم.

او مینویسد «راورتی» محقق پشتودان و مورخ فرنگی متولد ۱۸۲۵ میلادی نخستین کسی است که دربارهٔ اصل و نژاد قبایل هزاره معلوماتی را از کتب تاریخ و روایات مردم فراهم آورده است. بعد از او هم سیاحان و نویسندگان دیگر در اینباره چیزی نوشتهاند. الکساندر برنس در کتاب سفر و توقف در کابل به سال (۱۸۳۶ تا ۱۸۳۸ میلادی طبع لندن، ۱۸۴۲ صفحهٔ ۲۳۰) نامهای قبایل هزاره را به تفصیل ثبت کرده است. امّا در این نوشتههای فرنگی درباره اصل و مبدأ کلمه هزاره و قدامت تاریخی آن چیزی به نظر نرسیده است.

ابوالفضل در آیین اکبری، ج ۲، صفحهٔ ۱۶۳ و جنرال کننگهم در جغرافیای تاریخی هند، صفحهٔ ۴۰ به بعد می گویند: هزاره از سپاه مغول اند. سنت مارتن رأی ابوالفضل را رد کرده، هزاره را از اخلاف چنگیز نمی داند. در تاریخ کلمات و زبان شناسی به الفاظ و اسمایی برمی خوریم که اساساً ریشهٔ استوار و قدیمی تری داشته و مردم از روی التباس با یک کلمه محدث دیگر آن را عوضی گرفته اند. از جمله کلمه «هزاره» است که با هزاره چنگیزی اشتباه گرفته شده است. در حالی که این نام در تاریخ سوابق طولانی قبل از چنگیز دارد و دلایلی موجود است که این مردم در قرون متمادی قبل از چنگیز هم در این سرزمین ساکن بوده اند.<sup>۲</sup>

حبیبی آنگاه دلایلی بر قدمت هزاره می آورد که من فقط خلاصه ای یکی از دلایل او را می آورم و بقیه را به جهت اختصار حذف می کنم. او می نویسد هیوان تسانگ، سیاح چینی بعد از سیاحت هند در هنگام بازگشت به تاریخ ۲۵ ژوئن سال ۶۴۴ میلادی به «تسوکوچه» (اراکوزیا) آمد و پایتخت نخستین آن را «هوسی نه» (غزنه) و پایتخت دوم را «هساله» ضبط کرده است (رجوع کنید به کتاب دو ازده سفر نامه وی). سنت مارتن نخستین شخصی است که نام اولی را با غزنه و دوم را با هزاره تطبیق کرده است. بطلمیوس جغرافیانگار معروف یونانی نیز در همین مواقع جایی را به نام «اوزاله»

همان.
 ۲. مجله آریانا، شمارهٔ ۵، سال ۱۳۴۱، ص ۸۰.

(هزاله) در شمال غرب اراکوزیا ذکر میکند؛ که با وجود مطابقت روایت هیوان تسانگ و بطلمیوس نمی توان بر قول ابوالفضل اعتماد کرد. هیوان تسانگ گوید که از هوساله چشمهساری خیزد و به چندین شعبه تقسیم شود. اقلیم آن سرد و دارای برف و ژاله است. مردم آن خوش دل و آزاده اند. تحریر و زبان ایشان نیز با دیگر ممالک اختلاف دارد. پس آنچه را که هیوان تسانگ به شکل هساله و بطلمیوس به شکل هزاله آورده اند، منظور یک چیز بوده. هوساله چینی همان هزاله یونانی و هزاره کنونی می باشد و چون در همان قرن هفتم میلادی هیوان تسانگ بسا از قبایل و بلاد افغانستان زا به همین نام های کنونی ایشان منتها به شکل و لهجه چینی آن ذکر میکند و در جوار غزنه و هزاره «ابوکین» افغان را نیز می آورد. بنابر آن باید گفت که این هزاره گان از همان طولانی با هم زندگی داشته اند.<sup>۱</sup>

خلاصه، هزاره شکل تغییریافته از «هزاله» میباشد. اصل هزاله مرکب از دو کلمه «هو +زله» بوده که به معنی خوشدل میباشد و زله در پشتو تاکنون به معنی قلب و دل استعمال میشود «هو» و «خه» به معنی خوش و خوب میباشد. اراکوزیا منطقه وسیعی بود که از حدود قندهار تا غزنی و مناطق جاغوری و ارغنداب و مالستان را شامل میشد و هزاله پایتخت دوم اراکوزیا نزدیک مالستان کنونی واقع شده بود.

۵ ــ نظر پوهاند جلال الدين صديقي

دیگر از کسانی که عالمانه وارد این بحث شده است، جلال الدین صدیقی می باشد. او در مجله غرجستان، شماره ۱، صفحات ۴۳ تا ۷۵ به طور مشروح و محققانه دربارهٔ سوابق تاریخی هزاره ها سخن رانده است. نکته تازه و جالبی که در استدلال خویش می افزاید. قدمت نام «بربر» و «بربرستان» است. من قسمت هایی از مقاله مفصل او را تلخیص نموده با اندکی تصرف در عبارات در این جا می آورم: ساکنین امروز افغانستان از نظر نژادشناسی و بررسی جمجمه به سه گروه نژادی تقسیم می شوند. ۱- نژاد قفقازی (آریایی) که شامل اقوام تاجیک، پشتون، بلوچ و نورستانی می شوند. ۲- نژاد ترک شامل هزاره، ایماق، ازبیک و قرقیز می گردد. ۳- نژاد براهویی که قوم کوچکی است و می گویند اصل دراویدی هندی دارند و گویا

ا. همان.

منسوبین نژاد ترکی یا مغولی در ادوار کهن تاریخ میراثهای ارزندهای چه در روزگار قبل از اسلام و چه بعد از اسلام در افغانستان و جهان از خود به یادگار گذاشتهاند که آثار آنها هنوز هم در کهکشان فرهنگ مشرقزمین درخشندگی خاصی دارد. ما قبل از آن که هزارهها را به این نام بشناسیم و سرزمینشان را به نام هزارستانبدانیم، به لفظ دیگری هم آشنایی داشتیم که به این قوم و سرزمینشان اطلاق می شد و آن لفظ «بربری» و «بربرستان» می باشد، که با هزارستان کنونی تطبیق می شود. هیچ بعید نیست که این لفظ با تهاجم یونانیان به این دیار بر این مردم گذاشته شده می کردند، در کوهستانهای می نویسند که وقتی از مرکز افغانستان به سوی بلخ عبور که با دیگر اقوام تفاوت فاحش داشتند روبه رو شدند. «بربر» از کلمهٔ یونانی «باربار» گرفته شده است.

دایرة المعارف اسلامی به زبان انگلیسی، ج ۱، صفحهٔ ۱۱۷۳، چاپ سال ۱۹۶۰ میلادی، بربری را چنین تعریف میکند: نامی که برای هزاره های ساکن افغانستان میان کابل و هرات و در ایران در نواحی مشهد و بلوچستان و در شوروی به هزاره های منطقه ترکمنستان و وادی کشکه اطلاق می شود. وامبری دربارهٔ لفظ بربر منسوب به هزاره می نویسد: به ما این طور گفتند که این قوم را در ایران بربری می نامند و این نام از شهر بربر گرفته شده که سابقاً در کوه های بین کابل واقع بوده و حکایات مبالغه آمیزی از عظمت و جلال سابق آن تعریف میکنند. بقایای این شهر بزرگ بربر امروز هنوز دیده می شود.

ریاضی هروی مینویسد: بربرستان مـملکتی است پـر از کـوهسار کـه عـلوفه و چشمهسار زیاد دارد و این مملکت شرقاً به کابل و غزنین، جنوباً بـه قـندهار، غـرباً به فراه و هرات، شمالاً به میمنه و بلخ و سایر نواحی ترکستان منتهی میشود.

پوهاند همام گوید: هزاره یا بربریها قبل از آمدن چنگیزخان در این سرزمین بودهاند. اشاره «مقدسی» راجع به لهجه فارسی بامیان و اشارات دیگر این واقعیت را تأیید میکند. داستان شفاهی هزاره و دیگر مردم کشورمان دربارهٔ اعمار بند امیر در بامیان به واسطهٔ شاه ولایتمآب نیز دال بر موجودیت هزارهها در صدر اسلام و قبل از آن می باشد. چنانچه شاعر هزاره میگوید:

من غلام آن کسم، دختر ز پیغمبر گرفت با سر انگشت ولایت قلعهٔ خیبر گرفت بند بربر را بـبست و کـام اژدر را دریـد جانشین مصطفی شد تکیه بر منبر گرفت در شعر دقیقی طوسی اشاره به بربر دارد آنجا که میگوید: گاه آن در بوستانان بشکفید بسه سان گلبنان باغ بربر فرخی سیستانی نیز از بربر یاد کرده، گوید: گُل چون زریندرخت آن در هوایی سر کشید گاه چو آن در سرخدیبا لعبت بربر شود

فردوسی بارها از «بربر» و «بربرستان» در شاهنامه یاد کرده است. در توضیح و تکمیل گفته ها و استدلال های پوهاند صدیقی باید اضافه نمایم که افسانه «بند بربر» به طور خلاصه از این قرار است: که روزی سائلی خدمت مولای متقیان علی<sup>(ع)</sup> مشرف شد و درخواست کمک نمود. آن سرور به طریق طیالارض او را در ملک بربر (هزارستان) آورد. مردم این سرزمین در آنوقت دین دیگری داشتند. سائل طبق نقشهٔ از قبل تعیین شده، مولا را به عنوان غلام هنرمند که کارهای خارق العاده می تواند انجام دهد، به شاه بربر فروخت و برابر وزن آن سرور زر دریافت کرد. حضرت علی<sup>(ع)</sup> متقبل شد که سه کار مهم راکه حتی لشکر بربر نمی تواند از عهدهٔ آنها برآید، به تنهایی انجام دهد:

> ۱\_اژدهای عظیمالجثه بامیان را به قتل برساند. ۲\_رودخانه بربر را ببندد و مهار کند. ۳\_علی عرب را دستبسته نزد شاه بربر حاضر نماید.

حضرت پس از تقبل این سه شرط اوّل اژدهای بامیان را کشت و چنان لگد به شکم آن هیولا فرو کوفت که هفت بچه اژدها از شکم مادر بیرون پرتاب شدند. از آن جمله یک بچه اژدها در «سرآب اژدر» حصهدوی بهسود، یکی در «سنگی پل» بین تیزک و دای میرداد و یکی در «تنگی اژدر» درهٔ ترکمن، و باقی در سایر نقاط هزارستان پرتاب شدند. حضرت امیر از نوک سر اژدهای مذکور تا دُم آن تسمه کشید که جای تسمه تاکنون باقی است. بدن اژدها به مرور ایام به «کرپه سنگ» (سنگ آهک) تبدیل شد و تا هنوز خونابه به شکل آب شور از دماغ اژدهای سنگی بامیان خارج می شود.

بعد از کشتن اژدها در یکهولنگ رفت تا رودخانه ملک بربر را مهار کند که باعث ویرانی خانههای کنار رودخانه و نابودی زمینهای مزروعی گردیده بود و همیشه هزار نفر برای مهار کردن آن کار میکردند. مولای متقیان آن هزار نفر را آزاد کرد و طوایف هزاره از نسل همان هزار نفرند و به همین خاطر این مردم را هزاره گویند. بعد حضرت کوهبچهای را از جا برکند و آن را جلو رودخانه گذاشت و سد عظیمی به وجود آمد که تاکنون پابرجاست. جمعاً حضرت هفت سد بزرگ و کوچک بست که مجموع آن ها به نام بند امیر یاد میشوند و بزرگترین آن ها به نام بند ذوالفقار و بند هیبت شهرت دارند. بقیه بندها به نام های «بند غلامان، بند چیل، بند قنبر» و غیره یاد میشوند. یکی از آن بندها «بند پنیر» است که میگویند زنان بربرستان برای مهمان تازه وارد، نان و پنیر حاضر آوردند. حضرت یک قطعه پنیر را گرفت و جلو رودخانه گذاشت و بند پنیر دارد.

آنگاه حضرت به دربار شاه بربر رفت و فرمود: دو شرط اوّل را انجام دادم اینک شرط سوم را حاضرم انجام دهم. سپس فرمود: دستهای مرا به زنجیر ببندید که همان علی عرب که شاه در جست وجو اوست منم. حاضرین به تعجب افتادند. جلاد دست حضرت را بست. شاه بربر دستور داد تا سر از بدن مبارک آن حضرت جدا کند. امّا مولا علی با یک نعره الله اکبر تمام بندهای آهنین را از هم درید. مردم و شاه که این معجزه را دیدند همه مسلمان شدند و از شیعیان خالص آن حضرت گردیدند. این بود خلاصهای از افسانهٔ بند بربر که عدهای از شعراء هزاره آن را به نظم کشیدهاند. هنوز خرابه شهر بربر در یکه ولنگ موجود است که حکایت از عظمت گذشتهٔ آن دارد.

جسد سنگشدهٔ اژدهای بامیان و نیز دیواره بندهای طبیعی بند امیر از مواد آهکی میباشند. سرّ مطلب در اینگونه دیوارهها در آن است که هرگاه معدنی از مواد آهکی در درون زمین وجود داشته باشد و درست از همان جا چشمه آبی جاری باشد، مواد آهکی در درون زمین با آب حل شده وقتی در فضای خارج می سد در اثر مجاورت هوا با اکسیژن ترکیب گردیده به تدریج در مسیر جریان آب ته نشین می شود و به مرور ایام به سنگ آهک تبدیل می گردد و شکلی همانند اژدها و یا دیواره طبیعی از خود به جا می گذارد. جای تسمه ای که از دُم تا سر اژدها باقی مانده است، جز مسیر آب که در سابق جریان داشته چیزی دیگری نیست.

حقیقت این افسانه هر چه باشد، مؤید این نکته است که مردم هزاره قبل از اسلام در بامیان و نواحی آن زندگی میکردند که این افسانه را از اجداد خود شنیدهاند و قرنها سینه به سینه حفظ کردهاند. بربرستان یا بربرزمین به هزارستان اطلاق می شده است که این نام از طریق یونانیان به مردم این سرزمین که از دیدگاه آنان وحشی و سرکش و متمرد بودند داده شده است. محمّد حیاتخان افغان در کتاب خویش که در سال ۱۸۶۵ میلادی از تألیف آن فارغ شده مینویسد: اهل ایران هزاره را بربری و مملکتشان را «ملک بربر» گویند.<sup>۱</sup> امروزه هزاره های شیعه ساکن اطراف مشهد مقدس کم و بیش به نام بربری یاد میشوند. امّا خود این مردم از این نام کراهت دارند.

نان بربری در مشهد و تهران از شهرت برخوردار است. علامه دهخدا گوید نان بربری نوعی نان ضخیم است منسوب به بربر افغان، زیرا که در عهد قاجاریه چند تن بربری آن را در تهران رواج دادند.<sup>۲</sup> این نان که در مشهد و تهران پخت می شود شبیه نان «پنجه کشی» است که در کابل و هزارستان پخته می شود.

هزاره های مشهد، به خاطر عِرق شدید مذهبی سد محکمی در برابر تاخت و تاز ترکمن ها و ازبک ها بودند و حتی یک مرتبه یکی از کنیزان حرم سرای ناصرالدین شاه را از چنگ ترکمن ها نجات داده اند. درست در این زمان دولت افغانستان مدعی تابعیت هزاره های بربری مشهد گردید، ولی دولت ایران اینان را تابع ایران شمرده و تابعیت افغانی شان را انکار نمود. رضاشاه پهلوی برای این که به کلی از طرف افغانستان خاطر جمع شود نام آن ها را از بربری به «خاوری» تبدیل نمود. نام اخیر سبب شده که اینان حتی روحاً خود را جدا از دیگر اقوام اجدادی شان بدانند. نسل امروز شان با نام هزاره و منشأ نژادی شان آشنایی ندارند.

در استان فارس ایران یک شاخه از قبایل ترکزبان قشقایی نیز به نام «بربر و بربری» یاد می شوند.

فردوسی در داستان «رزم کاوس» (شاه بلخ) با «هاماوران» (شاه بربرستان) در چندین مورد از بربر و بربرستان یاد کرده است. از جمله گوید

ز مکران شد آراسته تا زره<sup>۳</sup> میانها ندید هیچ رنج از گره چنین هم گرازان به «بربر» شدند جهانجوی با تاج و افسر شدند شسه بسربرستان بیاراست جنگ زمانه دگسرگونه تر شد به رنگ سباهی بیامد ز بسربر به رزم که برخاست از لشکر شاه بزم تو گفتی به بربر سواری نماند به گِرد آن درون نیزه داری نماند

۲. لغتنامهٔ دهخدا، ذیل لغات «بربر» و «بربرستان» و بربری؛ فرهنگ عمید، ذیل همین کلمه. ۳. مکران، بلوچستان فعلی و زره، شهر زرنج نزدیکی قندهار.

در جای دیگر میگوید

ز بانگ تبیره به بربرستان تو گفتی زمین گشت لشکرستان جنگ کاووس و هاماوران هرچند در زمانهای دور اتفاق افتاده، امّا داستان آن باید بعد از حمله یونان به افغانستان شکل گرفته باشد.

آنچه مسلم است بربرستان شاهنامه با مملکت بربریه شمال افریقا ق ابل تطبیق نیست و کسی هم مدعی آن نشده است. عقل سلیم نیز بعید می داند که جنگی میان کاووس شاه بلخ، با بربر شمال افریقا اتفاق افتاده باشد. پس لابد این بربرستان در جوار و همسایگی بلخ باشد و آن جز هزارستان کجا می تواند باشد؟ بعضی مدعی شده که مراد از بربرستان شاهنامه، سرزمین یمن و مراد از هاماوران ملک حمیر است. ولی باید دانست که اولاً، یمن در هیچ تاریخی به نام بربرستان یاد نشده است. ثانیاً، تطبیق هاماوران با حمیر چندان در ذهن نمی چسبد و سودابه نام دختر هاماوران با نام عربی مطابقت ندارد. نام هایی از قبیل سودابه، رودابه دختر مهراب کابلی و مادر رستم زابلی می دهد که بربرستان شاهنامه در خود افغانستان رواج داشته است. قرائن دیگر نیز شهادت می دهد که بربرستان شاهنامه در داستان جنگ کاووس و هاماوران غیر از یمن باید باشد و این که سپاه کاووس با قایق از آب گذشته و به بربرستان هجوم بردهاند بدین علت سست که در آن زمان رودخانه های افغانستان بسیار وسیع و پرآب بودند که عبور از آنها بدون قایق امکان نداشت. با این توضیحات چاره ای نیست جز آن که بپذیریم که بدون قایق امکان نداشت. با این توضیحات چاره ای نیست جز آن که بپذیریم که بدون قایق امکان نداشت. با این توضیحات چاره ای نیست جز آن که بپذیریم که

فریزر تیتلر سفیر وقت انگلیس در کابل به خاطر قدمت نام بربری به اشتباه افتاده، آنان را از بقایای اقوام دراویدی دانسته، میگوید بعضی از آنها (هزاره) از عهد باستان خیلی دور پیش از آمدن آریایی ها باقی ماندهاند. مثلاً در میان هزاره دسته کوچک بربری هستند که از ریشه دراویدی می باشند.<sup>۱</sup>

اشتباه دیگر تیتلر این است که خیال کرده بربری ها قوم جداگانهای هستند.

**۶ ــ افسانه ارگنهقون** از نوشته «مَلامحمّد افضل ارزگانی» در کتاب المختصر المنقول چنین دانسته می شود که هزارهها با اینکه مغولاند امّا از زمانهای بسیار دور به هزارستان از جمله در ارزگان

افغان نامه، ج ۱، ص ۱۲۵، به نقل از تیتلر.

آمدهاند. چون در تاریخ میخوانیم که مغولان دو بار مهاجرت کردهاند. در یک مهاجرت به سرزمینی به نام «ارگنهقون» وارد شده، با زن و فرزندان خود در آنجا ماندگار شدند. تاکنون هیچیک از مورخین نتوانستهاند محل ارگنهقون را بیان کنند که در کجا بوده و در چه کشور و ولایتی قرار داشته است. ولی من (ارزگانی) از روی قرائن دریافتم که ارگنهقون همین ارزگون فعلی است (انتهی).<sup>۱</sup>

در افسانه های مغولی آمده است که قیان خان بن ایلخان با پسر عمویش نکوز خان همراه زنان و فرزندان شان بعد از نجات از اسارت تاتاران یورت اصلی را رها نموده، به سوی سرزمین ناشنا خته ای مهاجرت کردند. آنان در این سفر به کوهی رسیدند که باریکه راهی داشت و از آن عبور نموده و به وسط کوه ها و جنگل ها رسیدند. در آن جا جلگه ای یافتند که روده ای پرآب و چشمه های فراوان داشت. آنان در زمستان از گوشت رمه های خود (گوشت قدید) و در بهار از شیر آن ها تغذیه می کردند و نام آن منطقه را ارگنه قون گذاشتند. ارگنه به معنای کمر کوه و قون به معنای صحرای سرسبز. فرزندان زیاد آوردند. فرزندان قیان را قیات و فرزندان نکوز را نکوزلی یا دورلقان می گفتند. قیات به معنی سیل و چشمه زاری که از کوه جاری شود می باشد. زیرا که فرزندان ایلخان مانند سیل روان می شدند و جمعیت کثیری را تشکیل می دادند.

در سرزمین ارگنهقون، معدن آهن وجود داشت. مغولان به فرمان یک نفر آهنگر خویش ذغال و هیزم جمع آوری کرده، سنگ آهن را ذوب کردند و پلهای آهنی ساختند.<sup>۲</sup> در دو سه منطقه ارزگان بقایایی از کورههای آهنگری به جای مانده است که در اطراف آن کورهها به تعداد زیاد ریم آهن و فضولات آهنی که بعد از ذوب شدن حاصل می شود، مشاهده شده است. وجود این فضولات آهنی بیانگر این نکته است که در گذشته در آن جاها سنگ آهن را ذوب می کردند و از آن آهن به دست می آوردند.

رشیدالدین فضل الله نیز در چند موضع از کتابش از مهاجرت مغولان در زمان های دور در منطقهای به نام ارگنهقون یاد کرده است. از جمله مینویسد: اغوزخان پدر مغولان به خاطر آنکه به خدای یکتا ایمان داشت با بنیاعمام خود مخالف شد و به سرزمین ارگنهقون رفت و در آنجا دارای اولاد زیاد شد که فرزندان او را قیات گویند. جالب آنکه اغوزخان به ایران نیز سفر کرده است. چنانچه مینویسد: بعد از

١٢. المختصر المنقول، صص ١٤–١٧.
 ٢. تاريخ سياسي و اجتماعي تركمن ها، صص ٢٩١–٢٩٢.

۱۷ سال اغوزخان به ایرانزمین آمد و آن ممالک را مسخر کرد و بعد از سال ها به ولایت خود بازگشت.' پس این ارگنهقون باید جایی باشد نزدیک ایران.

در جای دیگر مینویسد چون اغوزخان از ولایت غور و غورستان به یورت قدیم خود مراجعت کرد، در راه به کوه بزرگی رسید و برف عظیم بارید و چند خانوار مغولی به سبب آن بارندگی از همراهی با او تخلف کردند و با اغوزخان به سوی یورت اصلی (مغولستان) بازنگشتند و در ارگنهقون ماندگار شدند. اغوزخان، آن چند خانوار متخلف را «قارلوق» نام نهاد، یعنی خداوند برف. تمام اقوام قارلوق از نسل همان جماعت پیدا شدند ، پس با این تفصیل ارگنهقون در کوهستان غور بوده است.

در جای دیگر مینویسد تمام مغولان از نسل همان دو شخصی اند که به ارگنهقون رفته اند و اغوزخان پسر قراخان پسر دیب باقوی پسر بولنجه خان (النجه خان) پسر یافث، پسر نوح<sup>(ع)</sup> است و از نسل او ۲۴ قوم مغول به وجود آمد. اغوزخان چون موحد بود با بنی اعمام خود مخالفت کرد و تمام اقوامی که با اغوزخان موافقت کردند به نام «اویغور» نامیده شدند. زیرا که اویغور به معنای به هم پیوستن و متحد شدن و مدد کردن است.

این داستان هرچند رنگ افسانه دارد، امّا تا حدودی بیانگر این حقیقت است که مغولان از زمانهای دور به یک سرزمین ناشناختهای مهاجرت کردهاند. قرائین و علاماتی که برای آن سرزمین ذکر شده تمام با ارزگان تطبیق میکند. زیرا ارزگان جلگهای است دارای رودخانهها و چشمهسارها و در گذشته کوههای آن دارای جنگل نیز بوده. شکار فراوان داشته و سرزمین سرسبز بوده است. سرزمین برفخیز همان مناطق سردسیر هزارستان و دامنههای کوهبابا و هندوکش بوده است و باریکهراه نیز در همان درههای عمیق میان سلسله جبال بابا و هندوکش باید باشد. قوم قارلوق یکی از اقوام هزاره است که هماکنون در منطقه شیخعلی، یعنی در میان سلسله جبال هندوکش و بابا زندگی میکنند.

٣. همانجا، ص ٣٩.

از آنجا که هزاره ها تا قرن هفتم هجری تحت نام واحدی درنیامده بودند و کلمه هزاره بر همه ساکنین غور قدیم علم نشده بود، مورخین و جغرافیانگاران آنان را به نام های ترک، تاتار، ترکمن، زاولی، بربری، خلج، خلخ، قرلق، دایمرج (دایمرگ) چگل، لاچین و یا به نام های قبایل فرعی شان یاد کرده اند. او صافی را که برای این قبایل ذکر نموده اند مو به مو به هزاره های امروزی تطبیق میکند.

اینکه مورخین ساکنین قدیم کوهستان غور را به نـام تـرک و تـرکان یـاد کـرده، به خاطر آن است که این مردم لباس، عادات، اخلاق و قیافه ترکانه داشتند و زبانشان نیز در گذشتههای بسیار دور، شاید ۱۵۰۰ سال قبل ترکی یا مغولی بوده است.

دربارهٔ تاتارها قبلاً مطالبی بیان شد و گفتم که مورخین مسلمان با نام مغول آشنا نبودند. اما با اقوام و طوایف مغولینژاد از آن جمله با تاتارها آشنایی داشتند. هماکنون یکی از اقوام پرجمعیت هزاره به نام «هزاره تاتار» یاد میشوند که در بین هزارستان و ترکستان در مناطق دشت سفید و غیره سکونت دارند و به زبان فارسی و گویش هزارهای صحبت میکنند. با این که سنی مذهباند، اما تمام خصوصیّات اخلاقی و ملی و فرهنگی و عادات و رسوم هزارهای خود را حفظ کردهاند.

در منطقه شیخ علی، قومی به نام «قلغ» (قرلق) زندگی می کند و یکی از چهار طایفه بزرگ شیخ علی به حساب می آید و با ترکمن ها پیوند قومی دارند. قبلاً بـه عرض رساندم که بنا به گفته بعضی از منابع، سلاطین غزنوی از ترکان قرلق بودند و قرلق ها شاخه ای از قبایل او یغوراند. ترکمن ها از قرن پنجم هجری در ایران و افغانستان موفق به تشکیل سلسله های سلطنتی شدند. نیز یکی از قبایل اغوز شرقی اند و جزو اتحادیه قبایل او یغور به حساب می آیند. امروز یکی از اقوام پرجمعیت و قدرت مند هزاره به نام هزاره ترکمن یاد می شوند که در شمال شرق هزارستان زندگی می کنند. دارای زبان فارسی و مذهب شیعی هستند، و از نگاه اخلاق و عادات و رسوم یکی از اصیل ترین اقوام هزاره شمرده می شوند. قوم طولون یکی از اقوام معروف دای میرداد بهسود است که دارای شاخه های فرعی بسیار می باشد. این نام در قرن سوم هجری با طهور بنی طولون در تاریخ ذکر شده است. سلسله طولونیه که از ۲۵۲ تا ۲۹۲ هجری در به مصر و شام حکومت کردند، اصالتاً از ترکستان و از شاخه های ترکمن های اغوز شرقی بودند. آیا طولونیان مصر با طوایف طولون دای میرداد از یک قوم و مازاد سرچشمه گرفته است؟ برای من معلوم نیست. امّا میدانم که نام طولون چه در ترکستان و چه در مرکز افغانستان سابقه طولانی دارد.

در ذیل نام ابوخالد کابلی گفته شد که احتمالاً او از قوم کنگر دای میرداد بوده است. ذکر این نکته را لازم می دانم که دای میرداد تا قرن ۱۲ هجری شامل منطقه وسیعی می شد. یعنی تمام مناطق وردک، میدان، نرخ، ارغنده، جلریز و تکانه جزو دای میرداد بوده و ساکنین آن مناطق هزاره بودهاند. هماکنون بسیاری از مناطق وردک به همان نام سابقه شان یاد می شوند، مانند جلگه میرو، تول اخشه، سیدآباد، شیخ آباد، جغتو، قلخ، شاه قلندر و غیره. نرخ میدان از اسم یکی از طوایف دای میرداد گرفته شده است. قوم نرخ بعد از خروج شان از نرخ میدان فعلاً در پایین جلگه تول اخشه دای میرداد سکونت گزیده اند. ارغنده به شهادت «توزک جهانگیری» مسکن هزاره ها بود. بعضی از طوایف دای میرداد که در حومه کابل ماندگار شده اند، به نام هزاره گدی یاد می شوند. بنابراین دای میرداد در گذشته با کابل وصل بوده است. پس طبیعی خواهد بود که ابوخالد خود را به کابل نسبت دهد. قوم کنگر شاخه ای از قوم چورچی دای میرداد می باشد. شاخه ای از طوایف کنگر از فروعات چورچی در میان هزاره ها ی دره می دره ای بار

یکی از اقوام قدیم هزاره قوم «چگل» است که امروزه تعدادی از آن ها در ناوهمیش و کلاً در غرب هزارستان زندگی میکنند. اقوام چگل در گذشته بسیار معروف بودند. مرکز اصلی آن ها در ترکستان بود. امّا تعداد قابل توجهی از آنان در نواحی شمال قندهارزندگی میکردند. چگل ها به خاطر داشتن چشمان بادامی مورد مدح و ثنای عدهای از شعراء قرار گرفتهاند. سعدی گوید

محقق همان بسیند آن در ابسل که در خوبرویان چین و چگل

اسدی طوسی گوید ز ترک چگل خواست چینی کمان به جم گفت کای نامور پهلوان

I. Chavarchi

۸\_چکل

منوچهري، متوفى ۴۳۲ گويد

بیدلگان جان و روان باختند با ترکان چگل و قندهاری از شعر منوچهری کاملاً آشکار است که منظور او چگلهای قندهاری است که اصالت ترکی۔مغولی داشتهاند. در حدود العالم دربارهٔ چگلان گوید اصل چگل از خلخ است با جمعیت بسیار، از شرق و جنوب به حدود خلخ و از غرب به حدود وغش و از شمال به ناحیت خیرخیز (قرقیز) متصل است و مردمان آن به تیراندازی و زیبایی مشهورند.<sup>۱</sup>

## ۹\_ ترخان

ترخان قومی بود در هزارستان. کلمه ترخان ترکی مغولی است و لقبی است که خاقان ترک و تاتار به سرداران سپاه و شخصیتهای مهم اعطا میکرد و دارندهٔ این لقب از امتیازاتی برخوردار بود.

در صدر اسلام قومی به نام طرخان در بامیان و غور زندگی می کردند. اولین شخص مشهور از این خاندان «نیزک طرخان» بادغیسی است که در مقابل سپاه عرب ایستادگی کرد تا کشته شد. در سنه ۱۱۹ هجری اسد بن عبدالله، فرمانده سپاه عرب، مصعب بن عمر خزاعی را برای جنگ با بدر طرخان بامیانی در ختل (ختلان) فرستاد. بدر طرخان که یارای مقابله با او را نداشت؛ پیغام فرستاد که حاضر است یکصدهزار درهم (در بعضی منابع یک میلیون درهم آمده) به عنوان باج و خراج بپردازد. اسد نپذیرفت و گفت تو بیگانه و اهل بامیان بودی که به این سرزمین آمدی. اکنون با دست خالی باید از ختلان بیرون شوی، هم چنان که آمده بودی. بدر طرخان جواب فرستاد که تو هم با ده تن برده و چهار اشتر به خراسان آمدی اگر اکنون بیرون روی با ۲۰۰۰ بار شتر مال میخواهی بستان. اسد خشمگین شد و او را در همین سال بکشت. خانواده بدر طرخان به چین پناه بردند. ۲ در اوایل قرن دهم هجری دو خانواده را میبنیم به نام های ارغون و ترخان که در هزارستان حکومت می کردند. یکی سلطنت را در دست داشت و

ا. حدود العالم، ص ۵۲.

۲. ترجمه کامل ابن اثیر، ج ۸، صص ۱۱۵–۱۱۶؛ تاریخ طبری، حوادث سال ۱۱۹، ج ۵، ص ۴۶۳؛ تاریخ طبری، ج ۹، صص ۱۳۵–۱۳۶، مصر، ۱۹۶۶ م؛ تاریخ افغانستان بعد از اسلام، ص ۱۸۵.

زمینداور را در اختیار داشت. اما وزارت در دست قبیله ترخان بود. بعد این دو خانواده متفقاً از هزارستان به طرف سند مهاجرت کردند و در آنجا امارتی تشکیل دادند. در آخر امارت سند یکسره به دست عیسی خان ترخانی افتاد. اظاهراً افرادی از قبیله ترخان تا یک قرن قبل نیز با همین لقب یاد می شدند از جمله در نسب نامه و حیدی، فولادیان کلمه «تارخان» به چشم می خورد که همان «ترخان» است.

لاچین کلمه ترکی است به معنی شاهین سفید و باز شکاری.<sup>۳</sup> هزاره لاچین، قبیلهای بودند که در اطراف بلخ و بلخاب و سنگچارک سکونت داشتند و در سال ۶۱۸ هجری از وحشت و هراس چنگیزخان از نواحی بلخ فراری شده از راه غوربند و کابل به هندوستان مهاجرت کردند، امّا ۸۰۰ مرد از هزاره های لاچین، در رکاب سلطان جلال الدین منکبرنی پیوسته علیه سپاهیان چنگیزخان جنگیدند و به فتوحاتی هم نائل آمدند. رئیس هزاره های لاچین امیر سیف الدین محمود بود. او بعداً در پتیاله از مضافات دهلی مسکن گزید و دختر عماد الملک را به از دواج درآورد و امیر خسرو دهلوی در سال ۶۵۱ از این پدر و مادر به دنیا آمد.

دولتشاه سمرقندی مینویسد: در آن هنگام (زمان حمله چنگیز)، هزاره لاچین که امیرخسرو دهلوی از آن مردم است از آبخیز بلخ (بلخاب) از لشکر مغول رمیده بودند ۸۰۰ مرد دیگر بر سلطان جلالالدین منکبرنی جمع شده، قبلعه کرکسبال را فتح کردند.۴

قاسم هندوشاه فرشته مینویسد: امیر سیفالدین محمود از امیرزادههای هزاره بلخ است که در قرب حمله چنگیزخان به هندوستان آمد.<sup>ه</sup>

در تذکرهٔ میخانه مینویسد: پدر امیرخسرو از هزاره لاچین است که با جمعی از خویشان و دوستان خود در سانوچارک (سنگچارک فعلی) در نواحی بلخ مقام کردند و از آنجا کوچ نموده به غوربند آمدند و از آنجا از ترس چنگیزخان با جمع کثیری از قبیله خود به سوی هندوستان فرار کردند.<sup>ع</sup>

- ۱. ترخانانامه، نوشته سيدميرمحمّد تنوى. ۲. مقايسه اللغتين، ص ۸۰؛ لغتنامه دهخدا، ذيل كلمه لاچين. ۴. تذكر ذ دولتشاه سمر قندى، ص ۱۶۱.
  - ۶. تذکرهٔ میخانه، در شرح حال امیرخسرو دهلوی.

١٠\_هزاره لاچين

امین احمد رازی مینویسد: پدر امیرخسرو امیر لاچین از هزاره بلخ بود که در غائله مغول به هندوستان گریخت.۱ قبیله لاچین از زمانهای بسیار قدیم در افغانستان بودهاند. فردوسی چند جا از این قبيله نام برده. از جمله گويد ہزاران سواران ایران گروہ ز لاچین دلیران ابر گرد کوه در جای دیگر گفته است من ای در بمانم نیابم به راه نيابم به افغان و لاچـين سـباه در جای دیگر گوید جنين گفت دهقان دانش بزوه مرایس داستان را ز پیشین گروه که نزدیک زابل به سه روز راه یکی کوہ بد سر کشیدہ به ماہ به یک سوی او پشت خبرگاه بلود دگر دشت زی هسندوان راه بود نشسته در آن دشت بسیار کوچ ز افسغان و لاچسین و کسرد و بسلوچ افغان و بلوچ در این شعر معلوم است. امّا قوم لاچین در جوار افغان و بلوچ غیر از

افغان و بلوچ در این شعر معلوم است. اما قوم لاچین در جوار افغان و بلوچ غیر از مردم هزاره کدام قوم می تواند باشد؟۲

در این شعر از طایفه «کرد» نیز یاد شده در حالی که امروزه در افغانستان کرد وجود ندارد. من احتمال میدهم که مراد از آن طایفه کفص یا قفص و یا کوچ باشد که در تاریخ همواره با بلوچ یکجا ذکر شده است، گویا با بلوچها همسایه بودهاند.

ایرج افشار سیستانی به نقل قول از مردوخ کردستانی مینویسد که اقوام براهویی اصالتاً کرد هستند.<sup>۳</sup> پس احتمال دارد که منظور از کرد در شعر فردوسی قوم براهویی باشد. از تاریخنامه هرات چنین به دست میآید که تا ۶۵۰ هجری در مستنک قوم کرد زندگی میکردهاند.<sup>۴</sup> منظور از «زابل» در شعر فردوسی هزارستان باید باشد نـه زابـل ایران، زیرا زابل ایران یک نام جدید است که در سالهای اخیر شهرت یافته و سابقهٔ

- ا. هفت اقليم، ج ا، ص ۳۵۸.
- ۲. در ولسوالی سرخ و پارسادره و دره ترکمن و سرقافزار منطقهای است به نام دره لاچین و ایضاً مناطقی به نامهای: ده لاچین، غار لاچین، قاده لاچین در کوهستانهای هزارستان نامآشنا میباشند. ۳. ایل ها، چادرنشینان و طوایف و عشایر ایران، ج ۲، صص ۷۶۵ــ۷۷۰. ۴. تاریخنامه هرات، صص ۱۹۸ــ۲۰۰.

تاریخی ندارد. و به علاوه، کوه مرتفعی آنچنان که در شعر فردوسی آمده در زابل ایران وجود ندارد.

۱۱ ـ قوم زابلی زاولی ها یکی از اقوام پرجمعیت و دارای شاخه های فرعی بسیار بودند و از حدود تخارستان تا جنوب غزنی و ولایت فعلی زابل افغانستان را در اختیار داشتند و هزارستان به خاطر نام آن ها زاولستان یاد می شد که امروزه دایرهٔ آن محدود شده و فقط به یک ولایت اطلاق می شود. در گذشته تمام مردم هزاره به نام زاولی یاد می شدند. اما بعدها این نام تحت الشعاع نام هزاره قرار گرفت. امروزه عدهٔ اندکی از اقوام زاولی در جاغوری و مالستان و بعضاً در ارزگان زندگی می کنند. اکثر زاولی ها در زمان عبدالرحمان نابود شدند و از بین رفتند. زاولی ها بی شک زردپوست و مغولی بودند.

## ۱**۲ خلج و خلخ** دربارهٔ خلج قدری مفصل تر بحث خواهم نمود آن هم بدان جهت که مورخین معاصر افغانی تعمداً با دلایل بیاساس و تحلیلهای نادرست، خلجها را غلجایی و سپس پشتوزبان درست کردهاند!

آنچه از گفته اکثر مورخین اسلامی و غیر اسلامی به دست میآید این است که در گذشته در کوهستان غور تا حدود کابل و از غرب تا نواحی سیستان و فراه اقوامی زندگی میکردند که بیشترشان به نام خلج و خلخ یاد می شدند و البته خلج و خلخ در ترکستان نیز قوم پرجمعیتی بودند.

«ابن خردادبه» (۲۳۳ هجری) گوید: از ناحیه طراز تا نوشجان (نوشگان) پایین سه فرسخ است و از آنجا تا کصری باس دو فرسخ و کصری باس همان جرمیه (گرمسیر) است که قشلاق قوم خرلخ (خلخ) می باشد و نزدیک آن مراتع زمستانی خلج ها است. («ابن خردادبه»، علاوه می نماید که پادشاهان کوچک ترک را طرخان و نیزک و خور تکین و تمرون و غوزک و فورک گویند. بعضی از مورخین میان خلج و خلخ فرق نگذاشته و این دو قوم را یکی دانستهاند. در صورتی که از گفته «ابن خردادبه»، به وضوح پیداست که خلج و خلخ (خرلخ) دو قوم جدا هستند که همجوار و همسایه یکدیگر بودند و مراتع شان نزدیک هم بوده است.

۱. مسالک و ممالک، چاپ تهران، صص ۲۴، ۲۳، ن، ۱۳۷۰.

«مقدسی» میگوید: سیستان به دست آل عمرو بن لیٹ و غرجستان به دست شار غرجستان و جوزجان به دست آل فریغون و غزنین و بُست به دست اتراک میباشد.<sup>۱</sup> «ابوعبدالله محمّد خوارزمی» در کتابش که آن را در بین سال های ۳۶۳ و ۳۸۱ نوشته، میگوید: هیاطله (یفتلی ها) نام گروهی از مردم قدرت مند است که مالک سرزمین های تخارستان بودهاند و ترک های خلج و گنجینه، باقی مانده آن ها است.<sup>۲</sup>

«ابواسحاق اصطخری» مینویسد: «زمین داور» ناحیتی است و قصبه آن تل (درتل) و درغش است برکنار هیرمند و بغنین و خلج و کابل و غور سردسیر است. خلج قوم ترکان بودند و در قدیم به این زمین افتادند و میان هـندوستان و نـواحـی سیستان اقامتگاه ساختند و مردمی اند بر شکل وزی و جامه ترکان و زبان ترکی گویند.<sup>۳</sup>

«ابوالقاسم محمّد ابن حوقل بغدادی» در کتابش که آن را در حدود ۳۳۷ ه.جری به اتمام رسانده است، گوید: در بعضی نواحی بغنین و خلج و کابل و غور گروهی مسلمان و مردمی مسالمت جویاند و این نواحی سردسیر است. خلج صنفی از ترکانند که در روزگار قدیم به سرزمین میان هند و نواحی سیستان در پشت غور آمدند و مردمی اند صاحب نعمت و بر خُلقت ترکان، لباس چون ایشان دارند.<sup>۴</sup>

زمینداور، در قرون وسطی حاصل خیز و پرجمعیت بود و شهرکهایی به نام «درتل»، «درغش» و «بغنین» داشت و دارای قریههای بسیار بود. درتل بزرگترین شهر زمینداور، جلو کوهستان غور در ساحل هیرمند در سهمنزلی بالای بُست قرار داشت. در کنار هیرمند و در همان ساحلی که درتل واقع بود به فاصله یک منزل بالاتر از آن شهر درغش قرار داشت. ولی بغنین در یک منزلی باختر درتل در بلادی که قبایل ترک معروف به «بشلنک» (باشلنگ) مسکن داشتند واقع بود. در میان این قبایل قبیله خلج نیز ساکن بودند. ولی خلجها از آن پس به سمت باختر مهاجرت کردند.<sup>۵</sup>

خلج، نام یکی از قبایل ترک میباشد. خلجها در قرن چهارم در قسمت جنوبی افغانستان بین سیستان و هند میزیستند. خلج یا خرلخ عدهای از طوایف ترک بودند که مسکن اصلی آنها حدود جبال «آلتای» بود. مقارن دوره بسط فتوحات اعراب در ترکستان، خلجها بر ضد چینیها شوریدند.<sup>ع</sup>

۱. احسن التقاسيم فی معوفه الاقالیم، ص ۳۳۷.
 ۲. ترجمه مفاتیح العلوم، ص ۱۱۴.
 ۳. ترجمه مسالک و ممالک اصطخری، ذیل سیستان و توابع آن، ص ۱۹۶.
 ۶. ترجمه صورة الارض، ص ۱۵۵.
 ۶. دایر ةالمعارف فارسی، ج ۱، ذیل اسم خلج و خلخ، صص ۹۰۷\_.

«فخرالدین مبارکشاه» در ضمن شرح حال «ملک قطبالدین ایبک»، خلج و خرلخ را جزو ترکان به حساب می آورد و نیز می نویسد که لشکریان «قطبالدیـن ایـبک» مرکب از ترک غوری و خراسانی و خلجی و هندی می باشند. ا غزنین ثغری است میان ترکان و هندوان و اهل خراسان.

مؤلف حدود العالم که خود از مردم افغانستان است و قهراً مردم این کشور را خوب می شناخته، گوید: و آن در غزنین و حدود این شهرکها که یاد کردیم جای ترکان خلج است و این ترکان خلج نیز در حدود بلخ و تخار و بُست و گوزگانان بسیارند.<sup>۳</sup>

«ياقوت حموى» مىنويسد: الخلج صنف من الاتراك و قعوا فى قديم الزمـان الى ارض كابل التى بين الهند و نواحى سيستان فى ظهر الغور و هم اصحاب نعم على خلق الاتراك وزى هم و لباسهم.

خلجها یکی از قبایل ترک میباشند که در گذشتههای دور در سرزمین کابل میان هند و اطراف سیستان تا پشت غور مسکن گزیدهاند و دارای مواشی و گلههای دام هستند با خلق و خوی و عادات و رسوم ترکان و لباس ترکانه دارند.

«عبدالله البكرى الاندلس»، متوفى ۴۸۷ هجرى مىنويسد: كابل مدينه معروفه فى البلاد الترك و قال حسان بن حنظله الطايى و كان قد اعطى فرسه كسرى لمّا قام به فرسه اذ هزمه بهرام شوبين (چوبين):

> بذلت له ظهر الضبیب و قد بدت مسوّمة من خیل ترك و كابلا بنابراین در زمان بهرام چوبین، كابل مسكن تركان بوده است.<sup>ه</sup>

«محمّد نجیب بکران» که در حدود ۶۰۰ هجری میزیسته، مینویسد: خلج قومیاند از ترکان از حدود خلج به حدود زابلستان افتادند و در نواحی غزنی صحرایی است آنجا مقام کردند.<sup>ع</sup> تخارستان ناحیتی است، نعمت او بیشتر از کوه است و آن در صحراهای وی جای ترکان خلج (خلخ) میباشد و از این ناحیت اسب خیزد و گوسفند و غله بسیار و میوههای گوناگون.<sup>۷</sup>

«عبدالحی گردیزی» که خود اهل افغانستان است و همسایه غزنی خلج را تـرک دانسته.^«ابومحمّد بدیع بلخی» و «کسایی مروزی» با عدهٔ دیگر از شعرای افغانستان که

|                                          | <ol> <li>أداب الحرب و الشجاعة، نوشته مباركشاه.</li> </ol> |
|------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
|                                          | ۲. روضات الجنات في اوصاف مدينة هرات، ص ۳۶۰.               |
| . ٢. المعجم البلدان، ج ٢، ذيل كلمه كابل. | ٣. حدود العالم من المشرق الى المغرب، ص ١٠۴.               |
| C .                                      | ٥. المعجم ما استعجم من اسماء البلاد، ذيل نام كابل.        |
| ۷. حدود العالم، ذيل نام تخارستان.        | ۶. جهاننامه، چاپ عکسی، مسکو، ص ۷۳.                        |
| •                                        | ۸. زین الاخبار گردیزی.                                    |

از نزدیک با ترکان خلج آشنا بودهاند به مناسبتهایی از خلجها نام برده و آنان را ترک دانسته و قیافهٔ ترکانه آنان را در شعر خود بیان داشتهاند.

«هندوشاه» گوید: ترک بن یافث را یازده پسر بود و یکی از آن جمله خلج نام داشت و فرزندان او را خلجی گویند. صاحب کتاب تاریخ «هندوشاه» فرشته سپس میافزاید: بسیاری از امرای امیرسبکتکین و سلطان محمود غزنوی خلج بودند. ۱

«ابناثیر» هرگاه در تاریخ خود از ساکنین مرکزی افغانستان یاد کرده است، به ترک بودن مردم آن سامان تصریح نموده است. او دربارهٔ سیستان می نویسد مسلمانان در ۲۱ هجری به سیستان حمله بردند و سیستانیان پیش از آن با اهالی قندهار همواره در نبرد بودند، همچنین با ترکهایی که در مرز دور بودند و ملل دیگری که بسیار بودند ما بین سند و بلخ.<sup>۲</sup>

«ابنخلکان» (۶۰۸\_۶۸۱ هجری) در شرح حال یعقوب لیث مینویسد: در حدود سیستان قبیلهای از ترک سکونت داشتند که پادشاه آن رتبیل بود.

«ابونصر عتبی» که مدتی در خدمت امیرسبکتکین بوده است و با مردم غـزنی و حوالی آن آشنایی داشته، مینویسد در جنگی که میان ایلکخان پادشاه تـرکستان و سلطان محمود غزنوی در حدود میان بلخ و بامیان رخ داد و سلطان محمود در آن جنگ پیروز شد؛ سلطان از ترکان خلج جمعی انبوه و لشکر به شکوه فراهم آورده بود.<sup>۳</sup>

باز گوید: سلطان محمود در لشکرکشی علیه ایلکخان از اصناف ترک، خلج، هند و افغانی و حشم «غز» لشکر فراوان جمع آورد و بر چهارفرسنگی بلخ به پل مرخیان به موضع عریض فرود آمد.۴

طبق گفتهٔ منهاج السراج: تا سال ۶۱۷ هجری جمعیت انبوهی از ترکان خلج و ترکان غز در حدود غزنی سکونت داشتند و در این سال گروه کثیری از ترکان خلج و ترکان غز به رکاب سلطان جلالالدین منکبرنی پیوسته، علیه لشکریان چنگیزخان جنگیدند. وقتی جلالالدین به غزنه آمد، مردم به وصول او مستبشر شدند. چون مردم روزهدار به هلال عید فطر و یا قحطزده به نزول باران و سیفالدین بغراق الخلجی که لشکریان خلج قوم او بودند، به خدمت جلالالدین متصل شد و اعظم ملک صاحب بلخ و مظفر ملک، صاحب افغانستان و حسن قراق (قرلق) اینها در رکاب جلالالدین درآمدند.<sup>۹</sup>

> ۱. تاریخ فرشته، ج ۱، مقاله دوم، هند، ص ۸۸. ۲. ترجمه کامل ابن اثیر، ج ۳، ص ۱۹۹، و ج ۷، ص ۵۴. ۳. ترجمه تاریخ یمینی، صص ۲۸۲ و ۲۸۵. ۵. سیرت جلال الدین، ص ۳۳؛ به نقل از طبقات ناصری، ج ۲.

«غبار» مینویسد: در وقت حمله چنگیزخان به افغانستان، نوح جاندار امیر خلجیان که ششهزار خانه در اطاعت او بود جزو مدافعین بود، که علیه سپاه چنگیز میجنگیدند.<sup>۱</sup>

«ابن بطوطه» وقتی از کابل به سوی لاهور می رفته، در سفرنامهاش می نویسد: از کابل به گرماش رفتم که قلعهای است بین دو کوه و افغانها در آنجا به رهزنی می پردازند. روز دیگر شامگاهان در ششنغار که آخرین آبادی ترکها است، منزل کردیم و بعد به سوی پنجاب رفتیم و این در محرم ۷۳۴ بود.۲

تعدادی از قبایل خلج در ایران رفته در نقاط مختلف ایران سکونت اختیار کردهاند و به زبان ترکی و در بعضی مناطق به فارسی سخن گویند و با آریایی ها زاد و ولد نموده اغلب دورگه شدهاند. خلجستان نام منطقهای است در ۱۲ فرسنگی جنوب غربی قم در منطقه کوهستانی با ۷۰ پارچه ده و بیست هزار نفر جمعیت. خلج های آن جا به زبان ترکی صحبت میکنند. امّا ترکی شان با ترکی آذربایجان و ترکی خراسانی اختلافات فاحشی دارد. مثلاً به برادر لالا و به مادر ننه و به خواهر بزرگ دهده، به کوه، تاق و به گوسفند ایله خی و به گاو، سغر گویند. واژههای مغولی در لغات شان فراوان یافت می شود.

اکثر مستشرقین، خلجها را ترک و از بازماندگان یفتلیها ذکر کردهاند. مارکوارت گوید: خلج در منابع شامی حدود ۵۵۴ میلادی به نام (KHWLAS) یاد شده است.

پروفسور «ولیدی طوغان»، استاد دانشگاه استانبول ترکیه دربارهٔ هیاطله و ترکان خلج مقاله محققانهای نوشته است که من خلاصه آن را در این جا می آورم.

هیتل یا هبتل نام دو قبیله است، چنانکه در آثار «محمّد کاتب خوارزمی» و «اسماعیل جوهری» و «فارابی» آمده است و تخارستان سرزمین شان بود. قبیله خلج و خرلخ از بقایای هیاطله می باشند. نام خرلخ در آثار ترکی به شکل قرلق و در آثار ایرانی به شکل خلخ آمده است. منابع چینی تخارستان کوچک را ایالت خرلخ خوانده است: «الهیاطله جیل من الناس کانت لهم شوکة و کان لهم بلاد طخیرستان و اتراك خرلخ و خنجینه (گنجینه) من بقایاهم» قبایل دیگری که در زمرهٔ هیاطله به شمار می آیند، عبار تند از: کیمجی، غور، خلج، ایلاق، قون، یماک، ارغو، و یغنی. نیرومندترین این اقوام همان قبیله خرلخ بوده است. هیوان تسانگ از سرزمین هیاطله دیدار کرده است و

افغانستان در مسیر تاریخ، ص ۲۲۳.
 ۲۰ سفرنامه ابن بطوطه، ج ۱.

نام ساکنان تخارستان بزرگ را به صورت هیماتالا HI\_MA\_TA\_LA نوشته است. او به چینی آن را مردم دامنه کوههای برفدار ترجمه کرده است. این معنا روشنگر آن است که هیماتالا همان قرلق بوده، زیرا در ترکی قار، به معنی برف و لق یا لیق، پسوندی است که معنی داشتن را به اسم ملحق به خود میافزاید. خرلخها از سوی غرب تا شیراز و از شرق تا مرز چین و از جنوب تا هندوستان و از شمال تا کوههای آلتای پراکنده بودند. این دو قبیله (خلج و خلخ) پس از گرویدن به اسلام در ترویج اسلام کوشش فراوان به كار بستند. هر دو طايفه در هرات، زرنج، زابلستان، غزني، تخارستان و بلخ تسلط داشتند. سلاطین چغانیان نیز از ترکان هفتالی بودند. به طوری که از کتیبه سُغدی که به دستور تورانتاش فرمانروای چغانیان و نماینده او «بورجاق» در سمرقند کـه بـر دیوار سرای حکمران شغد کنده شده و در سال ۱۹۶۵ میلادی هنگام حفاری خرابه های افراسیاب سمرقندی به دست آمد، برمی آید که نسبت سلاطین چغانیان به قبیله «قون» از قبایل هفتالی می پیوندد. ابن حوقل و طبری و برخی دیگر از مؤلفان از طايفه خلج غير مسلمان كه در اطراف كابل سكونت داشتهاند، نوان الترك الكابلي ياد میکنند. حسن صغانی (چغانی) در تاریخ غزنه چهار مصراع شعر به زبان خلجی ذکر میکند که این اشعار دربارهٔ محاربه اهل کابل و غزنین در مقابل مسلمانان می باشد. در این اشعار سرایندهٔ آن که شاه کابل است یارهای کلمات ترکی به کار برده است. مانند: «بالام» و «اغلوم». از این جا معلوم می گردد که زبان فرمان روای کابل سراینده آن اشعار ترکی و یا لااقل فارسی متأثر از ترکی بوده است. صغانی خود این شعر را به زبان خلجى (لسان الخلجيه) خوانده است.

«شرفالزمان مروزی» از ۹ قبیله خرلق یاد کرده است. بلاذری از آنان بـه عـنوان اتراک و هیاطله نام برده است. مقدسی شانزده هزار قریه ترکنشین برمی شمارد. از ۳ قبیله خـرلج در تـرکستان و ایـلاقیان در تـخارستان. بـه روایت گـردیزی در اردوی چخانیان ترکان خلج خدمت میکردند.

«عبدالکافی الزوزنی» دو شعر از همروزگار خویش علی بن محمّد ایلاقی نقل کرده است که ظاهراً اهل کابل بوده، طبایع الحیوان مروزی میگوید یلاق یا ایلاق یا خرلخهای دیگر از ترکستان به تخارستان آمدهاند. در حکایات پیش از اسلام داستانی از دلاوری مردم «ایلاق» در جبال غور ذکر شده است که در زمره امیران و عیاران غور بوده است. ترکان ایلاق زبان فارسی را خوب میدانستهاند.

عوفی از شاعران فارسی گوی ایلاق ترکشی «ایلاقی» را نام برده است، «خلیل

ابناحمد» در کتاب العین گوید: هیطل و هیاطله نژادی از ترک و هنداند. ' مقاله پروفسور ولیدی طوغان در اینجا پایان یافت.

«ابن خلدون» در مقدمه تاریخ خویش در بخش اقلیم سوم می نویسد: در قسمت باختر و خاور بخش هشتم چادرگاه های خلج واقع است که از طوایف ترک اند، این چادرگاه از مغرب به سرزمین سیستان و از جنوب به ناحیه کابل هند پیوسته است و در شمال این چادرگاه ها نواحی کو هستانی غور است و مرکز آن غزنه است که به منزلهٔ بندر هند به شمار می رود.

او میگوید: شهر بلخ پایتخت ترکان بوده. ابنخلدون کوههای بابا و تیربند ترکستانرا به نام «بتم» یاد نموده، گوید: رود بلخ و بلخاب از جبال «بتم» سرچشمه میگیرد.۲

با این شواهد تاریخی دیگر جای انکار نمی ماند که در گذشته مرکز افغانستان، مسکن اقوام و قبایل ترکزبان و مغولی نژاد بوده و آنان به قبایل بسیار از جمله به دو قبیله بزرگ خلج و خلخ یا قرلق تقسیم می شدند و هر کدام آنها در داخل خود به قبایل کوچک تری تقسیم می شدند و کلاً در اطراف تخارستان، کابل، غزنی، غور، قندهار، بُست تا سرحد سیستان سکونت داشتند. زندگی شان بیشتر از راه دام داری و ییلاق و قشلاق تأمین می شد و با کشاورزی نیز آشنا بودند. قیافه و لباس و هیأت ترکانه داشتند. یعنی دماغ پهن، گونه های برجسته، چشمان مورب و بادامی، زبان شان در ابتدا ترکی و یا مغولی بوده است، اما به خاطر همجواری با فار سی زبان شان باقی مانده بود و این زوی آورده اند در حالی که واژه های بسیار از ترکی در زبان شان باقی مانده بود و این نار سی مخلوط با ترکی به نام لسان الخلجیه یاد می شده است. من تردیدی ندارم که زبان خلجیه همین زبان فار سی هزارگی می باشد که تاکنون واژه های ترکی فراوانی در آن یافت می شود.

بنابراین، مسلم میشود که خلجها و خلخها از حیث نژاد ترکی مغولی بودهانـد و هماکنون قبایل خلخ در مغولستان فعلی وجود دارند و دارای اکثریت نیز میباشند. به قسمی که زبان رسمی مغولستان امروز زبان مغولی با لهجه «خالخا» یـعنی لهـجه خلخی میباشد.

«ولاديميرتسف» مغولشناس معروف گويد: خلجها قبيله بزرگ مغولي كه اكثريت

معارف اسلامی، شماره ۱۰، سال ۱۳۴۸، نشریه سازمان اوقاف ایران.

۲. مقدمه ابن خلدون، ج ۱، ص ۱۱۶.

جمعیت جمهوری مغولستان را تشکیل میدهند<sup>۱</sup>، و حتی شخص موصوف کتابی دارد با لهجه خلخهای مغولستان به نام «دستور تطبیقی زبان ادبی مـغول و زبـان عـامیانه خلخ».

«میرزا عبدالقادر» که در شناخت اقوام ترک و مغول تخصص داشته است، مینویسد: خلج از نژاد مغول هستند. حتی وجه تسمیه آن را چنین بیان داشته است که یکی از سپاهیان مغول که زنش وضع حمل کرده بود و از شرکت در سپاه بازمانده بود به نام خلج موسوم شد و اولاد او به خلج شهرت یافتند، زیرا؛ خلج در اصل قال آج است یعنی گرسنه بمان.<sup>۲</sup> در افسانه های مردم هزاره گفته می شود که خلج و خلخ دو برادرند که اولاده خلج در مناطق غربی و گرمسیری هزارستان زندگی می کردند و اولاده خلخ در مناطق سردسیر و مرکزی هزارستان.<sup>۳</sup> هم اکنون قومی در دای میرداد به سود زندگی می کند به نام «قلخ» که همان خلخ می باشد.

## **۱۳ نقاشیها و مجسمههای مکشوفه**

در میان تعداد اندکی از نقاشی های بازمانده از دوران کهن بعضی از آن ها دارای چشمان مورب و بادامی و قیافه هزارهای می باشد. همین طور در میان مجسمه های مکشوفه از نقاط مختلف افغانستان مخصوصاً مجسمه های مکشوفه از مناطق مرکزی تعداد قابل توجهی از آن ها با قیافه ترکی می باشند. شریف ادریسی (۵۴۹ هجری) گوید: قندهار شهر بزرگ است و پرنفوس که مردم آن گردصورت اند و لباس ترکانه دارند.<sup>۴</sup>

۱۴ نسبنامه ها عدهای از اقوام هزاره، مخصوصاً خانواده های اشرافی دارای پشتنامه عریض و طویل قلمی هستند که متأسفانه در حال حاضر به نمونه های بیشتری دسترسی ندارم، به جز از یک نمونه از نسبنامه کسی به نام امیر محمّد که این نسبنامه را جناب حجتالاسلام شیخ ناصرعلی از قوم اوقی جاغوری در اختیارم گذاشت. ایشان دربارهٔ انساب هزاره اطلاعات گرانبهایی دارد و در سال ۱۹۸۶ میلادی دو صفحه بزرگ دربارهٔ شجره اقوام هزاره به قطع های ۲۵×۱۰۱ و ۵۱×۷۶ سانتیمتر به چاپ رسانده است.

۱. نظام اجتماعی مغول، صص ۸ و ۶۳.
 ۲. اویماق مغول، ص ۱۱.
 ۳. این افسانه را از زبان پیرمردی از اهالی لعل و سرجنگل شنیدم.
 ۴. نزهة المشتاق، قسمت هند، ص ۷۱.

و آن نسب نامه این است امیر محمّد، ولد نیک محمّد، ولد ظفر اختیار، ولد یار محمّد، ولد دوست محمّد، ولد ذال بیک، ولد داله اختیار، ولد نظر محمّد، ولد نیک مقدم، ولد طوری اختیار، ولد مسکه، ولد بیان (بایان)، ولد اشکار، ولد آته، ولد مامه، ولد علی، ولدق ولو، ولدق لنی، ولد بیغنی، ولد جاغوری، ولد دیسمیر کیشه، ولد ساده سویکه، ولدلا هورخان، ولد میوه کاهی، ولد تولی خان، ولد عبد العزیز خان، ولد طاهر خان، ولد سیلا سوس خان، ولد ایدو، ولد حاجی محمود، ولد حاجی ارقب، ولد محب غازی، ولد مدد غازی، ولد مشعل خان غازی، ولد یونس شهید (مدفون در قندهار)، ولد توقوش غازی، ولد هر نوق، ولد رشید علمدار و رشید علمدار یکی از اولاد هزاره بوده است.

اگر بر اینگونه، پشتنامهها اعتماد کنیم، دال بر قدمت هزارهها می باشند. زیرا علمای نسب شناسی میگویند: به طور متوسط در هر قرن چهار نسل منقرض میگردد.<sup>۱</sup>

بنابراین در نسب نامه فوق جمعاً ۴۴ نسل وجود دارد، رشید علمدار تا سه نسل بعد از آن باید در حدود قرن دوم هجری زندگی می کرده اند و مشعل خان غازی تا سه نسل بعد از خود در قرن سوم هجری و هکذا از آنجا که نام تعدادی از آن ها عربی است و مخصوصاً کلمات «حاجی»، «شهید» و «غازی» در اسامی شان به کار رفته است، پس مسلمان بودن آن ها ثابت است. در کل، نتیجه می گیریم که قرن ها قبل از چنگیز، اقوام هزاره، مسلمان بوده و در مرکز افغانستان زندگی می کرده اند. مخصوصاً درباره «یونس شهید» قید شده است که قبرش در قندهار است. در بقیه نسب نامه های هزاره تا جایی که در ذهنم مانده است، درست مثل نسب نامه فوق نام های افراد به عربی، فارسی و ترکی مغولی می باشند. نام های مغولی در مرکز افغانستان قبل از اسلام نیز به فراوانی مشاهده می شود.

۱۵- کتیبه ها یک کتیبه از عصر هفتالیان زابلی که در ۴۲۵ میلادی آغاز شده، از وزیـرستان طـرف شرقی افغانستان به دست آمده که علاوه بر خط سره داناگری، کلماتی به خط منگولی

زندگان سردار کابلی، کیوان سمیعی، ص ۷۱، تهران، ۱۳۶۳.

(مغولی) هم دارد و از آن برآورد می توانیم که در دوره هفتالیان و هونانسپید مقارن ظهور اسلام نوعی خطوط منگولی را هم استعمال میکردهاند که این کتیبه ایـنک در موزه پیشاور افتاده است.<sup>۱</sup>

به قول زایر چینی زبان و خط مردم غزنی با دیگر ولایت اختلاف داشته است.<sup>۲</sup> وی اضافه کرده است: رسمالخط و الفبای مردم کابل و کاپیسا مانند ترکان بود ولی زبانشان ترکی نبود.۳

در کتیبه درهٔ شالی ارزگان شمال قندهار (زاولستان) که در عصر میراکهولا پادشاه مشهور هفتالی حدود ۵۰۰ میلادی نوشته شده او خویشتن را در آن زاولشاه بـزرگ خوانده است.<sup>۴</sup>

در سنگنبشته ارزگان کلمه «بگشاه» (BAG-O-SHA-O) خوانده می شود.<sup>۵</sup>بگ یا بیگ در ترکی مغولی شخص بزرگ راگوید و بگشاه مرکب از ترکی و فارسی به معنی شاه بزرگ است. بیگ در میان هزاره ها مخصوصاً در میان مردم دای زنگی و دای کندی قدمت طولانی دارد و امروزه نیز به شخصیت های بزرگ و تروت مند بیگ گفته می شود و نام قدیم دای زنگی «بگلگ» بوده است.

در شمال غربی غزنی در دامنه های غربی کوه باد آسیا نزدیک دریای هفت تاله جغتو در فاصله ۲۰ کیلومتری غزنی بر کنار راه کاروانی در کوه «برگول» (برقول) بر دو قطعه سنگ دو نوشته به خط شکسته یونانی دیده می شود که برخی از باستان شناسان چنین نظریه داده اند که اسم «جغتو» با همان «تساو چوچا» که هیوان تسانگ ذکر کرده است قابل تطبیق می باشد. بنابراین احتمال دارد که جغتو در زمان تسلط یونانیان یعنی ۳۰۰ سال قبل از میلاد همین نام را داشته است. با این فرض نتیجه می گیریم که ساکنین آن از اقوام آرال آلتایی (ترک و مغول) بوده اند. سنگ نبشته دوّم جغتو ۵ سطر است که بر صخرهٔ بزرگی کنده شده است. بعضی از خطوط آن محو شده و خوانده نمی شود. اما آن قسمتی که خوانده می شود، هلموت هومباخ<sup>2</sup>و گوبل<sup>۲</sup>دو تن باستان شناس غربی آن را چنین خوانده اند:

۱. تاریخ افغانستان بعد از اسلام، ص ۵. ۲. همان. ۳. همان. ۴. تاریخ افغانستان بعد از اسلام، صص ۵...۷. ۵. حبیبی، تحقیق نوین درباره کابل شاهان، چاپ کابل، ۱۳۴۸؛ تاریخ افغانستان بعد از اسلام، عبدالحی حبیبی، صص ۵، ۳، تهران.

6. Humbach 7. Gobl

توضیح: کلمه اوّل آن بکو یا بکه احتمالاً همان کلمه بگ یا بیگ ترکی است. کلمه دوّم «کهتیشا» احتمال دارد که «جیغی تیشاه» باشد یعنی شاه جغتو. کلمه سوم «پور» به معنی فرزند تاکنون استعمال میشود.

بنابراین حکمران این منطقه به نام جغتو شاپور یاد شده که احتمالاً لقب او بوده و نیز احتمال دارد که این کلمه «فر» باشد که به معنی عظمت است. کلمه چهارم احتمالاً نام حکمران بوده، کلمه پنجم الغ خوانده می شود و الغ در ترکی به معنی بزرگ است و عدهای از ترکان به این نام یاد می شدند.

هومباخ مینویسد که: استعمال کلمه الغ، دلیل است بر این که این حکمران که کتیبه به دستور او در سنگ کنده شده است ترک بوده است. جغتو مرکب از جغه به معنی تاج و نیم تاج با پسوند مغولی «تو» به معنی داشتن روی هم، به معنی صاحب تاج است. پس با این حساب از ۵کلمه مذکور یک کلمه آن «ویما» ناشناخته، کلمه «الغ» قطعاً ترکی، «بکه» احتمالا ترکی، «جغتو» قطعاً مغولی، «شاه پور» فارسی میباشد و اسم منطقه جغتو احتمالاً از نام همان شاه یا شهزاده گرفته شده است.

به موجب یک کتیبه که از بغلان کشف شده است، لقب یکی از خاقان آنجا «بک-پور» (فغفور) بوده است. فغفور از القابی است که ترکان و چینیان به پادشاهان خود میدادهاند. در اینجا نیز این احتمال است که کلمه سوم فغفور بوده باشد. برای اطلاع بیشتر نگاه کنید به هفت کتیبه قدیم، نوشته عبدالحی حبیبی.

۱**۶ ار تباط واژههای دراویدی با ترکی مغولی** اخیراً کتب زبانهای دراویدی در شوروی به چاپ رسیده است و نشان میدهد کـه واژههای دراویدی در زبانهای آرال آلتایی (ترکی و مغولی) و حتی آثاری از آن در زبان فنلاندی دیده میشود.'

وجود واژه های دراویدی در زبان های آرال آلتایی و یا بالعکس، این حقیقت را می رساند که روزگاری، دراویدی ها با اقوام آرال آلتایی همسایه و همجوار بوده اند. از آن طرف می دانیم که مسکن اصلی دراویدی ها شبه قاره هند بوده و بعد از ورود آریایی ها به هند آنان در میان جنگل های نواحی جنوبی رانده شده اند و دیگر فرصت همجواری با اقوام ترک و مغول را نیافته اند. پس این همجواری که باعث انتقال واژه های زبان شان به همدیگر شده است. کی و در کجا صورت گرفته است؟ فقط یک فرضیه می تواند به این سؤال پاسخ گوید و آن این که قبل از ورود آریایی ها به افغانستان ساکنین این سرزمین از اقوام آرال آلتایی بوده و با دراویدی های همند همجوار و در ارتباط بوده اند و در همان زمان ها واژه هایی از زبان دراویدی دان همان اقوام آرال

قبلاً تذکر داده شد که مردم کره اصالتاً مغولی نژادند و زبان شان از زبان مغولی مشتق گردیده است. هالبرت<sup>۲</sup> مقایسه ای از لحاظ دستوری میان زبان کره ای و بعضی زبان های دراویدی هندوستان انجام داده است و معلوم شده که همانندی هایی میان این دو زبان وجود دارد.<sup>۳</sup> و چون اقوام دراویدی هیچ زمان با مردم کُره همجوار و در ارتباط نبوده اند، پس قرابت و همانندی زبان شان را چطور می شود توجیه کرد؟ یگانه راه حل این مسأله همان است که به عرض رسید. یعنی واژه های مغولی در زبان دراویدی فقط از طریق اقوام مغولی قدیم ساکن افغانستان انتقال یافته است و زبان اقوام مغولی قدیم افغانستان قهراً با زبان کره ای ریشهٔ مشترک داشته است.

**۱۷ ـ تگینشاهان** تگین یا تکین ترکی مغولی است، به معنی: بنده، زیبا، شجاع، فرمانده لشکر، حاکم یک ولایت.

«محمود کاشغری» (۴۶۶ هجری) دانشمند لغوی ترک گوید: تگین در اصل به معنی عبد و غلام است و کمشتگین غلامی را گویند که از زیبایی چهرمای چون سیم دارد.

2. H. B. Hulbert

آلپ تکین به معنی غلام چالاک، قتلغ تگین بنده سعادتمند. این کلمه بعداً لقب فرزندان خاقانان گشت و همواره آن را با اسمای پرندگان جارح و شکاری پیوست کردندی مثل جغری تگین یعنی تگینی که بطش و چالاکی باز را دارد و کج تگین، بنده نیرومند. بعد این نام از موالی و غلامان، به آل افراسیاب نقل شد و لقب شهزادگان گردید. جمع تگین تگت است و اکاتگین بزرگان مردم و فرزندان کوچک شاهان را فرید. تگین به معنی فرمانده لشکر نیز استعمال شده است.

تگینان لشکرگزینان چین برفتند یکسر به تورانزمین ناصرخسرو گفته است: هرچند مهار خلق بگرفتند امروز تگین و ایلک و یبغو

تگین، ایلک، یبغو (جبغو)، نویان، ترخان، اونگ، از القاب ترکی مغولی است که به صاحبمنصبان دولتی و افسران ارتش و شهزادگان و شخصیتهای مهم ترک و مغول داده میشد. لقب تگین در بسیاری از اعلام ترکی آمده است، مانند: انوشتگین، بلکاتگین، خمارتگین، خورتگین، سبکتگین، ینالتگین و غیره.

تگین شاهان اسم سلسلهای بود که در مرکز افغانستان در تخار، قندوز، کابل، غزنه، قندهار، زمینداور و هزارستان فرمانروایی داشتند. این سلسله بعد از سقوط یونانیان در مشرق به قدرت رسیدند و تا مقارن اسلام حکومت کردند. مؤسس آن شخصی به نام برهاتگین بود و از نسل او در طول چند قرن ۶۰ نفر فرمانروایی کردند. مسکوکات آنها از زمینداور، وادی هیرمند، کابل و شمال هندوکش به دست آمده است. مورخین عرب از آنها به عنوان «تجنشاه» نام بردهاند. تگینآباد (تکناباد) از بلاد معروف کشور و نزدیک شهر قندهار بوده که به این خاندان منسوب است.

ابوریحان بیرونی گوید: در کابل پادشاهان ترک حکم میراندند که اصل ایشان را از تبت گویند و نخستین شاه این سلسله برهاتگین بوده است.<sup>۲</sup> این که تگین شاهان تبتی گفته شدهاند شاید به جهت قیافه چینیمآبی آنها بوده است و اگر نه ترکان با مردم تبت قرابتی ندارند. زبان تبتی تکهجایی و زبان ترکی التصاقی است که با هم فاصله بسیار دارد.

- ديوان لغات الترک، ج ۲، استانبول، ١٣٣٥، ص ٣٤٧؛ تاريخ افغانستان بعد از اسلام، صص ١٠٩–١١٠.
- ٢. في تحقيق ماللهند، چاپ حيدرآباد هند، ص ٢٥٠؛ تاريخ أفغانستان بعد از اسلام، صص ٧٥ و ١٠٩–١١٢.

گفتهٔ بیرونی این حقیقت را تأیید میکند که مردمانی با چهره هزارگی از زمانهای دور در مرکز افغانستان وجود داشته و تگینشاهان نیز از همان مردم بوده است. حبیبی احتمال داده است که تگینشاهان از اقوام کوشانو یفتلی باشند. من قبلاً به عرض رساندم که اگر همهٔ اقوام کوشانو یفتلی مغولی نباشد، لااقل تعدادی از قبایل آنها قطعاً مغولی بودهاند و میدانیم که بعضی از قبایل کوشانو یفتلی سرانجام به سوی ولایت کندهارای هند رفتند و برای همیشه در آن دیار ماندگار شدند.

۱۸ ر تبیل شاهان زاولی ر تبیلان نام سلسلهای بود که قبل از اسلام در قندهار، غزنی، هزارستان تا سرحد سیستان فرمان روایی داشتند. آخرین ر تبیل را یعقوب لیث در سال ۲۵۸ هجری از بین برد و ر تبیلان منقرض شدند.

مورخین اسلامی عموماً رتبیلان را ترک خواندهاند. طبری در ذیـل حـوادث ۷۹ هجری مینویسد که یاران و سپاهیان رتبیل ترک بودند.' ابناثیر نیز در ذیل حوادث همین سال از رتبیل نام برده و به ترک بودن او و سپاهش اشاره میکند.۲

«هیوان تسانگ» که از سال ۶۳۰ تا ۶۴۴ به مدت ۱۴ سال در افغانستان و هند بوده در وجیرستان (اجرستان کنونی) و در حوالی جاغوری که او آن را «جگوده» خوانده و نیز در دامنه کوهبابا که سرچشمه هیرمند و رود کابل را به هم وصل می کرده (بهسود حالیه) از شاهی حرف میزند که خودش او را «توکیو» (ترک) خوانده است. و نیز در هنگام مسافرت «هیوان تسانگ» در تخارستان، پادشاه ترکی به نام تاردوشاد حکومت می کرد. این شاه پسر خان یلدوز و داماد خان کائوشانگ بود. این اسامی نیز ترک بودن آنها را تأیید میکند. یلدوز در ترکی ستاره را گوید. ابن خلکان (۶۰۸ ـ ۶۸۱ هه.) و مؤلف تاریخ سیستان نیز به ترک بودن ر تبیلان تصریح کردهاند.<sup>۹</sup>

عدهای از مورخین برای یافتن معنی و ریشه کلمه «رتبیل» در زبان فارسی و پشتو و هندی به جستوجو پرداخته و زحمات بسیاری متحمل شدهاند و آن را بـه خـیال خودشان به زنبیل، زنتبیل، زندهپیل، رتپیل، رسل، نزبل، ریزبل، زنبل، انتبیل، رتنپال،

- ۱. ترجمه تاریخ طبری، ج ۸، ص ۳۶۶۵، چاپ تهران.
- ترجمه كامل ابن اثير، ج ٧، ص ٥٤.
   ٣. احمدعلى كهزاد، تاريخ افغانستان، ص ٥١٩.
  - ۴. ایران در عهد باستان، ص ۵۱۰.
  - ۵. وفيات الاعيان، ج ۵، ص ۴۴۶؛ تاريخ سيستان، صص ١١٠ــ١٢٠ و ٢١٥.

رتنه پاله، رنه پاله، رتهه پیل و صور دیگر، تصحیح و ریشه یابی کرده اند ، که تمام این تلاش ها رجماً بالغیب بوده و راه به جایی نبرده اند و چون رتبیلان ترک بوده اند، بعید نیست که واژه رتبل ریشه در ترکی و یا مغولی داشته باشد. من بعید نمی دانم که واژه رتبیل مرکب از رات (راج) در هندی به معنی پادشاه و بیر به معنی یک، باشد که مرکبتاً به معنی پادشاه یگانه و یا پادشاه بی همتا خواهد بود.

۱۹\_کابلشاهان

مورخین قدیم میان کابل شاهان و رتبیلان فرقی قائل نشدهاند. امّا حبیبی میگوید: کابل شاهان غیر از رتبیلان است. ماکار به آن نداریم که آیا یکی هستند و یا دو سلسله جداگانه؟ امّا آنچه مسلم است کابل شاهان نیز ترک بودهاند و مورخین اسلامی عموماً آنها را ترک خواندهاند.

از جمله «ابوالفدا» مینویسد: کابل نخست مقر پادشاهان ترک بود، سپس بر همنان در آن جای گرفتند. ۲ عین همین مطلب را در دایر ةالمعارف القرن العشرین، ج ۸، ذیل کلمه کابل نوشته است. در سال ۱۵۱ هجری شاه کابل برای معن ابنزائده شیبانی هدایایی فرستاد، که در میان آن هدایا ظروف سیمین، قباهای ترکی و ابریشم و چیزهای لطیف ساختهٔ دست ترکان دراری بود. ۳ در این که قبل از اسلام در کابل و نواحی اطراف آن مردم ترک یا مغول مسلط بودند، جای تردید نیست. زیرا؛ روشن ترین دلیل بر این ممنوعه) یک کلمه ترکی و مغولی بعضی مناطق کابل میباشد. از جمله کوه «قرق» (چراگاه شمالی از توابع کابل، جزء اول آن ترکی است. یکی از شاهان کابل خنجل یا خنچل نام داشت. حبیبی جزء اول این کلمه را خان می داند. اگر چنین باشد کلمهٔ خان خود دلیل داشت. حبیبی جزء اول این کلمه را خان می داند. اگر چنین باشد کلمهٔ خان خود دلیل

۲**۰ ـ دودمان لویک یا لاویک غزنه** خاندان لویک از امرای محلی غزنه بودند که قـبل از اسـلام در غـزنی و نـواحـی آن حکومت میکردند. بعد از ظهور اسلام مسلمان شدند و بر امارت غزنی باقی ماندند تا

۱. تاريخ افغانستان بعد از اسلام، صص ۳۳\_۶۷ و ۶۳۴.
 ۲. ترجمه تقويم البلدان، ص ۵۴۳، ترجمه عبدالمحمد آيتي.
 ۳. يعقوب ليث، دكتر ابراهيم باستاني پاريزي، ص ۱۱۰.

این که در سال ۳۶۵ امیر سبکتکین برای همیشه به حکومت آنان خاتمه داد. از این که اين دودمان به «لسان الخلجيه» (لهجه هزارگي) آشنايي داشتهاند و نيز در القابشان، خان، خاقان، و فغفور به کار رفته است، مي تو ان استنباط کر د که آنان نيز ترک و يا مغول بو دەاند.

## ۲۱ ـ دودمان بایان جور

در نصف اول قرن سوم هجری از سال ۲۲۳ تا ۳۷۲ هجری خانوادهای از حکمرانان محلي در تخارستان، بلخ، جوزجان، اندراب و باميان حكمروايي داشتند كه به نام آل بایانجو ریاد می شدند و به صورت های بای پنجور، بای جور، بایجور، نیز ضبط شده است.۲کلمه «بای»، «بایان» و «بیو» یک واژه مغولی است که تا هنوز در میان مردم هزاره به افراد ثر و تمند گفته می شود. این کلمه گاهی با یک کلمه دیگر ترکیب شده یک نام را تشکیل می دهد مانند: بایقرا لقب سلطان حسین تیموری، بایسنقر نام یکی از فرزندان شاهرخ، بايندر به معنى پرنعمت نام يكي از قبايل مغول، باي توز نام يكي از حكمرانان مناطق مرکزی افغانستان در حدود ۳۶۰ هجری، جورهبای نام یکی از شخصیت های معروف غور. در قرن چهارم هجری مردی به نام «بای توز» (نمک بای) در بست حکومت میکرد، رقیبی داشت به نام «طغان»، طغان در ترکی به معنی شاهباز و شاهین است و مجازاً به سردار و سرهنگ لشکر استعمال می شود. "این دو تن در سر تصاحب نُست با هم اختلاف داشتند، در این فر صت امیر سبکتکین از اختلاف آن ها سود برد و با یک حمله ناگهانی بُست را متصرف شد و ضمیمه قلمرو خود نمود.\* درست در همین زمان شخص دیگری در زمینداور فرمان میراند به نام «بای تکین».

۲۲\_ رواج نامهای ترکی در غور نام رئيس طايفه خلج كه عليه سپاه چنگيزخان جنگيد سيفالدين بغراق بود و بغراق واژهٔ ترکی است که خود بزرگترین دلیل بر ترک بودن خلج ها می باشد.

در قرن ينجم در رباط كروان غور، مردى به نام ارسلانخان حكومت داشت و ارسلان به معنى شير ژيان تركي است.

- . تاریخ افغانستان بعد از اسلام، صص ۳۱\_۳۹.
- ۱. تاریخ افغانستان بعد از اسرم، سس میسیم ۱۳۵۵، مقاله حبیبی. ۲. مجله یغما، ص ۴۰۷، شماره مسلسل ۲۳۷، مهر ۱۳۵۵، مقاله حبیبی. ۴. تاریخ بیهقی. ٣. فرهنگ عميد؛ تعليقه طبقات ناصري، ج ٢، قسمت آخر.

دربارهٔ پهلوانی به نام «ایلاق» از مردم غور، قبلاً مطالبی بیان گردید. ایلاق یا ییلاق ترکی است. «لالا» یا «لله» نیز ترکی است به معنی برادر بزرگ تر و یا مربی. در قرن ششم هجری شاعری در غزنی به نام علی لالا یاد می شد. این کلمه تاکنون در میان مردم ما زنده است و استعمال می شود. مردم جاغوری به برادر بزرگ تر لالا گویند. درباره اسامی مناطق مختلف افغانستان خصوصاً نواحی مرکزی آن که نام های ترکی و یا مغولی دارند، بعداً مطالب مشروحی بیان خواهد گردید.

۲۳ لباس اهالی غور قسمتی از خصوصیّات لباس مناطق مرکزی از گذشتههای دور، مثل لباس ۱۰۰ سال قبل مردم هزاره بوده و کمتر دچار تغییر و تحول گردیده است.

یک نفر زایر چینی (غیر از هیوان تسانگ) که در حدود ۱۰۹ هجری (برابر ۷۲۷ میلادی) در هزارستان آمده، گوید: مردم بامیان پیراهن های پنبهای و پوستین و لباس های برگ دارند. درست مانند لباس چند دهه قبل هزارستان که بیشتر لباس مردم را پارچه برگ تشکیل میداد. از قبیل انواع: کتِ برگ، بالاپوشِ برگ، شلوارِ برگ، چپنِ برگ. لباس پنبهای نیز در هزارستان تا این اواخر رواج داشت. مردم دایکندی و غرب هزارستان خود پنبه میکاشتند و آن را توسط دستگاه دستی به پارچه کرباسی تبدیل میکردند. امروزه صنعت کرباس بافی هزارستان متروک شده است.

«ابنحوقل» می نویسد: زی و لباس مردم زابلستان و نواحی غور مانند ترکان بود. ولی البسه مردم بُست و سیستان با لباس های مردم عراق (ایران کنونی) مشابه بود.<sup>۲</sup> چنانچه امروز نیز چنین است مردم فراه و سیستان افغانستان از جهات گوناگون به مردم زابل ایران شبیهاند و هزارهها از حیث لباس و بقیه فرهنگ ملی فرم خاص خود را دارند.

در اوایل عصر اسلامی در سرزمین قندهار و وادی هیرمند و ارغـنداب کـلاههای درازی رواج داشت.۳ این نوع کلاههای بلند تا حدود نیم قرن قبل در میان مردم هزاره مرسوم بود و به آن «سورنیکله» میگفتند.

«حافظ ابرو» مي نويسد: «مردم غور جامه پشمين (برگ) مي پوشند». ۴

- ا. تاریخ افغانستان بعد از اسلام، ص ۶۲۳.
- ٢. همان، ص. ٢٢۶؛ صورة الأرض، ج. ٢. ص. ٢٠٩.
- ٣. تاريخ افغانستان بعد از اسلام، ص ٤٢٧؛ فتوح البلدان، ص ٥٣٢.
  - ۴. جغرافیای حافظ ابرو، ص ۳۶، تهران، ۱۳۴۹.

۲۴\_کو تاه سخن

دلایل سوابق تاریخی هزاره ها بیشتر از این است. ولی من به خاطر خوف از اطاله کلام مجبورم این بحث را کوتاه نمایم و در ضمن بحث از اسامی جغرافیایی مناطق، باز مطالبی دال بر سوابق تاریخی این مردم خواهد آمد. از مجموع مباحث گذشته به این نتیجه رسیدیم که هزاره ها از زمان های بسیار دور حتی پیش از آریایی ها در افغانستان سکونت داشته اند و بعد از ورود آریایی ها، چون از نظر جمعیت در اقلیت بودند، قهراً به سوی مرکز افغانستان که دارای کوه های مرتفع و دره های صعب العبور و پناگاه های طبیعی بوده است، رانده شده اند و در پناه همان کوه های صعب العبور و پناگاه های کرده اند. این که شهرت یافته است هزاره ها کلاً از بقایای سپاهیان مغول چنگیزی هستند؛ یک تصور اشتباه و نادرست می باشد. چنان چه عین این تصور غلط دربارهٔ آقوام ازبک و قزاق و دیگر ساکنین زردپوست ترکستان وجود دارد و حال آن که آنان از رمان های دور در ترکستان ساکن بوده و این سرزمین نام خود را از این اقوام ترکزبان مراد از ترک در اذهان مردم قدیم همین اقوام زردپوست بودند و این مغولان جغتایی مراد از ترک در اذهان مردم قدیم همین اقوام زردپوست بودند و این مغولان جنایی بودند که در میان اقوام ترکستان به تحلیل رفتند و حتی زبان مغولی را م م

باری، از قرن دوّم تا پنجم میلادی تعدادی از قبایل کوشانو یفتلی در هزارستان سکنا گرفتند و با ساکنین اولیه آن (مغولان قدیم) درآمیختند و در میان آن ها به تحلیل رفتند. در مرکز بهسود در منطقه باد آسیا در یک نقطه بادخیز و مرتفع آثار چند آسیای بادی مخروبه به جای مانده است. گمان میکنم که این آسیاهای بادی اثری از اقوام زابلی یفتلی باشد. در قرن سوم میلادی آسیای بادی در چین یک صنعت شناخته شده بود. یفتلیان این صنعت را از چینیان آموختند و آن را به همراه خود به افغانستان آوردند و باعث ترویج آن در این سرزمین گردیدند.

۲۵۔ مغولان ایلخانی کجا شدند؟ اگر هزاره ها از قدیم در افغانستان بوده اند پس مغولان ایلخانی کجا شدند؟ آیا آن ها در تشکل و تکوّن ملیّت هزاره نقش دارند؟ جواب: بله، نقش دارند. همان طوری که می دانید مغولان چنگیزی قسمت وسیعی از آسیا را به تصرف درآوردند و سلسله هایی از اولاد چنگیز خان در چین، ترکستان، ایران و شمال روسیه ماندگار شدند و به متابعت آنها عدهای از اقوام مغول نیز در کشورهای یادشده ماندند و به مرور ایام در میان ملّتهای آن کشورها به تحلیل رفتند. چنانچه جغتائیان در میان مردم ترکستان، ایلخانیان در میان مردم آذربایجان، عراق، فارس، کرمان، گرگان و کلاً در میان مردم ایران به تحلیل رفتند و دستههایی از مغول ایلخانی و جغتایی در میان ملّت افغانستان مستحیل شدند. از آن جمله قبایل نکودری مغول به تقاضای سلاطین آل کرت هرات به افغانستان آمدند و در مناطق: هرات، غور، هزاره به تحلیل رفتند و مردم دای چوپان اگر انتساب شان به امیر چوپان در ست باشد نیز از مغولان ایلخانی به حساب میآیند. به نظر من نام هزاره از هزاره ایلخانی گرفته شده است و به دریج به همهٔ مغولان مرکز افغانستان (اعم از مغولان قدیم و جدید) اطلاق شده است. مانند اطلاق اسم جزء بر کل.

بخش هشتم ا**طلاعات کلی دریارہ برارہ ب** 

ا۔۔ اسامی هزارستان درگذشته

هزارستان در طول تاریخ به نامهای گوناگون یاد می شده است:

۱ ــ بلیو می نویسد: کشور «عرسارث» که نام آن در کتاب مقدس ذکر شده است با موطن هزاره ای امروزی مطابقت دارد؛ که از کابل و غزنه تا هـرات و از قـندهار تـا بلخبسط داشته است.<sup>۱</sup>

۲\_ قریب ۲۵۰۰ سال پیش هزارستان به نام «ستاگیدیا» یاد می شد. ۲

۳\_ بطلمیوس جغرافیانگار یونانی در قرن دوّم میلادی ایـن سـرزمین را بـه نـام پاروپامیزوس<sup>۳</sup> یاد کرده است.<sup>۴</sup>

۴\_ قسمتهای جنوب و جنوب غرب هزارستان از حدود ارغنداب گرفته تا مالستان و جاغوری و تمام دیپولاد قبل از اسلام به نام «اراکوزیا» خوانده می شد و پایتخت آن «هزاله» نام داشت که نزدیک مالستان کنونی بود.<sup>۵</sup>

۵ زاول و زاولستان: این نام منطقه وسیعی را در بر میگرفت که از تخارستان تا جنوب غزنی و تمام هزارستان را تحت پوشش داشت و شامل سراسر ولایت غزنی، زمینداور، قندهار، ولایت زابل فعلی، بهسود، دایزنگی و دایکندی و تمام ارزگان میشد. این نام تا زمان امیرتیمور به هزارستان اطلاق میگردید چنانچه در ظفرنامه تیموری آمده است. تفویض فرمودن حضرت صاحبقرآنی (امیرتیمور) ولایت زابلستان را به امیر پیرمحمد جهانگیری<sup>3</sup> زابلستان در این زمان شامل: کابل، قندهار، غزنی و هزارستان میگردید. زابلستان جامعترین نام برای هزارستان بوده است.

۶\_ اطراف و نواحی غزنی در سفرنامه هیوان تسانگ به نام «تـاوکپسوتو» ضـبط گردیده است.

 مجله غرجستان، شماره ۱، ص ۵۱؛ مردمشناسی ایران، ص ۸۱۱؛ ایل ها، چادرنشینان و طوایتف و عشایر ایران، ج ۲، ص ۱۱۵.

3. Paropamizus

۴. فرهنگ هزارستان، چاپ لبنان؛ مر دم شناسی ایران، ص ۶۹. ۵. مجله آریانا، مقاله عبدالحی حبیبی. ۶ ٪ ظفر نامه تیموری، ج ۱، ص ۴۰۱. ۷ زمینداور، بلددوار: غرب هزارستان در گذشته به نام زمینداور یاد می شد که امروز این نام زنده است. اما دایرهٔ آن محدود و کوچکتر شده است و گاهی این نام به سراسر هزارستان اطلاق می گردید. «غر» یا «گر» در زبان فارسی قدیم و زبان پهلوی به معنی کوه بوده است و غرجستان یعنی کو هستان. «گیرو» در لهجه هزاره های به معنی آن طرف کوه که سایه رخ باشد. غر در زبان پشتو نیز به معنی کوه است.

۸\_غرجستان: شمال غرب هزارستان از حدود دایزنگی تا ولایت بادغیس و تمام ولایت غور فعلی در دوران اسلامی به نام «غرجستان» و غرستان یاد می شد.

۹\_ مشهور ترین نام هزارستان در دوران اسلامی «غور» و «غورستان» بوده است که این نام از همان اوایل قرن هجری و شاید پیش تر از آن تا چند قرن بعد، به سراسر هزارستان گفته می شد. اما امروزه دایرهٔ آن محدود گردیده و فقط به ولایت غور فعلی اطلاق می شود. غور در لهجهٔ هزارگی به معنای گودال و شکاف و دره می باشد. چون سرزمین هزارستان دارای دره های عمیق بوده شاید به این خاطر به غور و غورستان مسمی گردیده است. هم چنین ممکن است غور شکل دیگری از غروگر باشد به معنای کوه. غورستان یعنی کوهستان.

انوري گويد:

عرصهٔ مملکت غور چه نامحدوه است که در آن عرصه چنان لشکر نامعدود است<sup>۱</sup> ۱۰ ـ قبل از حمله عبدالرحمان به هزارستان، این سرزمین بیشتر به نام «هزارستان» یاد می شد. از جمله: کلنل چارلز ادوارد ییت، محمّد حیاتخان افغان، محمّد عظیم بیگ هزاره و غیره، به نام هزارستان یاد کردهاند.<sup>۲</sup>

محمّد عظیمبیگ مذکور کتابی نوشته بود به نام هزار ستان که در آن از اوضاع سیاسی، تاریخی، اجتماعی و جغرافیایی هزارستان گفت وگو نموده است. خود وی از قوم محمّد خواجه قرهباغ غزنی بوده و در اواخر عمر از ترس دولت به تاشکند، پناهنده شده است. او در این کتاب، خود را رهبر هزاره شمرده و مدعی شده است که در افغانستان دارای سپاه منظم بوده است. کتاب هزار ستان خواندنی و دلچسب است و در سال ۱۹۸۹ میلادی ترجمه روسی آن انتشار یافته است.

بعضی از مورخین و جغرافیانگاران از هزارستان به عنوان «هزارهآباد» و «مملکت

- جغرافیای حافظ ابرو، ص ۳۶.
- ۲. سفر نامه کلنل بیت به ایران و افغانستان، صص ۱۳–۱۴؛ حیات افغانی، صص ۴۵۵–۴۶۶.
   ۳. تاریخ ملی هزاره، صص ۴\_0.

هزاره» یاد کردهاند. مرکز هزارستان یعنی دایزنگی در گذشتههای دور به نام «بگلگ» و ارزگان به نام «بگشاه» یاد میشدند.

## ۲\_وسعت هزارستان

هزارستان امروز به شمول دره صوف و بلخاب، شاید از هشتادهزار کیلومتر مربع تجاوز نکند. حال آنکه در گذشته تا حدود دویست هزار کیلومتر مربع وسعت داشته است. مناطقي چون: بهسود مشرقي، نُحردكابل، چهاردهكابل، تمنكي للمندر، ارغمنده، میدانشاه، نرخ، جلریز، تکانه، تمام مناطق وردک، بعضی از نقاط لوگر، نقاطی از گردیز، بعضی از نقاط وزیرستان، قسمت هایی از کتواز، ولایت زابل فعلی، قلات، مقر، شهر غزني، شهر قندهار، حتى دهكدههايي در جنوب قندهار، ارغىنداب، دهله، شاهجوي، خاكريز، شاهمقصود، بُست، گرشك، بعضي از نقاط ولايت هلمند، بعضي از دهات فراه، زمینداور، تمام ولایت ارزگان به شمول اجرستان و چوره، ارزگان خاص، قسمت هایی از ولایت غور تا سرحد هرات، نقاطی از هرات، غوریان، قسمت هایی از بادغیس و قلعه نو، بعضی از نقاط میمنه، قسمت هایی از سنگ چارک، نواحی ای در دولتآباد، نقاطی از ولایت قندوز، قسمتهایی از خلم، روستاهایی در خانآباد، بعضى از مناطق بدخشان، دهاتي از دره غوربند، اندراب، تاله و برفک، دره کیان، بعضی از دروهای پنجشیر، بدراو، کاپیسا، دهاتی در شمالی، محل سکونت هزارهها بوده است، که در تمام نقاط یادشده شواهد تاریخی فراوانی داریم. چون در این زمینه، رسالهٔ جداگانهای نوشتهام، لذا از تفصیل بیشتر و ذکر شواهد تاریخی در اين جا صرف نظر نمودم.

هزارستان از قرن دهم و یازدهم هجری، به تدریج محدود و محدودتر گردید و از زمان به قدرت رسیدن هوتکیان و سدوزاییها، بیشتر سرزمینهای هزاره از دست رفت و ساکنین آن به سوی مرکز هزارستان رانده شدند. بیشترین و حاصل خیزترین سرزمینهای هزاره در زمان امیرعبدالرحمان به اقوام پشتون سرحدی سپرده شد.

**۳ - تاریخ و جغرافیای طبیعی هزارستان** گرداگرد هزارستان را سرزمین های نسبتاً گرم و حاصل خیز احاطه کرده است و هر چه به سوی مرکز هزارستان پیش برویم به درههای تـنگ، نـقاط مـرتفع، سـردسیر و کم حاصل برمی خوریم. در گذشتههای دور تراکم جمعیت بیشتر در سرزمین هایی دیده

مي شد كه اطراف هزارستان را احاطه نموده بود. مانند: نواحي كـابل، غـزني، شـمال قندهار، ارزگان، زمینداور و مرکز بامیان. نیازمندیهای زراعی مردم از همین مناطق تأمين مىشد. مركز هزارستان مانند: بهسود، ناور، شهرستان، پنجاب، ورس، لعـل و سرجنگل دارای جمعیت اندک بود و این جاها، پیلاقگاه هزاره ها به حساب می آمدند. دهات پراکنده، با مزارع اندک در این جاها دیده می شد. امّا درعوض غنی ترین چراگاهها را داشت. بسیاری از زمینهای زراعتی که امروز در نقاط مرکزی هزارستان وجود دارند، تا سه چهار قرن قبل، زمینهای بکر و دستنخوردهای بودند که آنها را هزارهها به تدریج به زمینهای زراعتی تبدیل کردهاند. هر چه مردم به سوی مرکز رانده شدند بر تراکم جمعیت افزوده شد و نیاز به وجود زمین های زراعتی بیشتر گردید و مردم سختکوش ما در دامنهٔ کوهها و داخل درههای تنگ، شروع به ساختن مزارع نمودند. بدین ترتیب دهکدهها و مزارع بسیار در قرون اخیر ساخته شدند و هماکنون سالانه صدها هکتار زمین زراعتی تازه توسط مردم ساخته می شود. امّا به نظر میرسد که بعد از این دیگر زمین بکر و مستعد برای تبدیل به زمین زراعی باقی نمانده است، زيرا هر كجا زمين مستعد بوده، به كشتزار تبديل شده است. از اين رو در اين چند سال اخير مردم بدون كدام برنامهٔ صحيح، مراتع را به ديمهزار تبديل ميكنند، كه اين كار از نظر علمی برای آینده هزارستان بسیار زیانبخش است، زیرا مرتعی که به دیمهزار تبديل مي شود، فقط سال اوّل و دوّم حاصل مي دهد، امّا بعد از آن، از حاصل مي افتد و برای همیشه به یک زمین خشک و سیل خیز تبدیل گردیده و خاک آن شسته و فرسوده می شود و قدرت رویندگی آن از میان خواهد رفت. اگر این دیمهزار به شکل مرتع و چراگاه میبود به خاطر تولید علوفه و هیزم به مراتب به نفع مردم روستا میبود. از اینرو در کشورهای پیشرفته دولتها از مراتع و چراگاهها حفاظت میکنند و نمیگذارند که روستاییان مراتع را به دیمهزارها تبدیل کنند.

باری، متن هزارستان در گذشته از نظر گیاهان گوناگون و علوفه بسیار غنی بوده است، آن طوری که پیرمردان می گویند و خود به چشم سر دیده اند تا پنجاه ـ شصت سال قبل کوه های دوردست چنان از گیاه پوشیده بودند که وقتی گوسفندی از کمر کوه عبور می کرد درز پای آن حیوان و یا به اصطلاح چیر گوسفند بر روی علف زارها باقی می ماند. کوه ها از حیث هیزم نیز غنی بودند در کوه های دورافتاده هیزم های بزرگ و چند صد ساله دیده می شد. به قسمی که بعد از طی عمر طبیعی می پوسید و به جای آن هیزم تازه ای می رویید. بوربو ته های بزرگ که فقط دو عدد آن یک بار الاغ می شد، کم نبود. در بعضی مناطق کوه ها پر از جنگل بود و درختانی از قبیل: بادام کوهی، خینجک، سیلبی (شلبی) و غیره به وفور پیدا می شد. آثاری از این گونه درختان در بعضی از کوه ها باقی مانده است و هم اکنون ریشه و کُنده های پوسیدهٔ درختان جنگلی از زیر خاک بیرون می شود، که این خود دلیل بر آن است که روزگاری در آن جاها درختان کوهی وجود داشته اند. در مناطقی مانند: کوه خشکک، اور مرغ، کوه بیکه، که میان «تیزک» و «سیاه ریگ» خوات واقعند، تک درختانی از بادام کوهی و خنجیک باقی مانده است. امّا درختان جنگلی وجود دارد، امّا به خاطر مصرف بی رویه در حال از میان رفتن می باشند. در سال ۲۱۲ هجری ظهیرالدین بابر از هرات به سوی کابل می رفته و از می باشند. در سال ۲۱۲ هجری ظهیرالدین بابر از هرات به سوی کابل می رفته و از می رفته، از میان اوجمه زار عبور کرده است. (اوجمه زار یعنی جنگل زار) کوتل زارین بین سرجنگل و یکه ولنگ واقع است. بعید نیست که سرجنگل به خاطر وجود بین سرجنگل و یکه ولنگ واقع است. بعید نیست که سرجنگل به خاطر وجود بین سرجنگل می کوهی به این نام مسمی گردیده باشد. وقتی مناطق سردسیر سیبری دارای درختان سو و صنوبر است، هزارستان که گرمتر از آنجا است، استه ایر درای رشد این گونه درختان کوهی دارد.

درختچههای کوهی از قبیل: چاکه، قرغنه، اولغد (سرخ کنه)، انگورک و الترغو در گذشته بیشتر از امروز بوده، امّا به خاطر مصرف بیرویه از انبوهی آنها کاسته شده است.

از زمان عبدالرحمان به این سو به خاطر هجوم بیش از حد کوچی ها به سوی هزارستان و بالا رفتن مصارف سوخت و ازدیاد گله های دام، کوه ها به تدریج از علف و هیزم تهی شده و به شکل امروزی درآمده اند و هر چه تراکم جمعیت بیشتر شود، قهراً مصارف سوخت بیشتر خواهد شد. در نتیجه از قدرت تولید هیزم و علوفه کوه ها کاسته می گردد. اگر برای مصارف سوخت و حفظ مراتع چاره اندیشی نشود، هزارستان به زودی به یک فاجعه و حشتناکی دچار خواهد شد. هم اکنون کوه های باد آسیای بهسود و بسیاری از مناطق دیگر از هیزم خالی شده و مردم این سامان از حیث تهیه مواد سوختی سخت در مضیقه قرار دارند.

حيوانات گوناگون وحشي و انواع پرندگان، در گذشته به مراتب بيشتر از امروز

141

بوده، زیرا هر اندازه جمعیت انسانی بیشتر شود، محیط زندگی برای حیوانات وحشی تنگتر و نامساعدتر می شود و در نتیجه از تعداد آن ها کاسته می گردد و بعضی از حیوانات دچار انقراض می شوند. در سال های اخیر که شکار باز و روباه در هزارستان رواج یافته است، از تعداد این حیوانات مفید کاسته شده است. مردم باید متوجه باشند که باز و روباه چیون موش را شکار می کنند، لذا وجود آن ها برای کشاورزی بسیار مفید است. حال به این یک نمونهٔ شاهد تاریخی درباره وفور حیوانات وحشی توجه فرمایید تا بدانید که در گذشته هزارستان چه اندازه شکارگاه خوبی بوده است.

در سال ۱۰۳۵ هجری جهانگیرشاه مغولی بعد از ورود به کابل، هوس شکار نمود و در کوههای ارغنده در غرب کابل به شکار پرداخت. آنوقت ارغنده مسکن هزارهها بود. او در این شکار قریب ۳۰۰ رأس از انواع: آهو، قوچ کوهی، خرس و کفتار توسط تور بسیار بزرگ شکار نمود و در همین سفر، جهانگیر با اهل حرم خود به قریه میرمانوس از قرای ارغنده فرود آمد و به خانه شاه اسماعیل هزاره که رئیس هزارههای آن جا بود، وارد شد و مورد استقبال قرار گرفت. ملکه جهانگیر شاه برای زنان و دختران شاه اسماعیل مقداری جو اهرآلات طلایی هدیه داد.<sup>1</sup>

## ۴- زبان مردم غور، غزنی و بامیان

عدهای از مورخین معاصر تلاش کردهاند، تا زبان غور قدیم را پشتو قلمداد کنند، حال آن که از نظر تاریخی شواهد فراوان داریم که: زبان مردم غور، غزنی، بامیان، بُست و قندهار فارسی بوده است و شعرای مناطق یادشده تماماً به فارسی شعر سرودهاند، بگذریم از شعرای فارسیزبان غزنی، شعرای غور نیز، تماماً به فارسی شعر گفتهاند. از جمله علاءالدین حسین جهان سوزشاه غوری، عمر سراج تولکی از تولک غور، تاج الدین امیر تمران و دیگران و حتی قندهار قبل از ورود قبایل پشتون همه فارسیزبان بودند و نیز عدهای شعرای فارسی زبان از این شهر ظهور کردهاند. مهم تر از همه، بعضی از مورخین و جغرافیانگاران به فارسی بودن سرزمین های یادشده تصریح کردهاند.

اصطخری مینویسد: «زبان غور چون زبان اهل خراسان است»۲، چون زبان مردم خراسان فارسی بوده، پس نتیجه میگیریم که زبان اهالی غور نیز فارسی بوده است.

۱. بالاحصار کابل، ج ۱، ص ۳۷۰؛ اقبالنامه جهانگیری، صص ۲۷۲\_۲۷۳؛ توزک جهانگیری، ص ۴۲۱. ۲. ترجمه مسالک و ممالک، ص ۲۲۰.

ابن بشار مقدسی جهانگرد و جغرافیانویس نامدار که در نیمه دوّم سده چهارم، کتاب خویش را نوشته است، میگوید: «زبان مردم بُست، هرات، بامیان، غرجستان، تخار و بلخ، فارسی است»<sup>۱</sup>، او علاوه میکند که زبان بامیان و تخارستان قریب زبان بلخاست، مگر اینکه زبان این دو ناحیه ثقیل تر است.<sup>۲</sup> چنان چه لهجه امروز مردم هزاره نیز با فارسی هرات و بلخ اندکی تفاوت داد. دکتر مهدی روشن ضمیر نیز زبان مردم غور را فارسی دانسته است. او در کتابش رونوشت نکاح نامهای را ذکر نموده که در این اواخر از بامیان کشف شده است. این نکاح نامه در قرن چهارم هجری نوشته شده و به زبان فارسی است.<sup>۳</sup> زن و شوهری که این قباله ازدواج متعلق به آن دو تن بوده از اهالی بامیان بودهاند.

۵ ــ لهجه وگویش اهالی غور

از قرائن و شواهد تاریخی پیدا است که زبان عامیانه افغانستان مرکزی، همین زبانی بوده که امروز مردم ما به آن تکلم میکنند.

۱ در لهجه هزارگی کلماتی که به «الف» و «ب» ختم می شوند، معمولاً «الف» آن ساقط گردیده و حرف «ب» به «و» تبدیل می شود، مانند: آفتاب = افتو، مهتاب = ماتو، کجاب = کجو، پنجاب = پنجو، گزاب = گزو، کیساب = کیسو، پیتاب = پیتو، و غیره. در غرب هزارستان، ماقبل حرف آخر این گونه کلمات با کسره مشبعه تلفظ می شود، یعنی کلمات مذکور در لهجه آن ها به صورت: افتیو، ماتیو، کجیو، پنجیو، گزیو و کیسیو تلفظ می شوند.

منهاج السراج «جوزجانی» که در سال ۶۱۸ هجری در گزاب و تمران بوده، در طبقات ناصری نام گزاب را چون از زبان مردم اخذ کرده به صورت گزیو ضبط کرده است، حال آن که در تحریر و کتابت به صورت گزاب باید ضبط شود. این که منهاج السراج گزاب را به این صورت تحریر نموده است، بزرگترین دلیل بر این حقیقت می باشد که لهجه و گویش مردم آن زمان، درست مثل لهجه امروزی بوده است.

منهاج السراج گوید در غور پنج کوه بزرگ است، از جمله: «کوه ورنی» است که بلاد «والشت» و قصر «کجوران» (کیجران) در شعاب آن واقع است. املای صحیح «ورنی» ورنا است با «الف» که به معنی جوان میباشد و در فارسی «برنا» به جوان گفته می شود.

۱. احسن التقاسيم فی معرفه الاقالیم، چاپ ۲، صص ۳۳۵\_۳۳۷ مطبعه بریل.
 ۲. همان.
 ۳. تاریخ سیاسی و نظامی دودمان غوری.
 ۴. طبقات ناصری، ج ۱، ص ۳۲۸.

این کلمه در لهجه هزاره به صورت «ورنا» تلفظ می شود و تاکنون هزارهها به دختر و پسر جوان، ورنا گویند. چون منهاج السراج اسم این کوه را از تلفظ عامیانه گرفته، آن را به صورت «ورنی» ضبط کرده است و از طرفی تحت تأثیر قواعد املای کلمات عربی بوده، مثلاً: موسیٰ، عیسیٰ و یحییٰ با یای غیر ملفوظ نوشته می شوند، از این جهت ورنا را با یای غیر ملفوظ ضبط کرده است.

عبدالحی حبیبی، چون به لهجه هزارگی آشنایی نداشته است، لذا دچار اشتباه شده و احتمال داده است که اصل آن وزنی یا زرنی بوده است!

۳ یاقوت حموی، متوفی ۶۲۴ هجری، ذیل اسم «بامیان» می نویسد: بامیان قصبه کوچکی است با نواحی وسیع و در بامیان طاق با رفعتی است که در آن صورت تمام پرندگانی که خداوند در روی زمین خلق کرده است، نقاشی شده است. و فیه صنمان عظیمان نقرافی الجبل من اسفله الی اعلاه یسمی احدهما «سرخبد» والاخر «خنكبد» و قبل لیس لهما فی الدنیا نظیر ، و در بامیان دو بت بزرگ است که در بغل کوه از پایین تا بالای آن تراشیده شده اند. یکی شان را «سرخبد» و دیگری را «خنکبد» نامند و گفته شده است دو فیه صنمان را از زبان عامیان می الدنیا نظیر ، و در بامیان دو بت بزرگ است که در بغل کوه از پایین تا مشده است که نظیر این دو بت در دنیا و جود ندارد. یاقوت حموی سرخبت و خنکبت و منده است در از زبان عامیانه مردم بامیان اخذ کرده و با «د» ضبط نموده است. در لهجه هزارگی در را از زبان عامیانه مردم بامیان اخذ کرده و با «د» ضبط نموده است. در لهجه هزارگی در رو حانیون هزاره در سخرانی های شان «به برا «به تره می کنند و کلمه «خنگ» نیز رو حانیون هزاره در میان رو می از «به می شود» از جمله در این جا، حتی اغلب رو حانیون هزاره در میان دو بت». را «به تموده است. در نیا و حنک بت مرو حانیان حموی سرخبت و خنگ به می از زبان عامیانه مردم بامیان اخذ کرده و با «د» ضبط نموده است. در لهجه هزارگی در رو حانیون هزاره در سخرانی های شان «به به را «به» تماه در این جا، حتی اغلب رو حانیون هزاره در سخرانی های شان «به به را «به» تلفظ می کنند و کلمه «خنگ» نیز تا کنون در میان مردم ما زنده است.

۲-مردم ما به اهالی بامیان و سیغان، بامیانچی و سیغانچی گویند. این اصطلاح در قرن چهارم و پنجم هجری نیز رواج داشته است. یاقوت حموی ذیل اسم «بامئین» که قصبهای بوده میان بلخ و بامیان، مینویسد: به بامئین منسوب است ابوالغنائم اسعد بن احمد البامنجی الخطیب، مأت سنه ۵۴۸ و ابونصر الیاس بن احمد بن محمود الصوفی البامنجی، مأت ۵۴۲ هجری.

بامنجی بدون شک بامیانچی و یا بامئینچی بوده، چون حرف «چ» در عربی وجود ندارد، حموی آن را با «ج» نوشته است.۳

- المعجم البلدان، ج ١، ذيل كلمه باميان، ص ٣٣٠.
  - ۲. المعجم البلدان، ذيل كلمه «بامنين».

۳. داستان فکاهیای وجود دارد که میگویند: یک نفر از اهالی سیغان پیش رمالی رفت. و از او برای مادهگاوش تعویذی گرفت تا شیر آن حیوان زیاد شود. از قضا شیر گاو زیاد شد. مرد سیغانچی بعد از مدتی به فکر افتاد که آن تعویذ را بگشاید و ببیند که چه دعایی در آن نوشته شده است؟ وقتی آن را گشود، با کمال تعجب دید که رمال نوشته است: «زرد مد گو سیغانچی ــ اگه شیر میدی بمه چی اگر نمیدی بمه چی»! و نیز به مردم پروان، پروانچی و به ساکنین غزنی، غزنیچی گفته میشود. غزنیچی در اشعار حکیم مختار غزنوی آمده است.

۵ ـ همانطوری که قبلاً تذکر داده شد، در گذشته در مرکز افغانستان افرادی زندگی میکردند که واژه مغولی «بای» در اسامی شان به کار می رفته، مانند: بای جور، بای توز، بای تکین و غیره. امروز نیز این کلمه در میان مردم ما زنده است و در اسامی افراد ثروتمند و خوانین افزوده می شود. ضرب المثلی است در هزارگی که: «سوخ، سیر نموشه؛ دوز، بای»؛ یعنی، انسان حریص و آزمند سیر نمی شود و افراد دزد ثروتمند.

۶\_ در عهد امیر بنجی نهاران از قبیله «شیثانیان» مردی بود نام او «شیث» بن بهرام و به تلفظ غور «شیث» را شیش گویند. ۲ در تلفظ امروز هزارهها نیز شیث را «شیش» گویند، عامه مردم وقتی از شیث بن آدم نام میبرند، «شیش» پیغمبر و یا شیش بن آدم گویند.

۷\_ در لهجه هزارهها پسوند «تو» بسیار به کار میرود که به معنی داشتن میباشد. این پسوند گاهی در اسماء اماکن ملحق می شود و از نظر تاریخی سابقهٔ طولانی دارد. من بعداً در اینباره مطالب بیشتری خواهم نوشت.

۸ بیشتر مردم هزاره خصوصاً جاغوری ها با واژه «لالا» آشنایی دارند و به برادر بزرگتر و یاگاهی به افراد بزرگتر از روی احترام «لالا» میگویند. گاهی این کلمه جزو اسم افراد قرار میگیرد، مانند: «چمن لالی» اصل آن واژه ترکی است. در قرن ششم هجری این کلمه جزو اسم یکی از شعرای غزنی یعنی جزو اسم رضی الدین لالی غزنوی قرار گرفته بود. علی لالا پسر شیخ سعید و بنا به قولی نواسه شاعر معروف حکیم سنایی بوده و در سال ۶۲۵ هجری از دنیا رحلت نموده است.

۹\_ محمّد بن وصیف به مناسبت جنگ یعقوب لیٹ با رتبیل در سال ۲۴۹ هجری که به شکست رتبیل انجامید، شعری گفته است که دو فرد آن چنین است:

به لتام آمد رتبیل ولتی خورد به لنگ لتره شد لشکر رتبیل و هبا گشت کنام<sup>۳</sup> لِنْگ، لت، لتره، واژه هایی هستند که امروز نیز در هزارستان مورد استعمال قرار می گیرند. مجموع این شواهد و قرائن تاریخی، بیانگر این نکته است که گویش امروز مردم ما درست همان گویش هزار سال قبل می باشد و در این مدت طولانی کمتر دچار تحول و تغییر گردیده است، علاوه بر آن این گویش دال بر قدمت و سوابق کهن هزاره ها نیز

۳. تاریخ افغانستان بعد از اسلام، ص ۵۸.

طبقات ناصری، ج ۱، ص ۳۲۵.
 ۲. دایر ةالمعارف آریانا، ج ۳، ص ۴۸۳.

میباشد. اگر لهجه هزارگی مورد بررسی قرار گیرد، واژههای بسیار کهن فارسی در آن پیدا خواهد شد که این واژهها در دیگر لهجههای فارسی از میان رفته و به فراموشی سپرده شدهاند.

۶ ــ آثار باستانی در هزارستان

در نقاط مختلف هزارستان خرابههای مهمی از گذشته به یادگار ماندهاند، که اگر به روش دقیق علمی مورد کاوش قرار گیرند، می تواند قسمتی از تاریخ این سرزمین را روشن سازد. مهم ترین آثار باستانی در هزارستان در بامیان نهفته است. در بامیان تاکنون در چند نوبت کاوش های باستانشناسی انجام شده، امّا کافی نبوده است. از بامیان که بگذریم، مناطق ذیل نیز می تواند در آینده منبع اطلاعات تاریخی باشد.

۱- قلعه لاش (قلعه راش) این قلعه در مرکز ولسوالی «کیجران» واقع است. آثار خرابههای آن در بالای تپهای قرار دارد و تا دامنههای آن تپه وسعت دارد. اهالی آنجا میگویند: این قلعه از شمس الدینخان مغول بوده است. این خان بزرگ از مریدان «سیدشاه الماس» بوده است و اولاده شاه الماس تاکنون در کیجران زندگی میکنند و گفته می شود که قبر شاه الماس نیز در کیجران است.

۲ نوبزک منطقهای است در دشت کرمانلعل، آثار باستانی مهم دارد. مخروبههای آن حاکی از آن است که در گذشته رونقی داشته است و آجرهای بزرگ در ساختمان آن به کار رفته است. این مخروبهها می توانند برای باستان شناسان جالب و قابل بررسی باشد.

۳**ــ شهرک** در حصه اوّل بهسود در دامنه کوهبابا نزدیک قریه «شهرک» مخروبهای مهمی وجود دارد.

**۴۔ شهر خوات** این مخروبه در جوار قریه «شارخوات» واقع است. طبق گفته اهالی، در گذشته در آن نقطه شهرکی بوده و آنچه از خرابه های آن حدس زده می شود، این است که در قدیم قصبهای کوچک در آن موضع بوده است. احتمال دارد آثار باستانی و تاریخی مهمی را در دل خود نهفته داشته باشد.

**۵ شیرقلا** (شیرقلعه) در منطقه اجرستان واقع است. وسعت این قلعهٔ مخروبه تقریباً نودهزار متر مربع تخمین میشود و در بالای تپهای واقع شده است. ارتفاع تپه حدود ۸۰متر است. دیوارههای این قلعه از پخسه ٔ بسیار محکم ساخته شده، به قسمی که محکمی و ظرافت دیوار هماکنون برای بیننده جالب و قابل تحسین است.

۱. ديوار گِلي بسيار ضخيم.

ديوارهاي قلعه به ضخامت ۲ متر و يا بيشتر بوده و داراي نقاشي هاي زيبا مي باشد. در داخل این قلعه، خانه ها و ساختمان های مخروبه با دیوار های زیبا جلب نظر می کند. یک قسمت تیه که قلعه روی آن واقع است، از صخره بزرگ می باشد. سازندهٔ قلعه ديوار را با مهارت تحسين انگيز بر روي آن صخره بالا برده است. در دامنه تيه چشمهٔ بزرگ و خوشگوار قرار دارد و آب از لابلای صخره بیرون می آید و در مجموع منظرهٔ جالب و تفريحگاه زيبايي را تشكيل مي دهد. در زمان ظاهرخان، سياحان خارجي به تماشای آن مخروبه می دفتند. تخمین زده می شود که این قلعه در حدود ۴۰۰ سال قبل مسکونی و متعلق به یکی از خوانین بزرگ هزاره بوده است. بعید نیست که مسکن «خضر خان هزاره» بوده باشد. خضر خان معاصر همايون شاه، در حدود سال هاي ۹۳۵ تا ۹۷۰ هجری زندگی می کرد و ریاست هزارههای غزنی، قلات، قندهار، دای یولاد، اجرستان، مالستان و ارزگان را داشت و یکی از شجاعان روزگار به حساب می آمد و در دستگاه همایونشاه و جلالالدین اکبر از احترام خاص برخوردار بود و قلعهای در حدود اجرستان داشت. افغانان ناقلين كه فعلا در نواحي اطراف شير قلعه سكونت دارند، چيزې دربارهٔ اين قلعه نمې دانند، جز آن که مېگويند در قديم مسکن يکې از خوانين هزاره بوده است. امّا هزارههايي كه دورتر از قلعه هستند، مي گويند: باني اين قلعه یکی از زنان قدرتمند هزاره بوده که رعیت با رضا و یا اکراه این قلعه را برای او ساختهاند و ابن زن خود بر ساختن آن نظارت داشت و دقت می کرد که گِل پخسه قلعه بسيار خوب يخت و كاله شود. وقتى كِل يخسه كاله مي شد، مقداري از كِل را به صورت گلوله درآورده وزن می کرد و سپس آن را در میان همین چشمه آبی که در دامنه تبه است یک شبانه روز می گذاشت. بعد از آن، گلوله گِل را از آب بیرون می آورد، اگر از وزن آن کم و زیاد شده و یا گِل در داخل آب فرو ریخته بود، دستور می داد دوباره گِل پخسه را کاله کنند و اگر آب بر گِل تأثیری نکر ده بود، آن وقت بنا و معمار اجازه می یافت که آن را به عنوان پخسه ديوار به كار ببرد از اينرو ديوار اين قلعه بسيار مستحكم مي باشد. دربارهٔ وجه تسمیه آن گفته می شود که گِل پخسه را با شیر مخلوط می کردند تا استحکام بيشتري يابد. الله اعلم بالصواب.

**۶\_** در آقزرات پنجاب در جوار قریه «رشک» و «خاکبتک» تپهای است که مردم

۱. برای اطلاع بیشتر از شخصیت و تاریخ زندگی میرزا خضرخان هزاره نگاه کنید به کتاب تذکرهٔ همایون و ۱۸جر، از صص ۸۰ــ۲۰۸. در صفحات متعدد این کتاب مطالب جالب و خواندنی دربارهٔ این شخص تحریر یافته است.

آن منطقه از آنجا خاکها را برای ساختن خانه و غیره برمیداشتند و در اثر این خاکبرداری، قبرستانی در آنجاکشف شد و استخوانهای آدمیزاد از زیر خاک بیرون میآمد، که در دست بعضی از آنها مهره و دستبندهای فلزی وجود داشت. گمان میکنم که اگر کاوشهای علمی در این نقطه به عمل آید، آثار باستانی و تاریخی مهمی کشف شود (باید توجه داشت که این کار توسط افراد متخصص و هیأت علمی و باستانشناس انجام گیرد و الاکار خودسرانه مضر خواهد بود).

۷ در حدود ۳۰ مایلی شمال «نَیَک» مرکز یکهولنگ در «دره جودان» آثار قلعه مستحکمی میباشد، که دیوار آن به ضخامت یک متر و نیم میباشد و بر اثر برف و باران فرو ریخته است. این قلعه از خشتهای بزرگ به طول نیم متر و عرض ۲۵ سانتی متر و ارتفاع ۱۲ سانتی متر می شود.

۸ چهل برجه ناطقی شفایی گوید در هفتادمایلی شمال «نَیّک» یکهولنگ بر روی یک تپهٔ بلند به ارتفاع تقریباً صد متر و در بین دو کوه مرتفع در ملتقای آبریز بند امیر نزدیک قریهٔ «سربوم»، خرابهٔ یک قلعه عظیمی دیده می شود به نام چهل برجه. عدد چهل در این جا به معنی کثرت است، زیرا مجموع برجهای آن قریب به ۲۰۰ برج می رسد. برجها به ارتفاع یک ساختمان پنج طبقه بوده است. اکثر برجها تا نیمه و یا می رسد. برجها به ارتفاع یک ساختمان پنج طبقه بوده است. اکثر برجها تا نیمه و یا حتی بیشتر ویران شده و داخل آنها از خاک و گل انباشته گردیده است. رویه ساختمانها از نوع سینگل است. یعنی گل را با خمیری از پرزهای کرک نی (نوع خاصی از نی) می آمیختند و آنقدر می زدند و مالش می دادند که خوب قوام گیرد و استحکام یابد. سپس آن را به کار می بردند. لایه ای از آن را از داخل یکی از اطاقها جدا کردیم، معلوم شد که دارای سه لایه است. یعنی سه مرتبه به طور خیلی ظریفی سینگل شده بود.

در انتهای احاطه چهلبرجه متصل به کوه، مغارههایی موجود است که داخل احاطه آورده شدهاند. در نزدیکی قلعهٔ مخروبهای بر روی یک سنگنبشتهای موجود است که تقریباً از بین رفته و خوانده نمی شود.

روبه روی قلعه خرابههای وسیعی دیده میشود که احتمالاً شهرک و بازارچهای بوده. در دامنهای تپه، که قلعه روی آن بنا شده، سموجهای زیادی دیده میشود. در داخل بعضی از آنها جمجمههای انسانی، استخوان دست و پا و لگن خاصره به وفور یافت شده است. دوستان میگفتند از درون یکی از این غارها کاغذهایی پیدا شده که روی آن خطوط بینقطهای مشاهده میشد. در نزدیکی خرابه های چهل برجه، طرف شمال غرب آن، قریه ای است به نام «سوختگی» که بسیار سرسبز و باطراوت است. از پشت کوهی مشرف بر آن قلعه، نهر آبی حفر شده که آثار آن تاکنون مشاهده می شود و آن جوی هم چنان تا مقابل قلعه امتداد یافته و در یک حوضچه بزرگی می ریخته است و اهالی از آن آب استفاده می کرده اند. آن چه برای ما اعجاب برانگیز بود، چاه آبی بود که از طریق یک راه رو زیرزمینی، می شد بدان جا رفت. راهرو پله پله بود. بعضی از پله های آن خراب شده بود. رفت و برگشت به این چاه آب که در مواقع ضروری نیاز اهالی قلعه را تأمین می کرده است، یک ساعت و بیست دقیقه طول کشید.

خلاصه، چهلبرجهٔ یکهولنگ، آثار باستانی عظیمی را در خود نهفته دارد. دیدن آن بیننده را به تعجب و حیرت میاندازد. مشاهدهٔ تمام زوایای آن دو تا سـه روز طـول میکشد.<sup>۱</sup>

۹. کرگس کورگه در ۲۰ مایلی شرق مرکز دایکندی تپهای موجود می باشد با آثار باستانی مهم، که از پهلوی آن رودخانه کورگه می گذرد و همه ساله در وقت طغیان آب رودخانه در بهار، یک قسمت تپه را آب می برد. اشیایی مختلف فلزی از قبیل ظروف و حلقه ها، آشکار می گردد. کوزه های بزرگ پخته که در میان آن اسکلت انسان موجود است و حلقه های خرد و کلان فلزی که در دست های اسکلت و گردن آن آویخته شد، از زیر خاک بیرون می آید. فلزی که در دست های اسکلت و گردن آن آویخته شد، از زیر خاک بیرون می آید. فلزی که در دست های اسکلت و گردن آن آویخته شد، از زیر خاک بیرون می آید. فلزی که در دست های اسکلت و گردن آن آویخته شد، از زیر خاک بیرون می آید. فلز این اجسام به نام «رویین» (روی) در بین اهالی معروف است. آثار مکشوفه بیان گر آن است که در گذشته های دور آن حدود مسکونی بوده است. یک عدد مجسمه که از همین تپه کشف شده بود، سرانجام به دست غلام حیدرخان، حاکم کلان دای زنگی در سال ۱۳۳۴ رسید که به ادعای خودش این مجسمه گران بها را

۱۰ غار باستانی تکابغار در آخر تکابغار دیزنگی غاری موجود است که دهنه تنگی داشته و در داخل رهرو بلندتری در کوه ساخته شده است. در پنجاهقدمی غار یک چهارسو ساخته شده که دو طرف مقابل آن باز، اما دو رواق پهلو با سنگهای دریایی بدون گل مسدودشده که هنوز کسی آن را باز نکرده است. در وسط چهارسو حوض کوچکی هم به نظر میرسد.

۱۱ سلطان رباط سلطان رباط ورس، یک منطقهٔ تاریخی منسوب میگردد. از

۱. از یادداشتهای خادمحسین ناطقی شفایی از شخصیتهای ارزگان.

یک پشته آنجا چند سال قبل شخصی یک کوزه سکه طلاکه شکل گاو و سوار نیزهداری بالای سکه دیده می شد، به دست آورد و نیز دو لوحه سنگ مرمری، یکی به نام زن سلطان محمود غزنوی و دوم به نام «بی بی ماه» صبیه سلطان مذکور که به خط ثلث عربی نوشته شده و سنهٔ آن هم معلوم است، کشف شد و از این نقطه باستانی هزاران آجر بیرون می آمد.

**۱۲ مجسمهها** در بامیان آثار تاریخی فراوانی وجود دارد. قریب دههزار سموج بزرگ و کوچک در دل کوههای آن کنده شده است. در سال ۱۹۳۰ میلادی توسط پروفسور هاکن فرانسوی در مجاورت شرقی پای مجسمه ۳۵ متری بودا، سموج جديدي پيدا شد، كه در آن سموج شواهد يك كتابخانه قديم بودايي آشكار گرديد و در آن کتاب خانه ورق پاره های کتب بودایی به زبان و رسم الخط های سانسکریت کشف شد. در داخل سموج دیوارهای نقاشی شده بود که مجلس تولد و وفات بو دا را نشان میداد. کتاب ها در اثر گذشت زمان به هم چسبیده و فرسوده شده بودند، جدا کردن آن ها بسیار مشکل بود. ورق های کتاب ها از پوست نازکی بود که از کاغذهای خانبالغ بیشتر ضخامت نداشت و عرض و طول بعضی از آن ها ۱۰/۲۵ سانتی متر بود و در اثر موافقت وزارت معارف وقت، بعضي از پارچهها و اوراق آن کتابها در پاریس برای مطالعه فرستاده شد و از مطالعه آن ها که توسط «مسیو سیلون لوی» انجام شد، این نتیجه به دست آمد که علما و روحانیون مختلف بودایی، حتی از کشورهای مجاور به بامیان می رفته اند. این آثار از قرن ۳ تا ۸ میلادی بوده است. از جمله کتاب وینا یا راه کو چک نجات بو دایی در آن میان بود. و ایضاً در همین سال یک مجسمه دهمتری بو دا از دره ککرک بامیان کشف شد که بوداییان آن را در هنگام حمله مسلمین در زیر خاک ینهان کر ده بو دند.

در دایرةالمعارف آریانا، دربارهٔ کشف کتابخانه بامیان آمده است: بار اوّل در معبد (G) بامیان از مجاورت بت ۳۵متری نوشتههایی بر روی پوست نازک درخت کشف شد. این آثار در رسمالخطهای مختلف آسیای مرکزی نوشته شده بود.۲

بامیان از کابل ۲۴۵ کیلومتر فاصله دارد. خرابههای شهر «غلغله» در مرکز بامیان قرار دارد و خرابههای شهر ضحاک در دهانهٔ درهٔ کالو در ۱۷ کیلومتری شرق مرکز بامیان واقع است. مخروبهها خیلی وسیع نیستند و در زمان حیات خویش قبصبهای بیش

- ۱. افغانستان در پر تو تاریخ، بخش مربوط به بامیان، صص ۲۳۳\_۲۳۵.
  - ٢. داير ةالمعارف أريانا، ج ٢، صص ٢٢٤\_٢٢٤.

نبودهاند و نمی شود بر آن ها شهر اطلاق نمود. یک هیأت باستان شناس فرانسوی، تصویر رنگهای از یکی از پادشاهان گذشته بامیان کشف نمود که «مسیو هاکن» نام آن را شاه شکاری گذاشته است. احتمالاً این همان شاه هست که هیوان تسانگ مدتی مهمان او بوده است.

خنکبت مجسمه ۳۵متری میباشد که در گذشته با رنگ آبی بوده و در حدود قرن سوم میلادی ساخته شده است و مجسمه سرخبت به ارتفاع ۵۳ متر در قرن ۴ یا ۵ میلادی ساخته شده است. در ابتدا این دو مجسمه بزرگ روکشی از طلا داشتهاند که احتمالاً بعدها مسلمین روکش طلای آنها را بیرون کشیدهاند. در زمان هیوان تسانگ یک مجسمه عظیم خوابیده نیز در بامیان بوده که امروز اثری از آن دیده نمی شود.

به هر حال بامیان بین قرنهای ۳ تا ۷ میلادی پررونق بوده و هزاران راهب بودایی در مغارههایی که در دل کوه کنده شده بودند، به تعلیم دیانت بودا و عبادت و ریاضت مشغول بودند. مرکز بامیان سر راه کاروان تجارت ابریشم قرار داشت و افغانستان را با شرق و غرب وصل میکرد و روزگاری از مناطق متمدن آسیای مرکزی به حساب میآمد. اقوام قبل از اسلام که در بامیان زندگی میکردند، به نامهای بولیته<sup>۱</sup>، ارستوفی<sup>۲</sup>، امباسته یا امباشته<sup>۳</sup>، پروکتی<sup>۴</sup> و پارسی<sup>۵</sup> یاد شدهاند. هیوان تسانگ بامیان را «فان-ین-نا» ذکر کرده است. در سال ۲۵۶ هجری یک معبد بودایی بامیان، از طرف یعقوب لیث صفاری ویران گردید و بتهای آن به بغداد فرستاده شد. شهزادگان بامیان به قول یعقوبی در زمان مهدی عباسی مسلمان شدند.

۱۴ طبق گفته و چشم دید یکی از دوستانم، در منطقهای در بین «دهن ریشقه» و «سرای میرخانه» حصه دوی بهسود، در پشتسرای، کوهی است و نـزدیک قـله آن غاری وجود دارد که به نظر میرسد توسط انسانهای قدیمی ساخته شده باشد.

بر دیواره داخلی غار خطوطی نوشته شده است که شباهت زیاد به خط چینی و یا خط اویغوری دارد. اگر بر روی خطوط دست کشیده شود در اثر فرسودگی دیوار محو میشوند.

۱۵ در منطقه تمران از توابع کیجران، سنگنبشتههایی وجود دارد که تا حدودی می تواند تاریخ «دولتبیگ» یکی از خوانین بزرگ هزاره را روشن نماید. دولتبیگ معاصر شاهعباس صفوی بود. فرزندان او سالهای طولانی در غرب هـزارسـتان

3. (Ambethes) Ambastae

2. Aristphi

Bolite
 Parsi

فرمان روایی می کردند. شجره این خاندان، در گزارش تحقیقات کمیسیون سرحدی افغانستان و انگلیس مفصل ذکر شده است. در یکی از آن سنگ نبشته ها می خوانیم یکیی از نیامداران داشت دوران که نامش بود دولت یای سلطان

ز فسرزند مسبارز رو به میدان ده و دو داشت دولت بیگ سلطان ۱۶ لوحه سنگهای مقابر قدیمی نیز به سهم خود می توانند گوشه هایی از تاریخ مردم را روشن سازند. من مطمئنم که گذشت زمان، کاوش های باستان شناسی و تحقیقات آیندگان صحت نظراتم را دربارهٔ منشأ هزاره ها تأیید خواهد کرد.

۱۷ شهر بربر خرابه های عظیمی در یکه ولنگ مقابل سرخ کو تل «کو تل سرخک» بر روی بلندای کو هی قرار دارد به نام «شهر بربر» که طبق عقیدهٔ مردم، این شهر در زمان پیامبر اکرم<sup>(ص)</sup> پایتخت شاه بربر بوده است و حضرت علی<sup>(ع)</sup> شاه بربر و مردم بربر را به اسلام دعوت کرده است.

۱۸ در منطقه زارین یکهولنگ آثار خرابهای مشاهده می شود که بیشتر آن به زمین زراعتی تبدیل گردیده، لکن چند سموج و آثار خرابه ارگ خیرالله بیک با یک ذخیره آب عظیم می تواند نظر باستان شناسان را به خود جلب کند.

۱۹ حاج زین العابدین شیروانی در کتاب ریاض السیاحه از یک غار زیرزمینی در بامیان نام میبرد که درواقع نه غار، بلکه یک شهرک زیرزمینی بوده است با چهارسوق و مغازههای بسیار.

۲۰ خرابه های «قلعه خلج» در دهراود، چوکشار در شهرستان، تگابشار در سرجنگل، شارمرغک در «بغل کندوی» دایکندی از مناطقی محسوب می شوند که می توانند قسمت هایی از تاریخ ما را روشن سازند.

## ۲\_مناطق و شهرهای تاریخی

۱ــاراكوزیا (اراخوزیا) منطقهٔ وسیعی بودكه شامل ارغنداب، شمال شرق قندهار، دایپولاد، جاغوری، مالستان و اجرستان میگردید.<sup>۱</sup>

۲ ازولا<sup>۲</sup> یکی از شهرهای معروف در اراکوزیا بوده که بطلمیوس از آن یاد کرده است و جنرال «کننکهم» آن را با «گدز» یا «گدازستان» واقع در هلمند علیا یکی میداند. ۳ بلخ یکی از شهرهای باستانی و معروف افغانستان است. شهرهایی مانند بلخ،

لغت نامة دهخدا.

«موهنجودارو» در سند «شهر سوخته» در زابل ایـران و شـهر هـرات از قـدیمی ترین شهرهای آسیای مرکزی به حساب می آیند که حتی قبل از ورود آریایی ها دارای تمدن و رونق باشکوه بودهاند. از موهنجودارو و شهر سوخته زابل فقط آثار مخروبهای باقی مانده است. در حالی که بلخ و هرات با پشت سر گذاشتن حوادث تلخ و شیرین زیاد تاکنون دایر می باشند.

مرتضی اسعدی دربارهٔ بلخ میگوید: برخی از یافتهها و حفاریهای باستان شناسی، این ظن را تقویت میکند که بعضی شهرهای افغانستان از جمله «بلخ» حتی از ایران(آریاییها) نیز قدیمی تر باشد. ۲

بلخ را یونانیان «باختریا» (باکتریه) میگفتند. به صورت «بخدی» نیز ذکر شده است. قبل از اسلام معابد مهمی از بوداییان و زرتشتیان در آن قرار داشت.

معبد «نوبهار» یکی از بزرگترین معابدی بود که هم بوداییان و هم زرتشتیان آن را مقدس میدانستند.

زکریای قزوینی در آثار البلاد ذیل کلمه بلخ، مینویسد: فارسیان و ترکان، نوبهار را بزرگ میداشتند و مانند حاجیان، بدان مکان برای زیارت مشرف می شدند، هدایا و نذورات تقدیم می کردند. پس معلوم می شود که این شهر مانند امروز از قدیم مسکن ترکان و فارسی زبانان بوده است. شاید ترکان آن بودایی و فارسی زبانان آن زردتشتی بودند. اجداد برامکه از خدام معبد نوبهار بودند.

قیس بن احنف از طرف عبدالله بن عامر والی خراسان در زمان خلیفه سوم این شهر را فتح کرد. امّا فتح کامل آن در سال ۹۶ هجری صورت گرفت. بلخ از اجل مدن خراسان بود. غله آن به سوی شهرهای دیگر خراسان و خوارزم صادر می شد. در دورهٔ اسلام به نام «ام البلاد» و «قُبة الاسلام» لقب یافت. در زمان سامانیان و غزنویان در اوج عظمت و شکوهش رسید. علما و شعرای بزرگ از این شهر ظهور کردند.

یاقوت حموی می نویسد: و ینسب الیها خلق کثیر منهم محمّد بن علی بن طرخان.<sup>۲</sup> ۴ــ آهنگران قصبهای بود در ولایت غور و پایتخت آخرین پادشاه محلی غورساب می آمد. در قرن یازدهم، میلادی سلطان محمود غزنوی در غور لشکر کشید و آهنگران را که تا آن روز اهالی آن اسلام اختیار نکرده بودند، فتح کرد و مردم آن مسلمان شدند. آهنگران امروز به صورت قریهای درآمده است و در سمت علیای هریرود واقع است.

۱. جهان اسلام، مرتضى اسعدى، چاپ تهران، ج ۱، ص ۷۳، ۱۳۶۶.

٢. المعجم البلدان، ذيل كلمه بلخ، ص ۴٨.

۵ بست از روزگار اشکانیان معروف بوده و در سال ۲۹ یا ۴۲ هجری به تصرف مسلمین درآمد. شهر بزرگی بود با برج و باروی محکم و با ناحیتی بسیار، موقعیت آن در شمال قندهار در موقعیت کنونی آن و بر کنار رود هلمند واقع بود. مردمان جنگ جو و دلاور داشت. از این شهر میوه ها به عمل میآمد و در شهرهای دیگر صادر می شد. کرباس و صابون نیز از صادراتش بود.

حمدالله مستوفی، در نزهة القلوب گوید: هوای بُست معتدل و آبش از رودخانه است، خرما و غله در آن به عمل آید. شهر بُست، در قرن چهارم محل فضلا و دانشمندان بود. شخصیتهایی مانند: ابوالفتح بستی، ابوحاتم بستی و حاجیبچه بستی از این شهر ظهور کردند.

به نام حاجیبچه دقت کنید، اینگونه نامها امروز نیز در هـزارسـتان رواج دارد و نامهایی از قبیل فقیربچه، لعلبچه و... زیاد دیده میشود. کلاً میشود نتیجه گرفت که فرهنگ امروز ما با هزار سال پیش چندان فرقی نکرده است.

**۶- بغنین** شهری بود در زمینداور و یک منزل به طرف مغرب «در تل» قرار داشت. این شهر مرکز قبایل خلج و باش لنگ بود. اکنون آن موضع را «بغنی» گویند که بین زمینداور و باغران واقع است.

۷**ـــ بشلنگ** (باشلنگ نیز ضبط شده) یکی از قـلاع مـعتبر غـور بـود، در حـدود زمینداور و جایی بود با کشت و زرع بسیار. به صورت بسلانگ نیز آمده است. ۸ــ **پیوار** (فیوار) نام محلی بود در غور.

۹. پیروزکوه (فیروزکوه) نام قلعهای بود در غور که مدتی پایتخت غوریان نیز بوده است و فیروزکوه نام قلعه دیگری بود نزدیک دماوند ایران که امیر تیمور آن را فتح نمود و ساکنین آن را که به نام فیروزکوهیان یاد می شدند در غور انتقال داد.

ایرج افشار سیستانی مینویسد: زادگاه اصلی اجداد فیروزکوهیها، کردستان بودکه به سبب دگرگونیهای پیاپی به فیروزکوه مازندران مهاجرت کردند و در سال ۷۹۱ هجری امیرتیمور آنان را به خراسان کوچانید.'

۱۰ جروم (جرومیه) گرمسیر هلمند است که عربها آن را به جرومیه معرب
 کردند.

۱۱ خوابین ناحیتی بود از غور پیوسته به بُست و زمینداور.

ایل ها، چادرنشینان و طوایف و عشایر ایران، ج ۲، ص ۱۰۱۳.

**۱۲ درتل** از شهرکهای زمینداور بود، در کنار رود هلمند، و به فاصله سه روز راه از بُست دورتر و در زمان خلیفهٔ سوم مسلمانان آن را فتح کردند و بر معبد «زون» یا «زور» که از معابد بزرگ این ولایت بود دست یافتند و مجسمه طلایی بودا را از این معبد به غنیمت گرفته به مدینه فرستادند.

**۱۳ درمشان** از دو ناحیت است، یکی از بُست و دیگری از گوزگانان و این، بر «ربوشاران» پیوسته است و از این ناحیت آبها برود و با آبهای «ربوشاران» یکی شود و «رود مرو» از این آبها است و مهتر این ناحیه را «درمشیشاه» خوانند. بعید نیست که درمشان ناوهمیش فعلی باشد.

طالب قندهاری میگفت: اجداد مرحوم آیتالله آخوند خراسانی از ناوهمیش بوده است.

۱**۴ درغش** شهری بود در غور.

۱۵ رباط کروان ناحیهای بود در نزدیک تمران و تمزان فعلی در غرب هزارستان. ۱۶ رخج (رخذ) ناحیتی بود آبادان با نعمت بسیار، «پنجوای» قصبه آن بود. رخج عبارت است از وادی های هیرمند و ارغنداب، به طرف قندهار که شمالاً به سردسیر ارزگان و اراضی جنوبی غور و والشتان تاریخی می رسد و احتمال دارد که رخذ همان «ارخوزیا»ی قدیم و «رخوت» پهلوی و «اراکوزیا»ی یونانی باشد.

۱۷ــزمینداور ناحیتی است آبادان و آن را دو شهر بود به نام «درتل» و «درغش» و این دو ثغرند بر روی غور، و اندر «درغش» زعفران روید. پیوسته است به درمشان. زمینداور در روزگار ارغونیه، شکل پایتخت هزارستان را داشت.

۱۸ ساکیوند قصبهای بود در حوالی بامیان و موقعیت آن امروز معلوم نیست.
۱۹ شهرک قصبچهای بود در غور که اکنون به حال قریه درآمده است.

۲۰ باغ صدهزاره محلی بود نزدیک غزنی و تفریحگاه سلاطین غزنوی، مخصوصاً تفرجگاه امیرمسعود غزنوی بوده است. در تاریخ بیهقی چند جا از باغ صدهزاره نام برده است و حکیم مختاری در قصیدهای این باغ را وصف کرده است.

۲۱ ـ طالقان نام سه محل و قصبچهای در افغانستان بوده است. اوّل، شهرکی بود در جوزجان در سهمنزلی مشرق مروالرود، که موقعیت دقیق آن معلوم نیست و بر سر راه بلخ قرار داشت، بین بلخ و این طالقان دشتی بود به نام «چول» و تاکنون به همین نام یاد می شود. این طالقان در قرن دوّم و سوم هجری، پررونق بوده و بیشتر ساکنین و یا تمام ساکنین آن شیعه بودند. طالقان دوّم در نزدیک بُست قرار داشت و خواجه ابوالفضل بیهقی، در ذیل حکایت امیر عادل سبکتکین، از طالقانی نام میبرد که نزدیک بُست بوده است و نیز در نزدیک بُست محلی بود به نام «جالقان» که امروز موقعیت آن معلوم نیست.

امًا طالقان سوم همين طالقان فعلى افغانستان است. بعضى گويند كه اصل طالقان، تالكان بوده است.

۲۲ جلال آباد شهر کی است در جنوب شرق کابل و از بناهای جلال الدین اکبرشاه'، در زمان ظاهرخان اسم آن را به جلال کوت تغییر دادند، اما در نزد مردم همچنان به جلال آباد مشهور است.

۲۳ ـ وردک منطقه وسیعی است جزو ولایت میدان، در بعضی منابع قدیم به صورت «وردق» ضبط شده است. در قدیم مسکن مردم دای میرداد بوده است.

۲۴ قطغن شهرکی است در ترکستان افغانستان و اسم آن از نام «امیر قذغن» گرفته شده است.

۲**۵ غزنین** ثغری است میان ترکان و هندوان و اهل خراسان<sup>۲</sup> در زمان غزنویان چنان پررونق بود که به گفته زمچی دوازده هزار مدرسه و مسجد داشت.۳

۲**۶ قرنین** دهکدهای بود نزدیک «زرنج» در بین سیستان و قندهار در حاشیهٔ کویر شمال باختری «خاش» و روستای «نیشک».

۲۷ کابل (کابلستان) و هی من ثغور تخارستان و به من المدن، ورّان، خواش، خُشَکٌ و جزین، واقع به قوم من الترك فی قدیم الزمان و هم الخلج فاقاموا به و هو بین الهند و سجستان فی ظهر الغور.<sup>۴</sup> کابل از سرحد تخارستان است و در آن شهرهایی از جمله ورّان، خواش خشک و جزین قرار دارد. ساکنان آن قومی از ترکان خلج هستند که از روزگاران قدیم در آنجا اقامت گزیدهاند و کابل، بین هندوستان و سیستان واقع است و در پشت غور موقعیت دارد.

کابل را در ریگودا، کوبها و یونانیان «کوفن» ذکر نمودهاند. در حدود العالم گوید کابل شهرکی است و او را حصاری است محکم و معروف به استواری و اندر وی مسلمانان و هندوانند. آثار مخروبه دیوار شهر کابل تاکنون در کوه شیردروازه به جای مانده است. این دیوار در زمان کابل شاهان ترک، برای جلوگیری از نفوذ اسلام ساخته شده است.

٢. حدود العالم، ذيل نام غزنين.

- ۱. بستان السیاحه، ص ۲۳۴؛ شهر های آریانا، ص ۴۴.
   ۳. روضات الجنات فی اوصاف مدینة هرات، ص ۳۶۰.
- ۴. المعجم البلدان، ذيل اسم بروقان و ذيل اسم كابل.

۲۸ میوند (میمند) شهرکی بود، وسط گرمسیر در کوهستان واقع، و آبش از رودخانه و حاصلش غله و خرما و میوه است. مکان خواجه حسن میمندی وزیر سلطان محمود غزنوی بوده است. حمدالله مستوفی در نزهة القلوب میمند را در شمال غرب قندهار ذکر نموده است. جنگ معروف میوند که میان مجاهدین افغانستان و سپاه متجاوز انگلیس در سال ۱۲۹۷ هجری قمری در حدود میوند رخ داد، دوازده هزار نفر سپاه انگلیس در آن جنگ کشته شدند و قریب چهارهزار نفر از مىجاهدین شربت شهادت نوشیدند. در این جنگ و جنگ قندهار، کرنیل شیرمحمّدخان هزاره رشادت بزرگی از خود نشان داد.<sup>۱</sup> مدارک این فصل: شهر های آریانه، نوشته، عثمان صدقی، چاپ کابل؛ حدود العالم؛ نزهه القلوب؛

المعجم البلدان؛ تاريخ بيهقي؛ دايرةالمعارف أريانًا.

۸ ـ توپونیمی شهرها توپونیمی<sup>۲</sup> واژهای است یونانی که در آن از وجه تسمیه شهرها، کشورها، مناطق و روستاها بحث می شود و معنای لغوی و تاریخ تشکّل آنها را مورد بحث قرار می دهد. این رشته از دانش علمی است شیرین، جالب، خواندنی که تازه در جهان رونق گرفته است و در پرتو آن می توان اطلاعات گرانبهایی دربارهٔ تاریخ ملّتها به دست آوریم و یا از روی نام مناطق، می توان آگاهی های تاریخی در مورد تغییر مکان و کوچ و مهاجرت اقوام مختلف و پخش و نشر تمدنهای بشری به دست آورد. برای نمونه وجه تسمیه و معنای چند شهر و کشور را در این جا می آورم.

آسیا در ابتدا فقط به منطقه کو چکی از ترکیه اطلاق می شد و بعد به سراسر قاره آسیا اطلاق گر دید.

میگویید» است. دربارهٔ وجه تسمیه آن گفته شده است که اولین بار که اروپاییان در آن محل رسیدند، از یک نفر سرخپوست نام آن محل را پرسیدند، آن سرخپوست چون زبان آنان را نمیدانست، در جواب گفت: یوکاتان، یعنی: چه میگویید؟ اروپاییان خیال کردند که نام آن منطقه یوکاتان است، لذا آن شبهجزیره به این نام شهرت یافت.

**اُولانباتور** پایتخت مغولستان به معنی قهرمان سرخ است. چـه، اولان بـه مـعنی سرخ و باتور به معنی قهرمان و شجاع و جنگجو. در افغانستان فاریاب یـا فـاراب به معنی زراعت آبی یا زراعتی که با آب قنات یا رودخانه آبیاری شود. جبال هندوکش

۱. مجله دانستنی ها، شماره ۱۳۶، صص ۲\_۲۵ و مسلسل ۲۰۲، ص ۲۴.

را بدان خاطر هندوکش گویند که اسیران هندی را که از آن عبور میدادند، بـه خـاطر سرمای شدید در راه کشته می شد، زیرا که هندیان در برابر سـرما مـقاومت نـدارنـد. احتمال دارد که اصل هندوکش «هندوکوه» بوده، یعنی کوهی که در مرز خراسان و هند قرار دارد.

**کو ،بابا** منسوب است به بابه بهسود، پدر کلان بهسودیها. قند یاکند دهکده و شهر راگوید. نام اماکنی با این کلمه ترکیب شده است، مانند سمرقند، یارقند، خوقند، اوزقند یا اوزکند، تاشکند، یعنی شهر سنگی، تاش در ترکی به معنی سنگ است.

تاشقرغان در ترکی حصار و دژسنگی و نام شهرکی است معروف در افغانستان. ایبک به معنی ماه بزرگ، مـرکب از «ای» (مـاه) و «بک» (بـزرگ) و نـام یکـی از شهرهای قدیمی و باستانی افغانستان در ولایت سمنگان.

**آقچه** به معنی نقره مسکوک، نام شهری است معروف به فاصله ۴۲ میل به غرب بلخ.

۹- مناطقی که نام ترکی- مغولی دارند قریه ها و محلات بی شماری در مناطق مرکزی افغانستان یافت می شوند که نام ترکی و یا مغولی دارند و تاریخ بعضی از آن ها معلوم است که از زمان های بسیار دور این نام را داشته اند و این خود دلیل روشنی است بر این که ساکنین آن مغولی و یا ترکی بوده و بسیار قبل از ایلخانیان در مرکز افغانستان سکونت داشته اند. اینک به تعدادی از این قبیل نام ها توجه فرمایید.

آق این کلمه در ترکی به معنی سفید است. در هزارستان قرا و مناطقی وجود دارند که یک جزء آنها را این واژه تشکیل میدهد، مانند.

**آقبلاق** (سفیدچشمه) و قریهای در هزارستان.

**آقجم** (سفیدعلف)، نام علف هرزی است سفیدرنگ و قریهای است در کجاب بهسود که دارای این نوع علف می باشد.

**آق رباط** قریهای است در ولایت بامیان به فاصله ۲۸ کیلومتر در شمال غرب قلعه سرکاری بامیان و بالای جادهٔ خاکی واقع است.

آقزات شیلهای است به فاصله ۴۷ کیلومتر در غرب قلعه پایکوتل در علاقهداری دای: نگی که آب آن به نهر خردک میریزد. آقکویروک (سفیدیل) منطقهای است در شمال غرب بامیان. آفزرات منطقهای است در میان پنجاب و لعل و کرمان. منشیان دولتی آن را«اخضرات» و بعضی «اصغرات» نوشتهاند که مسلم اشتباه هست. قره واژه ترکی است به معنی «سیاه». این کلمه نیز در هزارستان با ترکیب کلمات دیگر، نام چندین قریه و منطقه است. مانند. قره خوال قریهای در یکهولنگ نزدیک جعفر قلعه. قرناله دهی در خوات.

**قرهباغ** نام سه منطقه بوده است؛ قرهباغ غزنی که نام یک ولسوالی است؛ قـرهباغ شمالی و قرهباغ غور که در گذشته شهرکی بوده و فعلاً به حال قریه درآمده است؛ و نیز محلاتی به نامهای قرهقول، قرهسای، قرهقتک و... زیاد یافت می شوند.

زینالعابدین شیروانی مینویسد: قرهباغ قصبهای است در سر راه غزنی و قندهار، محلی است بهجتآثار و در زمین هموار اتفاق افتاده و اطرافش گشاده است، باغات فراوان دارد، مردمش اکثراً قوم هزاره و شیعیمذهباند.<sup>۱</sup>

**ارکتو** قریهای است در جنوب غرب قلعه اسپندی. در علاقه خواجه میری غزنی که ساکنین آن هزارهاند.

**آل تو** قریهای است در حصه دوی بهسود، «آل» در ترکی به معنی رنگ قرمز و نیز به معنی موجود افسانهای، به شکل پیرزن ترسناک که دارای چشم قرمز و سه گـوشه است از طایفه اجنه.

اوبه ترکی است، به معنی خیمه و خرگاه و خانههایی که از نی بافته شده است. ترکان به چادرها و خانههایی که در مناطق ییلاقی می سازند، اوب گویند. و نیز به تپههای کوچک که به شکل خیمه باشند، اوبه گفته می شود. ۲ در لهجهٔ هزارگی نیز به تپههای کوچک اوبه گویند و بالای قبری که سنگ چیده باشند و به شکل تپه کوچک و خیمه درآمده باشد، این کلمه استعمال می شود.

هرگاه مجرمی را سنگسار و سنگباران کنند که او در زیر سنگ دفن گردد و سنگها آنقدر بالای او انباشته شود که به شکل تپه کوچکی درآید، گویند او را سنگ اوبه زدند. پس کلمه او به یکی از واژههای اصیل هزارگی است و نیز نام منطقهای است در غرب ولایت غور و در شرق هرات و چون این منطقه دارای تپههای کوچک است، به این مناسبت به اوبه مسمی گردیده است؛ برخلاف تفسیر نادرستی که عبدالحی حبیبی و

- ا. بستان السياحه، ص ۴۵۵.
- ۲. تاریخ اجتماعی دوره مغول، واژهنامه احسن التواریخ، ج ۱؛ واژهنامه مجمل فصیحی.

عتیقالله پژواک نمودهاند و آن را یک کلمه پشتو به معنی آب، گرفتهاند. اوبه قطعاً ترکی\_مغولی است و این نام در هزارستان شایع است. از جمله: «اوبهسید» قریهای است در حصه اوّل بهسود در دامنه کوهبابا و چون در این قریه قبر سیدی است که بالای آن تودهای سنگ و خاک انباشته شده و شکل تپه کوچک و یا خیمه را به خود گرفته، لذا به این نام مشهور شده است. و سر اوبه قریهای است ایضاً در حصه اوّل بهسود در دامنهٔ کوهبابا. و اوبه تو قریهای است در هزارستان و نام منطقهای است در شمال قندهار که در گذشته مسکن هزاره ها بوده است. اوبه هرات نیز در گذشته مسکن هزاره مغول بود و ساکنین آن شیعه بودند.

میرزا رفیعای باذل، حماسهسرای شیعی که کتاب حمله حیدری را به نظم درآورده و از شاگردان میرزا عبدالقادر بیدل، اصالتاً از «اوبه هرات» بوده است. ساکنین امروز اوبه، سنیمذهب هستند و دهات دورتر آن قومی است مغولی از اقوام هزاره و به هزاره مغول شهرت دارند. اوبه هرات تاریخ قدیمی دارد و در قرن چهارم و پنجم هجری به این نام یاد می شده است.

یاقوت حموی متوفی ۶۲۴ هجری آن را به همین صورت امروزی ضبط کرده، می نویسد: «اوبه» قریة من اعمال هرات ینسب الیها الفقیه عبدالعزیز الاوبهی، مأت سنه ۴۲۸ هجری و ابومنصور الاوبهی مأت ۴۰۳ و نیز ابواسماعیل اوبهی و مولا جلال الدین اوبهی از این منطقه بوده اند. در قرن دهم هجری حافظ سلطان علی اوبهی از این منطقه ظهور کرد. او کتابی دربارهٔ لغات فارسی تألیف نموده به نام فر هنگ تحفة الاجباب. این کتاب به تصحیح فریدون تقیزاده و نصرت الزمان ریاضی هروی در سال ۱۳۶۵ به چاپ رسیده است. حافظ سلطان علی اوبهی در سال ۹۳۶ هجری از تألیف این کتاب فراغت یافته است و در کتابش لغات فراوانی یافت می شود که امروز همان این کتاب فراغت یافته است و در کتابش لغات فراوانی یافت می شود که امروز همان پوپک = هدهد، پوده = چوب پوسیده، جواز = هاون چوبی، چابگ = جلد، چکری = پریواس، خینجک = درخت حبة الخضرا، خاده = چوب راست، لتنبر = آدم کاهل و پرخور، مسکه = کره، نسک = عدس، سمچ = غار، غوته = سر به زیر آب فروبردن، فانه = چوبی که در لای درز و شکاف چوب دیگر گذارند و هکذا.

**اورخان** نام منطقه و رودخانهای است در دایکندی و ناوهمیش باغران، این نام قطعاً

المعجم البلدان، ذيل اسم اوبه.

مغولی است، به دلیل آن که اورخان یا اورخون نام منطقه وسیعی بوده در غرب مغولستان.

اوز در ترکی به چهار معناست: ذات، اصل و جوهر هر شی و درّه'، و «اوزداغ» نام قریهای است در ولسوالی ناور، مرکب از «اوز +داغ» جزء دوّم آن به معنی کوه است. در بستان السیاحه ذیل این کلمه گوید: اوز در ترکی به معنی اصل و بیخ است و اوزگند، نام شهری بود در ماوراءالنهر.

**اولوم** در ترکی به معنی معبر رودخانه، گذرگاه، جای وسیعی از رودخانه که بتوان از آن عبور نمود و<sup>۲</sup> در گویش هزارگی نیز به همین معنا است.

**فراخ اولوم** نام قریهای است در حصه اوّل بهسود در کنار رودخانه هلمند.

بغرا در ترکی به معنی شتر نر، نام چند تن از شخصیتهای تاریخی تـرک و نـام منطقه و شهری است در ولایت هلمند و نام منطقهای است در ارزگان.

**آرق** تسرکی است و مسنطقهای در چهارده غوربند و قریهای است در جنوب زیارتگاه شاهمقصود در علاقه خاکریز.

اوق در ترکی-مغولی به معنی تیر، و نام منطقهای بود در سیستان افغانستان. اوچاوق، یعنی سه تیر و نام یکی از طوایف ترکمنی.۳

**اوکک** نام منطقهای است در خوات. این کلمه مغولی است، به دلیل این که نام یکی از طوایف ترکمن «اوککلی» است و «اوککتو» نام یازدهمین نفر از خانان مغولستان بوده است.

**بلاق** بلاق در ترکی به معنی چشمه و کاریز است. در هزارستان نامهای زیادی داریم که با این کلمه ترکیب یافتهاند.

بلاق تو محلی که دارای چشمه و کاریز است. امبلاق قریهای در حصه اوّل بهسود، بلاق سینی (چشمه حسینی) قریهای در تولخشه دای میرداد. تربلاق قریهای در حصه دوی بهسود. جربلاق قریهای در یکهولنگ. دزدبلاق (چشمهدزد)، قریهای در شرق یکهولنگ در کنار راه بامیان و نَیَک.

۱. ابراهیم اولغون و جمشید درخشان، فرهنگ ترکی به فارسی، ص ۳۲۷. ۲. واژهنامه احسن التواریخ، ج ۱، آخر کتاب، تنظیم عبدالحسین نوایی؛ تاریخ ترکمنها، ص ۲۲. ۳. تاریخ سیاسی و اجتماعی ترکمنها، ص ۳۳؛ جامع التواریخ، ج ۱، ص ۳۶. **سم بلاق** قریهای در حصه اوّل بهسود. **کاربلاق** قریهای بـه فـاصله ۲۶ کـیلومتر در جـنوب قـلعه مشک در عـلاقهداری دایزنگی.

**گرمبلاق** (چشمه گرم) قریهای در حصه دوی بهسود در منطقه کـجاب و هکـذا باربلاق، سربلاق، اسپی بلاق و غیره که همه از دهات هزارستان می باشند.

پسوند «تو» این پسوند در گویش هزارگی بسیار استعمال می شود. معنی مالکیت و داشتن را می رساند. تقریباً مشابه پسوندهای «دار»، «زار» و «مند» فارسی است. مانند: ارک تو: نازدانه. جرگه تو: باشجاعت. چینه تو: نیر و مند. خانه تو: خانه دار. بچه تو: صاحب فرزند. چوچه تو: صاحب جوجه. برکت تو: بابرکت. اشکمتو: زن حامله. سایه تو: دارای سایه و نیز کسی که اجنه در روحش حلول کرده باشد. جُنگ تو: بضم جیم، آدم بامهارت. چنگل تو: آدم صاحب چنگال و بسیار زرنگ. شیمه تو: بانیرو. سام تو: سهمگین و تر سناک. این پسوند مغولی است. زیرا در زبان مغولی کاربرد زیاد دارد. نام عده ای از شخصیت های مغولی دارای این پسوند بوده است. مانند: جاباغاتو: برگزیده از جانب خداوند، نام یکی از سرداران مغول.

**گیخاتو** نام یکی از ایلخانان.

**اوکک تو** نام یازدهمین نفر از خانان مغولستان که از سال ۸۵۷ تا ۸۶۸ هجری در مغولستان سلطنت کرده است.<sup>۱</sup>

**مونگتو** نام یکی از سرداران مغول. «مونگ» به معنی خال و مرکبتاً به معنی خالدار است.۲

جلال الدین منکبرنی به آن خاطر به منکبرنی شهرت یافت که در کنار بینی او خالی بود و منکبرنی یعنی خال بینی. ا**ور تو** صاحب اصل و نسب خانوادگی.<sup>۳</sup>

اوری میا یک به معنی خانواده و ایمل و تمبار است. در هـزارگـی گـفته مـیشود «اورفلان» یعنی بنیفلان.

آ**لبتو** صاحب شجاعت.

ا. لغتنامه دهخدا، ذیل کلمه «اوککتو».
 ۲. جامع التواریخ، ج ۱، ص ۱۱۳.
 ۳. نظام اجتماعی مغول.

**کشیک تو** عسکری که وظیفه نگهبانی به دوشش باشد. کشیک در ترکی نگهبانی را گوید.<sup>۱</sup>

**مریتو چریک** صاحب نظام، چریک سوارهنظام.<sup>۲</sup>

**اولجای تو** صاحب غنیمت و نام سلطان محمّد خدابنده. اولجه در مغولی غنیمت را گوید.<sup>۲</sup> در گویش هزاره نیز به معنی غنیمت است. پسوند «تو» در لهجههای ترکی وجود دارد. مثلاً جرگهتو در زبان قزاقی به صورت «ژرکُت» و در قرغیزی به صورت «چروگتو» تلفظ می شود.<sup>۴</sup>این پسوند در بسیاری از اسمای اماکن ملحق می شود. مانند: یو دینه تو دارای یونه و قریهای در ولسوالی یکهولنگ.

**شاتو** کو تلی است در میان یکهولنگ و پنجاب و «شاتو» در لهجهی هزاره ها به معنی نر دبان و راهیله است.

**شبر تو** کو تلی است در شرق بامیان.

قرغنه تو قریه ای است در غرب بامیان. قرغنه در ترکی و نیز در لهجه هزاره ای درختچه و هیزمی را گویند که برای مصارف سوخت به کار می رود. شاخ و برگ و گُل آن شبیه درخت زردالو است و میوه اش به غوره زردالو می ماند و چوب آن اندکی سیاه رنگ است به این خاطر به قرغنه مسمی شده. قرغنه را در هرات «آوول» و در مشهد «تکسنه، تنگیز» و در شیراز «چالی» گویند. بعضی اشتباها آن را بادامچه می گویند. قو تو قریه ای است در شرق دای می داد.

> **نره تو** قریهای است در بادغیس و مسکن هزارههای بادغیس بوده است. **چیچک تو** (به معنی گلستان) منطقهای است در بادغیس.

ممقتو حصاری بود در غرب هزارستان در ولایت هلمند که این نام از سازندهٔ آن گرفته شده است. مردم ممقتو علیه امیرتیمور سخت مقاومت کردند.

**برغنه تو** قریهای است در شمال قندهار در علاقه خاکریز که در گذشته مسکن هزارهها بود. برغنه در لهجه هزاره، نی را گوید. برغنه تو یعنی نیزار.

**غیغوتو** قریهای است در هزارستان غیغو یا غیغان علفی است کوهی دارای بـوی تند. در شیراز به آن جاوشیر گویند و از آن ترشی درست میکنند. غیغو را در هزارستان

- ۱. فرهنگ اصطلاحات دیوانی دورهٔ مغول. ۲. تاریخ مغول در ایران، نوشته برتولد اشپولر، ص ۱۹۸.
- ۳. فرهنگ آنندراج، فرهنگ اصطَّلاحات دیوانی دورهٔ مغول؛ واژهنامه مجمل فصیحی؛ واژهنامه احسن التواریخ، ج ۱.

برای علوفه زمستانی درو و ذخیره میسازند. پسوند «تو» در مرکز افغانستان سابقهٔ طولانی دارد.

جسغتو به معنی صاحب تاج. نام منطقهای است در شمال غزنی و طبق سنگنبشتههای آنجا، این نام از اسم شاه و یا شهزادهای گرفته شده که در آنجا حکمرانی داشته است و تاریخ این نام تا زمان تسلط یونانیان پیش می رود. هیوان تسانگ غزنه را پایتخت «تسوکیوتو»<sup>(</sup>، یا «تاوکپسوتو» ضبط کرده است، این پسوند در اماکن نزدیک غزنی بیشتر به کار رفته است. مانند شملتو: منطقهای در جغتوی غزنی. ارکتو قریهای در خواجهمیری غزنی.

**الميتو**قريهاي در جاغوري.

**اولیادتو** قریهای در جاغوری. اولیاد، درختی است از خانوادهٔ چنار که در مناطق مرطوب میروید و در سرما مقاوم است. قچنغی تو، تاله تو، و از این قبیل اماکن با پسوند تو، در هزارستان بسیار زیادند و من به خاطر خوف از تطویل از ذکر بقیه خودداری میکنم.

**واژهٔ «سو»** «سو» در ترکی آب را گوید و در هزارستان محلات زیادی یافت می شود که با این واژه ترکیب یافتهاند.

**سورهسو** قریهای در حصه دوی بهسود.

**قلعهسو** (آبقلعه)، نام قلعهای بود در اطراف غزنی که مسعود سعد سلمان شاعر نامدار در آن زندانی بود.

سولیج (آبزار)، روستایی است در شمال غرب یکهولنگ نزدیک بلخاب، احتمالاً لیج پسوند مکان نیز می تواند باشد. چه کلمات مشابه آن مانند: لیک، لیق، لیغ، لوق، لاق، لی، ولو همه در ترکی پسوند نسبت و یا پسوند مکان می باشند.

**قول**، قول، واژه مغولی به معنی دره، درهای که دارای آب باشد، و قریهجات بسیار در هزارستان با این واژه ترکیب یافتهاند. مانند:

**قول خویش** منطقهای در حصه اوّل بهسود.

**قرەقول** (سياەدرە) قريەاي در بھسود.

**اوتقول** (دره علفزار) منطقهای در جاغوری. همچنین اسامی فراوان دیگر مانند: چپریقول، سرماقول، خارقول، جوقول، سوختهقول، راهقول، کجقول، دیـوالقـول،

 <sup>.</sup> تاریخ افغانستان بعد از اسلام، ص ۲۵.

شورقول، درازقول، چهارقول، پتوقول، قوللیج، قولدال، قولناتی، قولچکر و... که مثالهای بیشمار دارند.

**قول لیج** درهای در شمال چهارده غوربند، شامل ۱۲ پارچه ده و ساکنین آن، همه هزارهاند.

**چنجی قول** اسم منطقهای در سواحل چپ رودخانه غندی در ولایت جنوبی.

داغ داغ، در ترکی به معنی کوه هست. در بعضی لهجههای آن به صورت تاغ آمده است. در منطقه «نادعلی» مربوط ولایت هلمند دو تا تپهای است به نامهای «سرخداغ» (سرخکوه) و «ساروداغ» (زردکوه) که در این اواخر آثار باستانی مهمی از این دو تپه بیرون آمده است.

> **اوزداغ** قریهای است در ولسوالی ناور غزنی، و اوز به معنی دره است. **بلاغ م**نطقهای است در فراه.

**اولنگ** در ترکی\_مغولی به معنی چمن است و یکـهولنگ بـه مـعنی: یکـهچمن، ولسوالی معروفیای است در ولایت بامیان.

**اودمه** علفزار، نام موضعی در غرب هزارستان. ا**لتمور** آهن سرخ، اسم موضعی است در لوگر و نام قومی از هزاره.

**جرچقور** قریهای است در مرکز ولایت غور، چوگور، چوککور، چوقوز در ترکی به معنی گود و عمیق و در لهجهی هزارهها به شکل چقور تلفظ میشود.

**خرمالیق** (خرمازار) منطقهای بود در شرق سیستانِ افغانستان نزدیک دلارام و از نظر تاریخی ثابت است که در گذشته در سیستان خرماً به عمل میآمده است.

**بکوا** نام دشت و صحرایی است در سیستانِ افغانستان، ریشه در زبان ترکی دارد. زیرا بقو، بقوآن، باکو و بکوا در ترکی به معنای تپه است.۲

**چارقدوق** قریهای است در مرکز ولایت غور. جزء دوم آن ترکی است.

**چقماق** در ترکی سنگ آتشزنه، و ناوه چقماق درهای در ارزگان که در زمان عبدالرحمان جنگ وحشتناکی در آن رخ داد و هزارهها سخت مقاومت کردند.

**قاش** در ترکی به دو معنی است. اوّل، به معنی ابرو، دوّم، به معنی چمنی که در کمر کوه و یا داخل دره باشد. در هزارستان مناطقی زیادی است که با این کـلمه تـرکیب یافتهاند، مانند «قاشسیدو» قریهای است در دایمیرداد.

۱. فرهنگ عمید، ذیل کلمه «النگ».

۲. مجله وادلیق، ۱\_۶۷، سال ۱۰، فروردین ۱۳۶۷، صص ۱۲، ۶۷ و ۶۸.

## **بلندقاش** کوهي در وردک.

قاده در مغولی سنگ و صخره بسیار بزرگ را گوید. اسپیقاده (سفیدسنگ)، قریهای است در دایمیرداد.

قناق به دو معنا است. اوّل، مهمان، دوّم، خانه و عمارت بزرگ. قناق قریهای است به فاصلهٔ ۴۶ کیلومتر در جنوب سنگماشه جاغوری و ایضاً قریهای است در درهٔ ترکمن و منطقهای در دایزنگی.

**قیاق** در ترکی، علفی را گویند از خانوادهٔ گندمیان، از نوع نی که در مناطق مرطوب و کنار چمنزارها میروید. و قیاق منطقهای است در ولسوالی جغتو.

قورغان به معنی دژ و حصار. قریهای است در یکهولنگ. چـنانچه تـاشقرغان، به معنی دژ سنگی میباشد.

**قزل** به معنی سرخ و قریهای در لعل و سرجنگل و قریهای در ارزگان کـه دارای کوههایی به رنگ قرمز میباشد.

قمچاق ترکی است و نام منطقهای در چهارده غوربند.

**یخشی** در ترکی به معنی خوب، یخشی بالا و یخشی پایین، نام دو قـریه در جاغوری است.

**جولا** به معنی گودال و دره عمیق، درهای است در علاقهداری شیمبول در شرق ولایت بامیان.

**ناوُر** در هزارگی و نیز در مغولی به معنی حوض و سد خاکی آب و یا آب ایستاده است، و ناور، نام ولسوالی معروفی است در شـمال ولایت غـزنی، اتـفاقاً دارای آب ایستادهای نیز میباشد.

اسامی ترکی-مغولی گاهی در مناطقی یافت می شوند که اصلاً گمان نمی رود در آنجاها از این قبیل نامها باشد، مانند: «سپین بلدک» در جنوب قندهار نزدیک مرز پاکستان اصل آن بدون تردید «اسپی بولداغ» یا «بلدق» بوده است که در گویش برادران پشتون به صورت سپین بلدک درآمده است. زیرا «قاف» در گویش پشتو به «کاف» تبدیل می شود. اسپی بولداغ، مرکب از دو یا سه کلمه است. جزء اوّل آن (اسپی) فارسی است. جزء آخر آن (داغ)، ترکی است اگر بلدق هم باشد، باز ترکی مغولی خواهد بود، به معنی زبانه و قُلّه کوه. و جود این گونه نامها دلیل بر آن است که در گذشته های دور و یا لااقل در زمان کوشانو یفتلی، ساکنین جنوب قندهار مغولی نژاد بوده اند.

**قرغوی** قرغوی در ترکی، مرغی است شکاری از خانوادهٔ عقاب، امّا قرغوی در

مغولی تهانه میان یام خانه ها را گوید و آن عبارت از عمارت بلندی است به ارتفاع ۶۰ گز (به شکل برج و قلعه دیدبانی) که به منظور سرعت بخشیدن به رسیدن خبر و حوادث مهم در میان یام خانه ها (پُست خانه ها) ساخته می شد و دائم ۱۰ نفر در آن جا موظف بودند که هرگاه حادثه مهمی در یکی از نقاط کشور رخ می داد، مأمورین موظف در قرغوی اوّل، بلادرنگ در پشت بام آن آتش روشن می کردند. دود و آتش علامت بودی که مأمورین در قرغوی دوّم، آن را دیده به نوبت خود آتش دیگر روشن می کردند. همین طور سایر قرغوی دوّم، آن را دیده به نوبت خود آتش دیگر روشن می کردند. همین طور سایر قرغوی ها، به این طریق عمل می کردند و در یک شبانه روز، نقصیل واقعه نوشته می شد. چنان چه از منطقه «سوکچو» تا «خان بالیغ» (پکن) ۹۹ بلند می شد، گاهی به رنگ سیاه، گاه سفید و گاه سرخ و گاه آبی بود که هر کدام آن یام خانه بود و در میان این یام خانه ها چند قرغوی و جود داشت. دودی که از قرغوی ها بلند می شد، گاهی به رنگ سیاه، گاه سفید و گاه سرخ و گاه آبی بود که هر کدام آن علامتی را می رساند. رنگ دود از مواد سوختی ای که آتش می زدند نشأت می گرفت. قرغوی نام منطقه و قریه ای است در حصه اوّل به سود نزدیک دهن سیاه سنگ. یورت به معنی چادرگاه و جایگاه لشکر و نام قریه ای در حصه اوّل به سود.

**جدران** در زبان مغولی به معنی مردم عادی، شخصیت بیگانه و نام مـنطقهای در جنوب کشور.

در خاتمه باید عرض کنم که مجبورم این بحث خسته کننده را به پایان ببرم و اگر نه مناطقی که نام ترکی یا مغولی دارند، در افغانستان به قدری زیاداند که به شمار نمی آیند.

۱۰ - سوابق تاریخی اسامی ترکی مغولی سوابق تاریخی اغلب اسامی ترکی مغولی به چند قرن قبل از اسلام می رسد، چنان چه: ایبک، جغتو در زمان یونانیان، تاوکپسوتو یا تسوکیوتو در زمان هیوان تسانگ، تگین آباد در زمان تکین شاهان، ایلاق غور نیز در همان زمان ها، ایلاق بلخ در زمان شیخ صدوق، اوق، خش باجی، اوت قول یا آقول، سوقلعه، اوبه و... همه سابقهٔ تاریخی شان لااقل تا صدر اسلام می رسد.

مقدسی، منازل میان بُست و غزنین را چنین بیان میکند: از بُست تا فیروزقند یک منزل، از فیروزقند تا رباط میغوان یک منزل، از رباط میغوان تا رباط کبیر یک منزل، از

نگارستان عجایب و غرایب، پیشاوری، ص ۱۱، تهران.

رباط کبیر تا پنجوای یک منزل، از پنجوای تا تگین آباد یک منزل، از تگین آباد تا خرسانه یک منزل، از خرسانه تا سراب یک منزل، از سراب تا اوقول (اوت اقول) یک منزل، از اقول تا جنگل آباد یک منزل، از جنگل آباد تا دیه غرم یک منزل، از دیه غرم تا خاست یک منزل، از خاست تا دیه جومه یک منزل، از چومه تا خابسار اوّل حد غزنه یک منزل، از خابسار تا خشباجی یک منزل، و از خشباجی تا رباطِ هزار، یک منزل و از رباطِ هزار تا غزنه یک منزل در میان این منازل چندتای آن نام ترکی دارند. تگین آباد، جزء اوّل آن ترکی است. اوقول «آب قول» جزء دوّم آن مغولی است. اگر مراد اوت قول جاغوری بوده، هر دو جزء آن ترکی می شود، زیرا؛ «اوت» یا «اود» در ترکی علف را گوید. خشباجی جزء دوّم آن قطعاً ترکی است، باجی در ترکی خواهر بزرگتر را گوید. بنابراین؛ در میان منازل بین بُست تا غزنه تعدادی اسامی ترکی وجود داشته، بقیه را تو نود حدیث مفصل بخوان از این مجمل. در حالی که میغوانه، غرم، چومه، معلوم نیستند که آیا در اصل فارسی اند و یا ترکی؟ اگر تحقیق شود شاید بعضی از آن ها نیز ترکی برآیند.

در نادعلی محل سابق زرنگ (زرنج) در دوازده کیلومتری قلعهٔ گنگ توسط «مسیو هاکن» و «کیرشمن» فرانسوی تحقیقات باستان شناسی شروع شد و در دو نقطه که دو تا تپهاند، به نام «سرخداغ» و «ساروداغ» مقادیر قابل توجهی آثار باستانی به دست آمد. ساروداغ به معنی زردکوه واژه مغولی است.<sup>۲</sup>

ایلاق: ترکی است و نام قصبهای از توابع بلخ که شیخ صدوق، کتاب معروف من لا یحضره الفقیه را به خواهش شیعیان آنجا نوشت. آن ایلاق به احتمال قوی همین ایلاق شادیان فعلی است که امروز نیز ساکنین آن شیعه و از مردم هزارهاند. از رباطِ هزاره که در سطور بالا ذکر شد، این توهم پیش می آید که اسم «هزاره» بسیار قدیمی باشد که در آن صورت قول حبیبی تأیید خواهد شد.

باری، اگر کسی درصدد برآید و اسامی قراء و مناطقی را که نام ترکیِ مغولی دارند، جمعآوری کند و دربارهاش تحقیق نماید، به تنهایی کتابی خواهد شد.

**۱۱ ـ تصحیح ا**ملا**یی بعضی نامها** از آنجا که اسامی تعداد قابل توجهی از مناطق و دهات هزارستان و نام تعدادی از اقوام

احسن التقاسيم في معرفه الاقاليم، چاپ ليدن، ص ٣۴٩، از بلاهند.

هزاره اصالتاً منشأ ترکی و مغولی دارند، منشیان دولتی از درک معانی آنها عاجز بوده، آن اسامی را واژهٔ عربی تصور کردهاند و در تحریر آنها به اشتباه افتادهاند کـه ایـنک به چند مورد آن اشاره میشود.

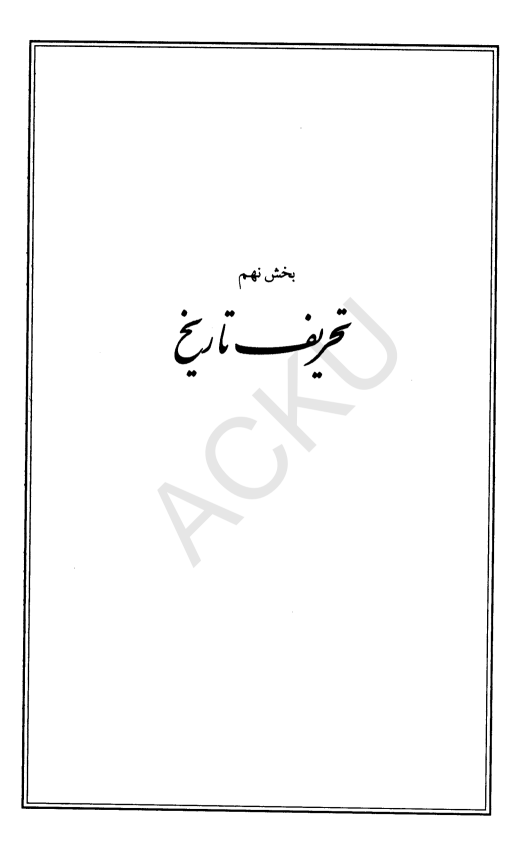
۱- کوتل «آجه گک» را که میان بامیان و بهسود قرار دارد و به خاطر وجود معدن آهن بر سر زبانها افتاد، به صورت «حاجی گک» نوشته اند، که مسلم اشتباه هست، زیرا؛ اولاً، مردم ما به کلماتی مانند: حاجی، کربلایی، سید و ملا احترام گذاشته هرگز این نامها را به صورت تصغیرشان ذکر نمی کنند. ثانیاً، مردم خود به صورت «آجه گک» تلفظ می کنند که تلفظ آنها را باید معتبر دانست. ثالثاً، از این قبیل، نامها در هزارستان معمول است، مثلاً «قول آجه» دره ای است در حصه اوّل بهسود. آجه گک در اصطلاح ما پیره زنی است از طایفه اجنه که در دره ها و مناطق دورافتاده به سر می برد.

۲\_«اولیادتو» را به صورت «علیاتو» نوشتهاند، که به کلی بی معنا است. و دانستید که «اولیاد» درختی است از خانوادهٔ چنار.

۳\_ «اولیاتک» را «علیاتک» نوشتهاند. در حالی که این همان اولیاد است که در حال تصغیر به صورت اولیاتک درآمده و «د» آن به «ت» تبدیل می شود.

۴\_ «اودقول» را «حوتقول» نوشتهاند که هیچ مناسبتی ندارد، زیرا «حوت» ماهی بزرگ و نهنگ را گوید که این منطقه فاقد آن است. اودقول در ترکی\_مغولی به معنی علفِ دره است.

۵- «آقزرات» را «اخضرات» و بعضی اصغرات نوشتهاند که با تلفظ مردم سازگار نیست و اصغرات یا اخضرات در اینجا چه معنا می تواند داشته باشد؟ بـه نـظر مـن اسامی اماکن و طوایف تا زمانی که معنی و ریشهٔ آن برای ما معلوم نباشد، بهتر است که به همان صورتی که مردم تلفظ می کنند ضبط شود.



۱۔ تعصبات ناروا

برای بیان مطالبی که در نظر دارم، بهتر میدانم مقدمه کوتاهی بیان نمایم. قرآن مجید میفرماید: هرگاه واقعهٔ عظیم روز حشر برپا شود، که وقوع آن حتمی است و شکی در آن وجود ندارد، آن روز، روز خافضه و رافعه خواهد بود.<sup>(</sup>

مفسرين در توضيح و تفسير اين آيهٔ شريفه گفتهاند: مراد آن است که در روز قيامت بالاها پايين و پايين ها بالا ميروند، يعني آن شخصيت هاي والامقام دنيايي، زورگويان ستمگر، زمامداران خودسر، سلاطین خودکامه، عوامفریبان شیاد، و آنانی که از صداقت و خوش باوری مردم سوء استفاده ها نموده و با دسیسه چینی ها بر سرنوشت مردم مسلط شدهاند، خیانتها، تقلبکاریها، وطن فروشی ها نمودهاند، جامعهای را به بی راهه و تباهی کشاندهاند، یعنی همانهایی که بر زمین و زمان فخر می فروختند و مردم دنیا فقط آنها را انسان میدانستند و بقیه جزو حشرات ارض شمرده می شد، در آن روز پست و ذلیل می شوند و به اسفل السافلین سقوط میکنند. امّا درعـوض یک دهقان، یک چویان، یک کارگر، یک صنعتگر مبتکر و درستکار، یک دانشمند بیادعا، امًا خدمتگذار، خلاصه هر انسان پارسا و گمنام و نفعرسانی که در دنیا به آنها ارج نمي نهادند، در آن روز بالا ميروند و صدرنشين مي شوند. تاريخ نيز يکچنين حالتي را دارد. يعنى اگر پرده از روى واقعيت هاى تاريخي كنار رود و حقايق آن طورى كه بوده بر مردم آشکار شود، خواهی دید که بسیاری از رجال و شخصیتهای نامدار تاریخی و حميتي أن هايي راكه اصلاً تصورش را هم نميكرديم، نه تنها جزو قهرمانان و خدمت گزاران بشری نبوده اند، بلکه ممکن است عده ای از آن ها در صف خاننان، استثمارگران و استحمارگران قرار بگیرند و باید بدانیم که بعضی از تاریخ نگاران تحت تأثير حب و بغض شخصي قرار گرفته، قهرمانان مورد قبول خود را هر چه توانستهاند بالابرده و هر فضیلتی را بر آنان نسبت دادهاند. و از طرف دیگر، هر نوع پستی و پلیدی

۱. واقعه، آيات نخستين.

را مخالفین قهرمانان خود چسباندهاند. آنان گاهی در ذکر وقایع برای آن که جالبتر و شگفتانگیز تر جلوه کند، مبالغه ها کرده اند، گاه روی بعضی مقاصد، حقایق را با اکاذیب و جعلیات مخلوط نمودهاند و آیندگان را درباره گذشتگان به اشتباه انداختهاند و اکثریت مردم، آن اراجیف را بدون این که با موازین عقلی مورد سنجش قرار دهند، قبول میکنند. از اینرو کار یک نفر محقق بسی مشکل خواهد بود. به قسمی که اگر با دهها دلایل علمی و عقلی ثابت کند که فلان شخص و فلان واقعهٔ تاریخی آنطوری نبوده که مردم تصور میکنند و یا فلان قهرمان اصلاً وجود خارجی نداشته است یا بهمان شخصیت نه یک قهرمان و نه یک قدیس بلکه یک شیاد و عوامفریب و خانن بوده است. آن وقت اگر این کشفیات را بنویسد، به یقین غوغایی برپا خواهد شد و او از ترس هوچیگران و تودههای غافل، مجبور است که لب فروبندد و دانستنی های خویش را با نهایت درد و الم در دل نگه دارد و اگر نه... بگذریم از تحریفات و جعلیاتی که در تاریخ دیگر کشورها و ملّتها صورت گرفته است، تنها اگر تاریخ افغانستان را دقیق مورد بررسی قرار دهیم جعلیات و تحریفات بهتآوری برایمان آشکار خواهد شد، که من نمی توانم صراحتاً به همهٔ آنها اشاره کنم، فيقط بـه طيور سربسته عرض مي شود كه اگر خواسته باشيم به واقعيّات دست يابيم، بايد تاريخ افغانستان را از نو بنویسیم.

امتزاج اکاذیب و جعلیات با واقعیتها در کتب تاریخی علل و عوامل بسیار داشته است. فقط به ۶ تا از آن عوامل اشاره میکنم.

۱\_فاصلهٔ زمانی و یا مکانی مورخ از اصل جریانهای تاریخی. ۲\_اتکام

۲\_اتکای مورخ به شایعات و سخنان مردم عامی و کوچه و بازار.

۳ حس قهرمانپرستی هرگاه شخصی به هر طریق، چه از راه مشروع و یا غیر مشروع، شهرت یافت و جزو قهرمانان قرار گرفت، آنوقت طبعاً مردم هر کار خارقالعاده و شگفتانگیز را به او نسبت میدهند ولو آن قهرمان درواقع از هر فضیلتی عاری باشد.

۴۔ آلت دست قرار گرفتن مورخ بسیاری از مورخین آلت دست حکام زمان خود بوده و تاریخ را آنطوری که آنها میخواستهاند تدوین کردهاند.

۵\_ تعصب مذهبی عدهای از تاریخنگاران تحت تأثیر تعصب مذهبی قرار داشته و در تدوین تاریخ بیشتر منافع مذهبی خود را در نظر گرفتهاند تا واقعیات را.

۶۔ تعصب نژادی و میهنی بعضی از مورخین واقعیّات را فدای تعصبات نژادی و

میهنی خود کرده و از این راه ضررهای جبران ناپذیری به تاریخ بشری وارد کرده اند. متأسفانه فرصت آن را ندارم که برای هر کدام از علل و عواملی که باعث تحریف تاریخ شده، مثال و شواهد تاریخی بیاورم و وضع این رساله، نیز چنین اجازهای را به من نمی دهد. تنها در مورد عامل نژادی مجبورم قدری مفصل تر بحث نمایم.

تعصب نژادی از قدیم وجود داشته و تاریخ بسیاری از ملّتها را مخدوش نموده است و حتی اثر آن را در تورات تحریف شدهٔ امروزی می توانیم مشاهده کنیم. رقابت میان اقوام بنی اسراییل با اقوام عموزاده شان؛ یعنی «بنی عمون» و «بنی موآب» از قدیم جریان داشته است. روحانیون متعصب اسراییلی برای این که طایفه رقیب را برای همیشه سر شکسته و مفتضح سازند، به تورات دستبرد زدند و به حضرت لوط جد بنی عمون عملی را نسبت داده اند که وجدانها را جریحه دار می سازد. و برای آن که بردگی سیاه پوستان افریقایی را یک امر دینی و الهی جلوه دهند، داستان موهوم و ناهنجار شرابخواری و برهنگی حضرت نوح و جسارت «حام» جد حبشیان را جعل کرده، در متن کتاب عهد عتیق افزودند!

بی شک این نسبت های ناروا به خاطر تعصب نژادی در تورات راه یافته است. اسراییلیان برای آنکه بنی عمون و بنی موآب را ولدالزنا معرفی کنند، چنین دستبره ناروایی به تورات زدند. چنان چه قرآن مجید این عمل ناروای آن ها را بیان نموده می فرماید: (مِنَ الَّذَبِنَ هادوًا یُحَرَّفُوْنَ أَلْکَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ...)<sup>۲</sup> و از قوم یه ود گروهی بودند که کلمات خدا را از جایش تحریف می کردند و به تورات دستبرد می زدند متأسفانه تاریخ مسلمین نیز از تعصبات قومی و ملی مصون نمانده است. بسیاری ا روایاتی که در ذم اقوام و یا مدح اقوام دیگر از زبان پیغمبر اکرم<sup>(ص)</sup> نقل شده، چیز است که معتصبین آن را ساختهاند. همین طور احادیثی که در فضایل بعضی شهرها و فضیلت ذاتی و بی جهت، برای هیچ فرد، قوم و شهری قائل نیست و همه در پیشگ اسلام مساوی می باشند. کدام عقلی می تواند باور کند که پیغمبر اکرم<sup>(ص)</sup> فضایلی برا: فضیلت ذاتی و بی جهت، برای هیچ فرد، قوم و شهری قائل نیست و همه در پیشگ بینا کرده باشد؟ و حال آن که بسیاری از مسلمان<sup>(ص)</sup> فضایلی بود بیان کرده باشد؟ و حال آن که بسیاری از مسلمان<sup>6</sup> آن روز که اکثریت شان اه بیان کرده باشد؟ و حال آن که بسیاری از مسلمان<sup>6</sup> آن روز که اکثریت شان اه

١. تورات، سفر پيدايش، باب ١٩، آيات ٣١–٣٨، ص ٢٥؛ و باب ٩، آيات ٢١–٢٧.
 ٢. نساء، ٢٤.

نمی توانستند مستقیماً برای خود فیضیلتی بتراشیند، دست به دامان حدیث سازان حرفهای شده آنان را وادار به جعل حدیث میکردند و احادیثی در فیضایل عیرب و سپس قریش می ساختند و به پیغمبر نسبت میدادند تا در نتیجه از راه غیر مستقیم فضیلتی برای خودشان باشد.

هر مورد انتساب بعضی از سلسلهها به شخصیتهای معروف چه بگویم؟ اگر یک تحقیق جامع و علمی و بی طرفانه در این زمینه انجام شود، حقایق حیرتانگیزی به دست خواهد آمد. از همه مهمتر شخصیتها، جنگها، اماکنی در تاریخ آمدهاند که اصلاً وجود خارجی نداشتهاند.

علامه مرتضی عسکری در کتاب مائة و خمسون صحابی مختلق: (۱۵۰ صحابی ساختگی )، ثابت میکند که ده ها قهرمان صحابی، راویان احادیث که اسم شان و حتی اسم پدرشان و کارهای قهرمانانه شان در تاریخ آمده درواقع وجود خارجی نداشته اند. بسیاری از قهرمانان ساخته و پرداخته «سیف بن عمر» تمیمی می باشد که او به خاطر آن که فضایلی برای عرب در قدم اوّل و برای بنی تمیم در قدم دوّم ثابت کند، قهر مانان خیالی ساخته است و جعلیات او در تاریخ به عنوان اشخاص واقعی جا افتاده است. وقتی سیف بن عمر این همه اراجیف را داخل تاریخ مسلمین کرده باشد، خدا می داند که دیگر نژاد پرستان چه اندازه اکاذیب را به صورت واقعیات در کتب تاریخی قالب زده اند! حال بیاییم نگاهی به تاریخ افغانستان بیندازیم و ببینیم که در تاریخ کشورمان چه خبر است؟ زیرا مطالبی که در این فصل بیان شد فقط مقدمه ای بود برای عرایض بعدی.

اِعمال تبعیض نژادی بیش از دو قرن است که توسط رژیمهای حاکم در افغانستان به مرحلهٔ اجرا گذشته میشود که در زمان امیرعبدالرحمان و پسرش شدت بیشتری گرفت. از زمان امانالله خان مخصوصاً از وقتی که افکار محمود طرزی در میان خاندان سلطنتی جا افتاد، نژادگرایی برای دولت مردان افغانستان عمده ترین مسأله گردید.

۲۔ جلسات سری رژیم نادری

امانالله خان با اینکه از نظر مذهبی نسبت به تشیّع تعصبی نداشت، ولی به مسألهٔ نژادی و لسانی سخت پایبند بود، امّا فاجعهٔ اصلی برای افغانستان از وقتی آغاز شد که نادرخان به قدرت رسید. طبق آنچه که بارها از شخصیتهای اهـل خـبره و مـوثق شنیدهام (بعضی از آنها بحمدالله زندهاند و خداوند سالمشان بدارد، بعضی رحـلت کردهاند و بعضی به فیض شهادت نائل شدهاند)، نادرخان با عدهای از همفکران خود جلسات، کاملاً سری و مخفیانهای تشکیل میدادند که در آن جلسات موضوعات ذیل مورد بحث و تبادل نظر قرار میگرفت و نقشههایی کشیده می شد و بعد به مرحلهٔ اجرا میگذاشتند، از جمله، آرشیوهای دولتی برای افراد خاصی از خودشان گشوده شد و آنان در لابلای آنها به جستوجو پرداختند و هر نوع سندی که به نفعشان بود بیرون دادند و ثبت تاریخ نمودند و درعوض تمام اسناد وطن فروشی اجدادشان را نابود کردند، حتی بعضی از کتب کمیاب که جنایات گذشتگان شان را برملا می کرد، طعمه حریق شدند که از آن جمله جلد چهارم سراج التواریخ بود.

بعضی سنگنبشته از جمله «تخت بار» در کابل که دارای نوشته های تاریخی بود شکسته شد و قطعات آن برای دیوار ساختمانها به کار رفت. وزیر محمّد گل خان مهمند، حتى لوحه سنگهاي قبر را مي تراشيد و يا مي شكست تا نام رجال تاريخي، اقلیتهای قومی از صفحهٔ تاریخ محو شود. زبان دربار، زبان رسمی شد و هر کس واژه جديدي براي اين زبان مي ساخت، جايزه دريافت مي كرد. اسامي تاريخي بعضي ولايات و مناطقي كه به زبان فارسي و يا تركي بودند تغيير يافتند. تصميم گرفتند كه اقلیتهای قومی در غفلت و بیخبری و بیسوادی باقی بمانند. ورود دانشجویان غیر پشتون در دانشکده نظامی و حقوق، رسماً ممنوع بود با اینکه مردم جنوبی و مشرقی در وطن خود دارای املاک فراوان بودند، تشویق می شدند که در ترکستان مسکن گزینند. بر اساس این مفکوره خانواده های بسیاری را در شمال کشور اسکان دادند و تمام امکانات زراعی را تقریباً به رایگان در اختیارشان میگذاشتند. در حالی که بقیه اقوام از چنین امتیازاتی محروم بودند. تصمیم گرفتند که مغزهای متفکر اقلیتهای نژادی را نابود کنند. بر اساس این نقشه عدهای فقط به جرم آن که می فهمیدند، به شهادت رسیدند. از جمله نجف بیگ شیرو که با اهل و عیالش یک جا شهید شد. براتعلی تاج، چبهشاخ، مسموم شدند و عدهای به طرق دیگر سربه نیست گردیدند. براي آن که مرکز کشور به دست کوچي ها بيفتد از هزارهها روغن کته پاوي ميگرفتند و در طول چندسالي که اين روغن گرفته مي شد، خانواده هاي بسيار به خاک سياه نشستند و املاکشان توسط کوچی ها گرو گرفته شد. اگر قیام شهرستان نبود، واقعاً فاتحه این مردم خوانده بود. در سال ۱۳۰۹ هجری انجمن ادبی کابل را تشکیل دادند و به دنبال آن انجمن ادبي قندهار، جلالآباد، هرات و... به وجود آمدند. اين انجمنها برخلاف اسمشان فقط افکار فاشیستی رژیم را تعقیب میکردند. در سال ۱۳۱۶ پشتو تولنه تأسیس شد و تعلیم زبان دربار برای کارمندان دولت اجباری گردید. همین طور انجمن تاریخ به وجود آمد. این انجمن ها پول های هنگفت از بیت المال می گرفتند، امّا فقط به نفع فاشیسم کار می کردند و تحریف بسیار در تاریخ کشور نمودند و حتی کتاب هایی جعل کردند و با نهایت جدیت کوشیدند که هر نوع آثار تاریخی که دال بر قدمت اقوام غیر آریایی باشد، محو و نابود کنند و در طول نیم قرن با فرصت طولانی ای که داشتند، به انجام نیات غیر انسانی شان کاملاً موفق بودند. علاقه داری چک وردک که بیشتر جمعیت آن را مردم دای میرداد تشکیل می دهد، تمام مدارس دولتی در مناطق پشتونشین آن ساخته شده است. در منطقه و سیع دای میردادی که اقلاً دارای بیست هزار نفرند حتی یک مدرسه ابتدایی ساخته نشده است. بقیه را تو خود حدیث مفصل بخوان از این مجمل.

هزارهها در همان سالهای اوّل به قدرت رسیدن نادرخان خلع سلاح شدند از آن پس، کوچیها به طور دلخواه می توانستند دیمهزارهای مردم و مراتع آنها را تخریب کنند و مأمورین دولتی با تمام نیرو از آنان حمایت میکردند.

باری، از آنجا که هیچ رازی تا ابد نمی تواند پنهان بماند، سرانجام خبرهایی از آن نشستهای کاملاً سری به بیرون درز کرد. بعضی باخبر شدند که چه نقشههایی طرح و چه تصمیماتی گرفته می شود. از آن جمله بعضی دانشجویان طرفدار امان الله خان از این راز آگاه شدند و آنگاه عبدالخالق دانشجوی ترقی خواه که این خبرها را شنید، چاره را در قتل نادر دید و خود را فدای ملّت نمود. امّا بعد از قتل نادر افکار فاشیستی او به شدت بیشتر دنبال و به مرحله اجرا درآمد.

شهزاد، یکی از خوانین کوچی، آشکارا در هزارستان می گفت اگر ما همهٔ شما را قتل عام کنیم اجازه داریم، چون نادربابا به ما دستور داده است، که اوّل بزرگان شما را از بین ببریم. فاشیستها با توسل و استناد به کتاب اوستلی زردتشتی و نوشته بطلمیوس به عنوان یک کشف مهم، یکباره در جراید و نشریاتشان نوشتند که نام تاریخی افغانستان «آریانا» بوده است. یعنی غیر آریایی ها در این مملکت هیچکارهاند، در حالی که این نام در هیچ تاریخ و زمانی برای ساکنین این سرزمین شیناخته شده نبوده و به سراسر این سرزمین اطلاق نمی شده است بطلمیوس فقط به خاطر آن که می دانسته عده ای از ساکنین آن آریایی اند، این سرزمین را آریانا نامیده است، در حالی که این نام شامل ایران نیز می شده است. بعد از ظهور این نام مؤسسات و شرکتهایی و... به این نام مسمی گردیدند. مجله آریانه دایره ایمار فاریانا چاپ شد و یکباره در و دیوار کشور پر از این نام گردید. رژیم، نهایت تلاش خود را در راه اهداف نژادپرستی به کار برد که اگر فقط یک دهم آن همه تلاش را در راه توسعه و ترقی کل کشور به کار برده بود، امروز افغانستان در ردیف کشور های پیشرفته جهان قرار داشت. به این طریق، بیش از نیمی از سرمایه های فکری و مغزی کشور عاطل و باطل ماندند و ضربات جبران ناپذیری به کل افغانستان وارد گردید. نقشه های رژیم خاندان نادر برای مردم هزاره از قتل عام عبدالرحمان هم کشنده تر بود، زیرا که فرهنگ و تاریخ این مردم را نابود کرد و عجیب آن که این گونه جلسات و نقشه ها برای اقوام آرام و خدمت گزار هزاره، در عصری کشیده می شد که دولت های جهان با تمام قوا می کوشیدند که تضادهای قومی و نژادی داخل کشور خود را از بین ببرند. امّا در افغانستان این دولت بود که آن را دامن می زد!

## ٣\_ جعليات

یکی از کارهای رژیم و گروه تربیتشدهٔ آن، جعل و تحریف در تاریخ کشور است. انجمن تاریخ و پشتو تولنه در طول چند دهه تلاش دامنهدار، بیش از ۱۰۰ جلد کتاب بزرگ و کوچک منتشر کردند و در هر کجا که امکان داشت، تعمداً تاریخ را تحریف کردند و به نفع اهداف فاشیستی خود توجیه نمودند. شاه کار آنها جعل چند کتاب از جمله جعل کتابی بود به نام پته خزانه (گنج پنهان) این کتاب ساخته و پرداخته عبدالحی حبيبي و همكارانش ميباشد. حبيبي در تاريخ افغانستان، مخصوصاً تاريخ پشتو، يد طولاني داشت. به زبان فارسي، پشتو و عربي وارد بود. طبع شعر خوبي هم داشت. او در سال ۱۳۲۲ ه. ش. مدعی شد که کتابی قلمی ای یافته است که تألیف محمّد بن داوود هو تکی می باشد و مؤلف آن، این کتاب را به امر حسین شاه هو تکی در سال ۱۱۴۱ هجری قمری در قندهار نوشته است. حبیبی میگوید که پیدا شدن این کتاب خود داستانی دارد و وعده داد که در موقعش جریان پیدا شدن آن را خواهد نوشت. امّا این وعدهاش جامه عمل نپوشید. با اینکه بعد از این تاریخ، تا ۴۰ سال دیگر زندگی کرد و در آن مدت طولانی دهها کتاب و مقاله نوشت، امًا، جریان پیدا شدن پته خزانه را دیگر متذکر نگردید. آیا فرصت نداشت؟ یا نتوانست در آنباره داستانی سر هم کند تا برای عقلا قابل قبول باشد؟ به هرحال، این کتاب در سال ۱۳۲۴ با مقدمهٔ و پاورقی ها و تعلیقات عبدالحی حبیبی به چاپ رسید و بعداً تجدید چاپ شد و برای آن که لااقل خوش باوران باور کنند، صفحات اوّل و آخر آن را از روی نسخه قلمی عکس برداری و چاپ کر دهاند. خواننده بصیر میداند که در دنیای امروز از اینگونه جـعلکاریها را

به سادگی می شود انجام داد. عکس برداری از روی نسخه قلمی هرگز نمی تواند دلیل بر وجود اصالت کتابی باشد. اگر به راستی چنین کتابی ۲۶۶ سال قبل نوشته شده بود، پس چرا حبیبی اصل این کتاب را برای کارشناسان نتوانست نشان دهد؟ تا بر روی مرکب و کاغذ آن آزمایش های علمی انجام شود. خودداری حبیبی از تحویل اصل نسخه برای آزمایش، بزرگترین و روشن ترین دلیل بر جعلی بودن آن است. اصل این نسخه تاکنون هم چنان در پردهٔ غیبت باقی مانده است. گویا از روی دیگران شرم دارد و یا آنان را نامحرم می داند.

\*\*.

دانشمند محقق نجيب مايل هروي در اين باره مي نويسد: امّا آقاي حبيبي و پارانش اعتقاد دارند که قدیمی ترین اثر مکتوب زبان پشتو به قرن هفتم هجری میرسد، ادعای آنان بر اساس کتابی است به نام تذکر ، الاولیا،، تألیف سلیمان ماکو ۶۱۲ هجری، کتابی که چند ورق آن را آقای حبیبی و اصحابش دیدهاند و دیگران فقط چاپ عکسی آن را رؤيت كردهاند. منبع ديگري كه حبيبي و پارانش به آن استناد مي ورزند يته خزانه است. پته خزانه را به فارسی می توان خزانه نهفته خواند. این گنج، هم چنان نهفته است و تنها بر حبيبي و يارانش اصل نسخه نمايان شده و هرچند چـاپ افست و عكسي از آن به عمل آوردهاند، ولي از روى عكس به اصل نسخه نمي توان بي برد و هم نمي توان از لحاظ نسخهشناسی و خطشناسی آزمون کرد و به محک مرکب شناسی زد و از این جا پشتوشناس به نام «مور گسسیترنه» در مورد اشعار کهن تذکره مزبور و پته خزانه از نظرگاه زبانشناسی و تاریخشناسی، ایرادهایی را وارد دانسته و گفته است که صحت نظریات حبیبی و اصالت این آثار آنگاه مقبول می افتد که نسخه های خطی از لحاظ فيلالوژي بررسي شوند. امّا آقاي حبيبي به جاي آن که اصل نسخه ها را به نمايشگاه جهانی آثار دستنویس بفرستد و از پشتودانان معروف که دربارهٔ زبان پشتو و دستور آن زبان تدقیق و تحقیق کردهاند، دعوت کند، تا از نظرگاه نسخه شناسی فیلالوژی، اصلي بودن و يا جعلي بودن خزانه نهفته و تذكرهٔ ايشان را محقق كنند استنكاف ورزىدەاند'.

در پته خزانه، شرح حال ۵۰ تن شاعر و شاعره آمده است و کتابهایی بـه ایـن اشخاص نسبت داده شده و اشعاری از زبان آنها ذکر گردیده است. ایـن شـعرای

۱. پژواک ابتذال، صص ۱۶۴ تا ۱۶۵ خطی، نوشته نجیب مایل هروی. پروفسور سیدسلطانشاه همام، استاد دانشگاه کابل در ضمن یک مقاله تحت عنوان «دردهای خراسانیان» که از شمارههای ۸۱ تا ۸۶ مجله حبل الله به چاپ رسیده است، با دلایل روشن و قاطع جعلی بودن پته خزانه را برملا کرده است.

پشتوزبان از سال ۱۰۰ هجری تا ۱۱۰۰ هجری در افغانستان زندگی میکرده و عدهای از آنان به ادعای این کتاب از غور یعنی از هزارستان بودهاند.

حبیبی که خود در زبان پشتو شعر میگوید در اشعاری که به شعرای خیالی خود نسبت داده سعی نموده، بعضی واژه های قدیمی پشتو را در آن سروده ها به کار ببرد تا طبیعی تر جلوه کند. عجیب است که بعضی از این زنان و مردان قهرمان مذکور در پته خزانه، دارای افکار فاشیست های معاصر بوده اند. برای نمونه یک تن از آن ها شاعری است به نام «امیر کرور» از «مندیش غور». کرور گویا واژه پشتو است. او در سال ۱۰۳۹ مجری زندگی می کرده است و اشعاری که به نام او در پته خزانه ذکر شده است، رنگ و بوی فاشیستی معاصر را دارد. او بزرگ ترین پهلوان و رزمنده زمان خود نیز بوده است، شعر او از نظر حماسی در حد کمال است و اگر واقعاً زبان پشتو در آن زمان بدان حد از است؟ در حالی که اشعار فارسی در همان زمان ها از حد یک تصنیف کودکانه تجاوز نمی کرد. نمونهٔ اشعار اولیه فارسی این ها هستند: «آب است و نبیذ است / و عصارات نمی کرد. نمونهٔ اشعار اولیه فارسی این ها هستند: «آب است و نبیذ است / و عصارات بریب است / سمیه روسپیذ است». در سال ۱۰۸ هجری مردم بلخ دربارهٔ شکست اسد بن عبدالله چنین سرودند:

از ختلان آمذیه برو تباه آمذیه

عباس ابن طرخان، معاصر برمکیان دربارهٔ ویرانی سمرقند توسط عُمال اموی چنین سروده است: «سمرقند کندومند' / بذینت کی افکند / از چاچ تابهی / همیشه ته خهی».

امًا اشعار پشتوی حماسی امیر کرور در همین زمان چنان در اوج تکامل قرار دارد که اشعار فارسی به گردش هم نمی رسد. آیا می شود باور کرد که ادبیات پشتو در آن زمان تا آن حد از کمال رسیده بود. در حالی که نام «افغان» در تاریخ اسلامی ظاهراً برای اولین بار در تاریخ یمینی یعنی قریب ۳ قرن بعد از آن ذکر شده است؟ پس این تضاد را چگونه می شود توجیه کرد؟ آیا این همان «کوسه ریش پهن نیست؟» که ادبیات یک ملّت پیش از خود آن ملّت به وجود آمده باشد؟

۱. کندمند، در گویش مردم ما به هر چیز کنده و پاره گفته می شود.

۲. اخیراً به کشف نکتهای دربارهٔ پته خزانه نائل شدم که جعلی بودن آن را مثل روز بـرایـم روشـن سـاخت. مرحوم حبیبی هنگام جعل این کتاب خطای بزرگی مرتکب شـده است کـه هـمین خطا، مشت او را بـرای جهانیان باز میکند. او از قول مؤلف موهوم پته خزانه محمد هوتک مینویسد: «چون به نگارش این کـتاب شرع کردم، روز جمعه ۱۶ جمادیالثانی سنه ۱۱۴۱ ه. بود، (پته خزانه، چاپ ۲، ص ۶، چاپ کابل، ۱۳۳۹)، خطای حبیبی در همین تاریخگذاری نهفته است. این جانب تاریخ فوق را با کتاب پرارج تقویم تطبیقی هزار و باری، در پته خزانه درست همان مطالبی درج شده که حبیبی و رژیم وقت آن را میخواستهاند، از طرفی جو زمان اقتضا میکرد که در میان عده ای از رجال قهرمان، زنان قهرمانی نیز وجود داشته باشند، از این رو تعدادی زنان شاعره را نیز در پته خزانه آورده است. اغلب قهرمانانی که در پته خزانه آمده است، در هیچ تاریخ دیگر اسمشان ذکر نشده است. حال آن که قاعدتاً لااقل اسم تعدادی از آنها در دیگر کتب تاریخی باید می آمد.

حبيبی با جعل پته خزانه می خواسته با يک تير چندين نشان بزند. سوابق تاريخی زبان پشتو را بالا ببرد، تاريخ اقوام خود را غنا ببخشد، بر تعداد رجال و قمهرمانانش بيفزايد، روحيۀ حماسی را در ميان جوانانشان بيدار كند. امّا، هدف اصلی او اين بود كه هزارستان را مسكن پشتوزبانان قلمداد كند، زيرا در جلسات سری فاشيسم اين مسأله طرح شده بود، به هر طريقی كه شده هزارستان مسكن پشتونها معرفی شود. بعد از چاپ اين كتاب جعلی، مقالات و كتب بسيار نوشته شد كه همه متفقاً هزارستان را مسكن پشتونها و شاهان غوری را پشتوزبان قلمداد كردند؛ و همه به پته خزانه استناد میكردند از قبيل: «روباه دُم خود را شاهد آوردن».

کار جعل و جعلسازی به پته خزانه خاتمه نیافت، بلکه سالوزمه، نسیم ریگستان و تذکرهٔ الاولیاء و غیره نیز جزو کتب جعلی می باشند.

قهرمانان ساختگی نیز اختصاص به بته خزانه ندارد. دوشیزه قهرمانی که در بیابان میوند پرچم را به دست میگیرد و در همان حال شعری مناسب با آن جنگ می سراید، در کدامیک از منابع اولیه ذکر شده است؟ ممکن است هموطنان پشتوزبان از برملا شدن حقایق ناراحت شوند و پیش خود بگویند که حال اگر حبیبی و هم فکرانش قهرمانان خیالی در تاریخ کشورمان خلق کردهاند، شما چه اصرار دارید که جعل کاری آنها را برملا سازید؟ مگر کار آنها غیر از این است که بر تعداد رجال تاریخ کشور افزودهاند؟ در جواب عرض می شود همان طوری که داروی تقلبی نمی تواند بیماران را شفا دهد، تاریخ تقلبی نیز نمی تواند برای جامعهٔ آینه فردا نما باشد. باید بدانیم که جعل

بانصدساله هجری قمری و میلادی تطبیق دادم، معلوم شد که ۱۶ جمادیالثانی سال ۱۱۴۱ ه. نه روز جمعه بلکه روز دوشنبه بوده است. عجبا از این اشتباه و این رسوایی. چهطور ممکن است مرد دانشمند و سالمالحواسی شروع به تألیف کتابی کند اما روز دوشنبه را با جمعه اشتباه بگیرد؟ حقیقت این است که پنته خزانه جز حبیبی، مؤلفی ندارد. و این حبیبی بوده که نتوانسته است ایام هفته را در ۲۲۰ سال پیش تر از زمان خواهم کرد. انشاءالله.

و تقلب در هر چیزی که باشد سم کشندهای است، مخصوصاً در تاریخ. گمان نکنید که حبیبی و یارانش با جعل اکاذیب خدمت کردهاند، بلکه ندانسته بزرگ ترین ضربه را به تاریخ افغانستان وارد کردهاند و تاریخ این کشور را از اعتبار انداختهاند و سالها کار میخواهد تا این اکاذیب از دامان تاریخ افغانستان زدوده شود. حقایق هر وقت باشد کشف خواهد شد پس چه بهتر که زودتر دست به کار شویم و اکاذیب را دور اندازیم.

۴۔ توجیهات نادرست کار آقای حبيبي تنها به جعل تاريخ خاتمه پيدا نميکند، بلکه جناب ايشان در توجيهات ناروای تاریخی ید طولانی داشت. او در سال ۱۳۳۰ ظاهراً میانهاش با خاندان نادر شکرآب شد و به پاکستان پناهنده گردید و در آنجا نشریهای به نام آزادافغانستان منتشر مینمود و یکسری خیانتهای رژیم را برملا نموده، دم از آزادی میزد. عدهای از آزاديخواهان واقعى دور او را فراگرفتند. ولي كار اصلي حبيبي آن بود كه در خفا برادران پشتون پاکستان را به استقلالخواهی و ملیگرایی دعوت کند. حتی در ترور لياقت على خان نخست وزير وقت پاكستان دست داشت، امًا قبل از آن كه توسط پليس این کشور دستگیر شود، خود را در کابل رسانده دوباره در آغوش گرم رژیم پناه برد! و مثل سابق در کمال احترام و امنیت زندگی را از نو شروع نمود! و همچنان حقوق گزاف دريافت مي كرد. اين جا بود كه آزادي خواهان واقعي فهميدند كه فرار او به پاكستان و دم از آزادی زدن همه و همه با یک سازش سری با رژیم انجام گرفته بوده است. به این طریق آزادیخواهان واقعی توسط وی شناسایی شده بودند. حبیبی روزگاری رئیس انجمن تاریخ بود و نیز از کسانی است که آرشیو اسناد ارگ شاهی را جست وجو نمود و اسناد خطرنای آن را نابود کرد. تصحیح و بررسی تحریفات و توجیهات او سال ها وقت مي خواهد. من براي نمونه فقط به چند مورد آن اشاره مي كنم.

او مینویسد: اصل کلمه «شیبر» هـمان شـاهبهار است و هـمین کـلمه در گـویش پشتونهای شرقی به صورت «خیبر» درآمده است. او به طور ضمنی میفهماند که این اسم پشتو است در حالی که شیبر و شاهبهار و خیبر هیچگونه وجه اشتراکی بـا هـم ندارند. احتمال ترکی یا مغولی بودن شیبر بعید نیست، مخصوصاً که گاهی با پسوند مغولی «تو» ترکیب می شود مانند «شیبر تو». شاهبهار هم که معلوم است، فارسی است و

ا. تاريخ افغانستان بعد از اسلام، ص ١۶.

دره «خیبر» جلال آباد به آن خاطر به این نام مسمی گردیده که مانند «قلعه خیبر» تسخیر آن سخت و مشکل بوده است. حال از حبیبی می پر سیم دربارهٔ کسره «ش» شیبر و فتحه «خ» خیبر چه توجیهی در چنته داری؟ و این سؤال را چگونه می توانی حل کنی؟ حبیبی برای آن که «خنجل»، شاه وقت کابل را پشتوزبان معرفی کند، می نویسد: خن مخفف خان است و در کاکران پشتو تاکنون نامی موجود است که آن را «خنتما» تلفظ کنند و «خنتماخان» در اوایل قرن بیستم از مشاهیر ژوب و کویته بود.<sup>۱</sup>

اگر واقعاً جزء اوّل خنجل خان باشد، پس مغولی بودن این شاه را می رساند نه پشتوزبان بودن او را و کلمه «خنتما» یک واژهٔ مرکب است به معنی آدم مغرور، متکبر، کاکه، اشرافی و نازدانه. اصل آن «خام طمع» بوده که در گویش مردم به صورت «خنتما» درآمده است. این اسم بدون تردید از گویش هزاره به زبان پشتو انتقال یافته است. از آن جاکه هزاره ها و پشتون ها قرن های متمادی همجوار بوده اند، طبیعی است که تعدادی از واژه های زبان های شان به همدیگر انتقال یافته باشد.

مثلاً کلماتی مانند جرگه، خان، اولوس، کجیره (قبیر: کرکس)، انده اندیوال، کروت، (قروت: کشک) و... از گویش هزاره ها به زبان پشتو راه یافته اند. اگر در این زمینه تحقیق شود، واژه های بسیاری در زبان پشتو پیدا خواهند شد که اصالت هزاره ای دارند.

حبیبی دربارهٔ اسم «شنسب» غوری می گوید: اصل آن «شین اسب» بوده و شین یک واژهٔ پشتو است به معنی رنگ آبی و سبز.<sup>۲</sup> واقعاً دل انسان به حال حبیبی می سوزد. او برای آن که هزار ستان را مسکن پشتون ها قلمداد کند چه اندازه در تنگنای کمبود دلیل قرار داشته است! که به این گونه دلایل مضحک متشبث شده است! در این که شنسب ریشه در زبان فارسی دارد جای تردید نیست. اگر بپذیریم که اصل آن شن + اسب، بوده، واژهٔ شن فارسی است، به معنی محترم، مقدس و عظیم. این کلمه با «شین» پشتو به معنی سبز هیچ ارتباطی ندارد.

اگر بنا باشد اینگونه با اسامی و کلمات بازی کنیم، هر کلمهای را به هر قسمی که خواسته باشیم می توانیم توجیه نماییم. چنان چه کسی از روی طنز می گفت: اصل اسامی نروژ: نوروز، پاریس: پارس، جرمنی: کرمانی، قندهار: قنددار، کابل: قبول، بودهاند. بگذریم از این شوخی ها، باید توجه داشته بیاشیم که منظور از ریشه یابی

ا. تاريخ افغانستان بعد از اسلام، صص ۸۴\_۱۳۲.
 ۲. همان، صص ۸۴\_۱۳۲.

کلمات تاریخی و اسامی جغرافیایی، رسیدن به حقایق تاریخی باید باشد، نه رسیدن به آنچه دل ما میخواهد.<sup>۱</sup>

در سال ۱۳۵۴ از طرف وزارت اطلاعات و کلتور افغانستان، مجلس بزرگداشتی برای امیرخسرو دهلوی حکیم و شاعر نامدار بلخیالاصل (۶۵۱–۷۵۲ ه.) تر تیب یافت و عدهای از دانشمندان افغانی، هندی، ایرانی و روسی در آن شرکت کردند و مقالاتی پیرامون شخصیت آن شاعر بزرگ قرائت نمودند. تمام این مقالات توسط «فقیرمحمّد خیرخواه» جمعآوری و به صورتی کتابی به نام مجلس امیرخسرو بـلخی چاپ شد. از جمله مقالهای از حبیبی راجع به قبایل خلج افغانستان در ایس کتاب به چاپ رسيد. که باز حبيبي مرتکب توجيهات نادرست فراوان شده است از جمله در همين مقاله دربارهٔ هفت تاله جغتوي غزني مي گويد: هفت تاله از نام هفتالي (يفتلي) باقی مانده است. آنگاه هفتالی را مساوی با «ابدالی» که یک قبیله یشتون است تطبیق داده. ۲ در حالی که قبیله ابدالی به خاطر آن که مرید «باباحسن ابدالی» بودند، به ابدالی مشهور شدند و این نام هیچ ربطی به هفتالی ندارد و حتی از نظر شکل ظاهری با هم نزدیک نیستند. ثانیاً هفتالی ها به احتمال قـوی تـرک یـا مـغول بـودند. ثـالثاً، مـنطقه «هفت تاله» هیچ ربطی به هفتالی و ابدالی ندارد و این اسم مرکب از «هفت + تاله» است که جزء اوّل آن همان عدد هفت است و جزء دوّم آن «تاله» است که در لهجهٔ هزار های به معنی چمن می باشد و در هزارستان قراء و مناطقی دیگری نیز دیده می شوند که یک جزء آن با كلمه «تاله» تركيب يافتهاند. مانند سر تاله، كل تاله، سبز تاله، زردتاله، كلان تاله، نوتاله، رمهتاله، تاله و برفک، تالهبیکم، تالهتو، تالهسی و غیره. هفتتاله چون دارای هفت قطعه چمن است، به این نام مسمی گردیده است. حبیبی خواسته که به اینگونه توجیهات، اولاً، یفتلی ها را پشتون و ابدالی قلمداد کند و ثانیاً، منطقه «مفت تاله» را مسکن پشتونها معرفی نماید. حبیبی حتی پارهای از متون تاریخی را هنگام تصحیح کتاب طبقات ناصری تعمداً تغییر داده است! از جمله «ترکان» را که مراد از آن قبایل ترکنژاد نواحی غزنی و غور می باشد به «تره کان» تبدیل کرده است تا با قبایل تره کی که شاخهای از غلزایی باشند قابل تطبیق شود!

۱. حبیبی در پاورقی تاریخ افغانستان بعد از اسلام، ص ۹۰۰ احتمال داده است که کلمه «صوفی» از «سوپ» پشتو که به معنی رهگذر سرپوشیده است، گرفته شده است! آیا حبیبی واقعاً نمیدانسته که «سوپ» در اصل «سوق» بوده که یعنی بازار سرپوشیده است، یا عمداً تجاهل نموده است؟ ۲. مجلس امیر خسرو، مقاله حبیبی.

۵ ــ کلمات بر اساس چه ضوابطی تغییر می یابند؟ بايد دانست كه تغيير كلمات و واژهها در يك زبان و گويش، بر اساس قواعد و ضوابط خاصی صورت میگیرند که متناسب با همان زبان می باشد. این طور نیست که بدون هیچ قاعده و ضابطهای تغییر یابند مثلاً در زبان عربی کلمات بیگانه که دارای حرف «چ» یا«گ» باشند به «ص» و «ج» تبدیل می شوند، مانند: چین: صین، چغانی: صغانی، گیلان: جيلان، گرگان: جرجان، گرمسير: جروميه، گوزگان: جوزجان و هكذا. در لهجه هزارگی حروف: ع، ح و ه.، معمولاً به الف تبدیل می شوند. در پشتو، حرف «ق» به «ک» تبدیل می شود مانند: قبله: کبله، قباله: کواله، صندوق: صندوک، ترقی: ترکی، قمیص: کمیص، قتیغ که یک واژهٔ ترکی است، به معنی نان خورشت و در هزارگی نیز مورد استعمال دارد، در پشتو به کتیغ تبدیل می شود و قلیج که در ترکی به معنی شمشیر است وقتی داخل زبان پشتو شده به صورت کریج درآمده است. اگر تغییرات در واژههای خودی، در داخل یک زبان و گویش صورت بگیرد معمولاً کلمات طولانی كوتاهتر مي شوند، حروف ثقليه آن حذف و يا به حروف خفيفه تبديل مي گردد. گاهي یک کلمه مرکب، شکل کلمه بسیط به خود میگیرد و نه بالعکس. یعنی کیلمات دو حرفي و سه حرفي و واژههايي كه تلفظ آنها آسان است، كمتر دستخوش تغيير و تحول می شوند. در کل باید بدانیم که علت تغییر کلمات به خاطر آن است که آسان تر و زودتر تلفظ شوند. پس طبق این قاعده امکان ندارد که هفتلی به هفت تاله، خلج به غلجایی، «اوبه» به اوبوه تبدیل شوند، زیرا که در همهٔ این موارد تعداد حروف كلمات دوم از كلمات اول بيشترند و تلفظ كلمات دوم نه تنها آسان نشده، بلكه مشکل تر هم گردیدهاند. حال که این قاعده را دانستید دوباره به بررسی توجیهات ناموجه مورخين معاصر مي پردازيم.

۶ ـــ غلجايي

عدهای از مورخین معاصر افغانی و غیر افغانی از جمله عبدالحی حبیبی گفتهاند که: خلجهای مرکز افغانستان همین قبیله «غلزایی» امروز می باشند. این مورخین در برابر این سؤال که آیا غلزاییها در اصل ترک بوده و بعد پشتون شدهاند و یا اینکه از اؤل پشتون بوده و فقط اسم آنها از خلج به غلزایی تبدیل شده است، جواب روشنی ندارند. حبیبی در مقاله مندرجه در کتاب مجلس امیر خسرو می گوید: خلج به مرور ایام به غلجایی تغییر یافته است و از طرف دیگر در همین مقاله می گوید: چون مورخین عرب به احوالات اقوام افغانی آشنایی نداشته اند، از این رو خلج ها را ترک نوشته اند و یا آن که ترک نه به ضم اوّل بلکه به فتح آن بوده، یعنی منظور قبیله تره کی بوده که شاخه ای از قبایل غلزایی می باشند. احبیبی در این مقاله حسابی به دور خود جوغول کرده و گرفتار تناقض و پراکنده گویی شده است. حال می پرسیم که اگر مورخین عرب به احوال مردم افغانستان آشنایی نداشتند، دربارهٔ مورخین افغانی از قبیل: مؤلف حدود العالم، گردیزی، عتبی، بیهقی و غیره که خود با خلج ها محشور بوده اند چه می گویید؟ آیا آنان هم اشتباه کرده اند؟ واقعاً جرأت می خواهد که آن همه شواهد تاریخی را نادیده بگیریم و بگوییم که «خلجها» پشتون بوده اند.

خوانندهٔ عزیز! یک بار دیگر در فصل خلج و خلخ رجوع کنید و آنهمه شواهـد تاریخی را از نظر بگذرانید، تا تردیدی برایتان باقی نماند. حتی در مواردی خلجها مقابل افغانها ذکر شدهاند. مثلاً ابونصر عـتبی مینویسد: سـلطان محمود غـزنوی لشکری از ترک و خلج و هند و افغان و غز فراهم آورده بود.<sup>۲</sup>

همین طور منهاج السراج جوزجانی می گوید: سیف الدین بغراق الخلجی که لشکر خلج قوم او بودند، و اعظم ملک صاحب بلخ، و مظفر ملک صاحب افغانیان در رکاب جلال الدین منکبرنی درآمدند. ۲ می بینید که خلج و افغان دو قوم بوده اند و اگر نه معنا نداشت که این دو را در کنار هم بیاورند. جوزجانی و عتبی هر دو از کسانی هستند که هم افغان و هم خلج ها را خوب می شناخته اند. اگر بگوییم خلج ها ترک بوده و پشتون شده اند. چه علتی داشته که زبان تُرکی را رها کرده و زبان پشتو را گرفته اند ؟ و چرا هیچ آثاری از رسم و رواج ها و عنعات ملی ترکان در میان غلزایی ها باقی نمانده است ؟ چرا قیافه ترکی ندارند ؟ و حال آن که مورخین گذشته تصریح کرده اند که خلج ها قیافهٔ ترکانه داشته اند، مگر تغییر قیافه تابع تغییر زبان می باشد ؟

از طرف دیگر «خلج» یک کلمه سه حرفی است و حرفی که در زبان پشتو ثقالت داشته باشد در آن وجود ندارد، تلفظش ساده و آسان است، پس علتی نداشته که به مرور ایام به «غلزایی» تبدیل شده باشد. از این طرف غلزایی مرکب از دو کلمه است و حروف بیشتر دارد. قهراً تلفظ آن ثقیل تر و مشکل تر از تلفظ خلج است. به علاوه، علامت نامگذاری این قبیله به غلزایی معلوم است. سلطان محمّد خالص دُرانی که خود پشتون است و طبعاً به اسامی قبایل پشتون بهتر از دیگران آشنایی دارد،

۲. تاریخ یمینی، ص ۲۸۵.

مینویسد: غلجایی بدان جهت به این نام مسمی شده است، که... ٔ حاج زین العابدین شیروانی نیز مینویسد: غلجایی در اصل «غلنزایی» بوده است ٔ و البته این حقیر غلزایی را از چنین نسبت ناروا مبرا میدانم و این حرف فقط از رقابت میان قبایل پشتون ناشی گردیده است. چنین حرفهایی در میان دیگر اقوام نیز وجود دارد. نقل قول آقای خالص و شیروانی صرف برای آن بود که معلوم شود، غلزایی یک کلمه پشتو است و جزء آخر آن پسوندی است که در اغلب اسامی قبایل پشتون وجود دارد. مانند: که قبلاً عرض کردم یک واژهٔ ترکی مغولی است و این دو کلمه هیچگونه ار تباطی با هم ندارند، چنان چه قوم خلج با قوم غلزایی مربوط نبوده، تطبیق این دو فقط در قاموس حبیبی و امثالش می تواند جور دربیاید.

لازم به توضيح است، از وقتی که قبیله غلزایی به رهبری محمود هو تکی سلسله را صفوی برانداخت و مدت هفت سال در ایران حکومت کرد، ایرانیان چون از خصوصیات اسامی قبایل پشتون آگاهی نداشتند، معنی غلزایی و ترکیب و تجزیه آن را نمی دانستند آن را به صورت «غلجایی» تلفظ می کردند و به همین صورت در کتب تاریخی ضبط کردند و از آن زمان به بعد «غلزایی» در اغلب کتب تاریخی به صورت «غلجایی» ضبط شد. در حالی که در میان مردم افغانستان تاکنون به همان صورت «غلزایی» تلفظ می شود و حبیبی و هم فکرانش برای آن که توجیه «خلج» به غلجایی موجه تر جلوه کند نخواستند آن را به غلزایی تصحیح کنند.

حبیبی دربارهٔ «قوم تره کی» میگوید: اینکه مورخین خلجها را تـرک و اتـراک نوشتهاند، ممکن است که ترک نه به ضم «تا» بلکه به فتح آن باشد و منظور مورخین قبیله «تره کی» (شاخهای از قبیله غلزایی) میباشد.۲

توجیه و تطبیق ترک یا اتراک به «تره کی» مضحک تر از تطبیق «خلج» به «غلزایی» است. زیرا نام قوم افغان که شامل تمام قبایل پشتون می شود، برای اولین بار در قرن پنجم هجری توسط ابونصر عتبی در تاریخ یمینی ذکر شده است و قبیله غلزایی که شاخهای از افغانها می باشد چندین قرن بعد از آن در تاریخ آمده و قوم «تره کی» که شاخهای از غلزایی است، چطور امکان دارد که قبل از همه ذکر شده باشد؟! بر فرض محال اگر «بگوییم» ترک همان تره کی بوده، پس «اتراک» راکه جمع ترک است و دربارهٔ

۱. تاریخ سلطانی، ص ۴۹، چاپ بمبئی. ۲. تاریخ سلطانی، ص ۴۹، چاپ بمبئی. ۳. مجلس امیر خسرو، مقاله حبیبی. خلجها به کار رفته چطور توجیه نماییم؟! واقعیت آن است که اصل تره کی «ترقی» بوده که یک واژه عربی است از ماده ارتقا و عمر آن از دو سه قرن تجاوز نمیکند. قاف آن در پشتو به کاف تبدیل شده است. نویسندگان معاصر برای آن که ترکی به فتح «تا»به ترکی به ضم «تا» مشتبه و ملتبس نشود، «هاء» غیر ملفوظ در وسط این کلمه افزودند و به صورت «تره کی» نوشتند. و حبیبی خوب میدانست که اصل تره کی «ترقی» بوده، امّا عمداً تجاهل نموده است!

**۷\_ توجیهات عتیقالله پژواک** حال نگاهی به کتاب غوریان نوشته عتیقالله پژواک میاندازیم، تا ببینیم که جناب ایشان چه شاهکاریهای توجیهی انجام داده است؟

پژواک مثل حبیبی تعمداً دست به یک سری توجیهات و تحریفات تاریخی زده است. از جمله در صفحهٔ ۲کتابش میگوید: «اوبه» یک واژه پشتو است به معنی آب، و اصل آن «اوبوه» بوده است.

من قبلاً عرض کردم که اوبه یک نام تاریخی است و چون تلفظ آن آسان بوده گرفتار تغییر نگردیده است. ترکی بودن آن به قدری روشن است که نیاز به دلیل و برهان ندارد و امروز این کلمه در میان ترکان و مردم هزاره زنده است و مورد استعمال دارد.

در صفحهٔ ۳۸ غوریان مردم تیموری را تمرانی گفته، (تمران قریه ای است در غرب هزارستان)، بعد به طور ضمنی تیموریان فارسی زبان را به اقوام پشتون پیوند زده است و به استناد پته خزانه حدود تمران را مسکن پشتون ها قلمداد کرده است. برای ما ثابت شد که پته خزانه جعلی است و استناد به آن پشیزی ارزش ندارد و در ضابطه تغییر کلمات عرض کردم که واژه های طولانی و مشکل، به واژه کوتاه تر، سبک تر و آسان تر تغییر میکنند و در تغییر تمرانی به تیموری چنین علتی وجود ندارد. به علاوه مردم تیموری خود می گویند که در اصل ترک بوده اند. حالا پژواک از خود این مردم آشناتر به اصل و نسب آن ها شده و آنان را به طور ضمنی پشتون معرفی میکند.

در صفحهٔ ۴۸ کتاب غوریان، قریه «اسپیبُز» واقع در ولسوالی پسابند غور را تعمداً کل «سپینبز» نوشته است تا جزء اوّل آن به واژه پشتو تبدیل شود و بعداً نویسندگان همفکرش به نام این قریه استناد نموده، غور را مسکن پشتونها معرفی کنند! در حالی

۱. قبیله ترهکی خود را سید و عرب میدانند، به این خاطر اسمشان نیز در اصل یک واژه عربی است.

که ساکنین این منطقه که هزارهاند، آن را «اسپیبز» تلفظ میکنند، و در ضبط اسامی جغرافیایی تلفظ مردم باید ملاک باشد.

در صفحهٔ ۶۳ ساخر یا ساغر غور را به «سرخغر» تصحیح کرده است.

به نظر من این عمل یک دستبرد ناروا در اسامی جغرافیایی محسوب می شود و از یک محقق بسی ناستوده خواهد بـود. در جـهانگشای نـادری و بـعضی کـتب دیگـر به صورت «ساخر» آمده است که در این صورت توجیه آن به سـرخ غـر، نـاموجهتر خواهد بود.

در صفحهٔ ۷۳ از شاعری به نام تایمنی یاد میکند که در ستایش غیاث الدین غوریبان پشتو شعر گفته است و این شاعر از غور بوده است. باز مدرک او پته خزانه است. شیخ تایمن یک شخص موهوم و ساختهٔ ذهن حبیبی و همکارانش بوده و شعر منسوب و نیز سروده حبیبی است و هیچگونه سندیتی ندارد.

حبیبی و یاران او واژهٔ غر، غور و غرجستان را یک واژه خالص پشتو تصور کرده و در اینباره قلمفرساییهاکردهاند و نتیجه گرفتهاند که ساکنین غور و غرجستان پشتون بودهاند!

حقیقت آن است که تعدادی واژه های قدیمی مشترک بین فارسی و پشتواند، از آن جمله کلمهٔ «غر» به معنی کوه که به صورت های گروگیر سابقهٔ طولانی دارد و از کاشغر در غرب چین تا گرگان ایران و گرجستان در قفقاز در بسیاری از اسامی جغرافیایی مشاهده می شود.

آيا معقول است كه بگوييم ساكنين اين مناطق همه پشتوزبان بودهاند؟

پژواک در کتاب غوریان راجع به قریه «لروند» مدعی شده است که اصل آن «لاروند» بوده که «لار» در پشتو به معنی راه است، یعنی راهبند.

واژهٔ «لر» در لهجه هزارهای به معنی گودال و جر و ساییدگی ای است که در اثر جریان سیل یا آب در روی زمین به وجود آمده باشند، و در گویش مردم ایماق نیز «لر» به همین معنا است و «لروند» یعنی منطقه ای که در اثر وجود «لر» عمیق راه عبور بند آمده باشد. این واژه ربطی به «لار» پشتو ندارد و جزء دوّم آن که «وند» باشد، ایضاً در فارسی استعمال می شود. بعضی قراء دیگر نیز با کلمه «لر» ترکیب شده اند، مانند «ته لر»، «لرخابی» و غیره.

در صفحهٔ ۸۸، طایفه «پشی» جاغوری را که یکی از اقـوام هـزارهانـد بـا بـرادران «پشهای» دره «نجراو» پیوند زده است، تا تفرقهای به وحدت مردم هزاره ایجاد کرده باشد، در حالی که مردم پشی جاغوری قیافهٔ هزاره های دارند و برادران پشهای آریاییاند. دربارهٔ اقوام دیگر، مانند تیموری و تایمنی نیز همین توجیهات نادرست را ابراز داشته است، تا اصالت این مردم را خدشهدار کند.

وی در جای دیگر کتابش مینویسد: سلطان مسعود غزنوی دانشمندی را به رسولی در نزد امیر غور فرستاد و دو مردی را از مردم غوری به نام ابوالحسن خلف و شیروان را به همراه او کرد تا ترجمانی کند. سپس نتیجه میگیرد که چون میان رسول سلطان مسعود غزنوی و امیر غور دو تن ترجمانی کردهاند، پس اهالی غور در آن زمان پشتوزبان بودهاند.

وجود ترجمان چطور دلیل می شود که حتماً مردم آن زمان غور پشتوزبان بودهاند؟ از کجا معلوم که ترکزبان نبودهاند؟ و یا این که از کجا معلوم زبان سفیر مسعود ترکی و یا ترکمنی نبوده؟ بگذریم از احتمالات، به نظر من واقعیت آن است که گویش مردم غور درست مثل گویش امروزه هزاره بوده و امروز اگر یک فارسیزبان از اهالی کابل یا هرات و یا بلخ به هزارستان برود، تمام گفتههای این مردم را نخواهد فهمید و وجود ترجمان برایش کمک خوبی خواهد بود. در گفتوگوی سفیر سلطان مسعود و امیر غور که حتماً سخنان مهم سیاسی رد و بدل می شده است، احتیاط حکم می نموده که ترجمانی نیز در بین باشد تا در فهم کلمات دچار سوء تفاهم نشوند. به علاوه مورخین تصریح کردهاند که زبان اهالی غور فارسی بوده است. اسامی مناطق جغرافیایی غور نیز تماماً به زبان فارسی و ترکی مغولی اند. اگر زبان غوریان پشتو بود، خواهی نخواهی آثاری از آن در گویش امروز مردم باقی می ماند. پس ادعای پشتوزبان بودن اهالی غور حرفی است بی دلیل.

پژواک در همین کتاب برکوشک را که نام منطقهای در غور است، جز اوّل آن «بر» را پشتو دانسته است، در حالی که «بر» اختصاص به پشتو ندارد و در لهجه هزارهای نیز «بر» به معنی بالا است.

وی «سرخخف» یا «سرخسر» را که در طبقات ناصری به شکل «سرخصر» و «سرخضر» ضبط شده، به «سرخفر» تصحیح کرده است تا لااقل جزء دوّم آن به پشتو تبدیل گردد.

هندوشاه در تاریخ فرشته در شرح حال بهرامشاه غزنوی از منطقهای به نام کرمان یاد میکند که مسکن افغانها بوده و در میان غزنی و هند واقع بوده است.

پژواک در صفحهٔ ۱۳۸ کتابش این جمله را از قول فرشته نقل میکند، سپس تعمداً

تبصره نادرست میزند و میگوید آن کرمان که فرشته از آن نامبرده است «کرمان» لعل هزارستان است.

آشکار است که منظور فرشته، کرمان میان هند و غزنی بوده است، امّا آقای پژواک تعمداً آن را به کرمانی تطبیق میدهد که در شمال غزنی و در جـهت مـخالف مسـیر لشکرکشیهای غزنویان بوده است.

اینجانب در سال ۱۳۴۸ در پاکستان بودم و موفق شدم که به پارهچنار بروم، در جنوب شرق پارهچنار منطقهای است به نام «کرمان» که ساکنین آنهمه افغان توری و پشتوزباناند. کرمانی که در تاریخ فرشته آمده، بدون تردید همین کرمان پارهچنار بوده است.

باری، تحریفات و توجیهات نادرست و عمدی عدهای از مورخین معاصر افغانی بیشتر از آن است که بشود در این رساله آنها را مورد نقد و بررسی قرار داد و من فقط چند مورد آن را به عنوان مشت نمونه خروار ذکر نمودم.

## ۸\_ هزارهها و خاندان نادری

نادرخان در زمان امان الله وزیر جنگ و سپهسالار بود، برادرانش نیز مناصب پر درآمدی داشتند. بعد از مدتی امان الله متوجه شد که نادر خود را برای سلطنت آینده افغانستان آماده میکند. از این رو او را به عنوان وزیر مختار کشور در پاریس فرستاد، امّا درواقع تبعیدش کرد. نادر همراه اهل و عیال از طریق هند راهی اروپا شد، در هند، فرقه مشر علی دوست خان هزاره، که از رجال بزرگ نظامی بود، به خاطر عِرق و حمیت هموطنی و افغانیت، از نادر پذیرایی گرمی نمود و از هیچ نوع کمکی به او دریغ نورزید، کمبود وسایل سفر و لباس او و خانواده اش را از پول شخصی خویش فراهم کرد.<sup>۱</sup>

در اواخر سنه ۱۳۰۷ وقتی کابل به دست بچه سقا افتاد، نادر برای استرداد تاج و تخت به افغانستان برگشت، میان نیروهای نادر و بچهسقا در سمت جنوبی درگیریهایی رخ داد و در یکی از درگیریها سپاه نادر با شکست سختی مواجه شد و پا به فرار نهادند. حتی مارشال شاهولیخان، برادر نادر و فرمانده کل، در حالی که اسب خود را از دست داده بود و با حال تباه فرار میکرد، یک نفر هزاره که در زمان اماناللهخان جزو افسران دونپایهٔ نظامی بود، در این زمان در گردیز به سر میبرد، وقتی شاهولی را

۱. این سخن را عدهٔ کثیری از زبان فرقه مشر علیدوستخان شنیدهاند.

به حال فرار دید، اسب خود را به او بخشید تا از معرکه نجات یابد، شاهولیخان در اینباره چنین مینویسد:

«در این هنگام که من و رفقایم پیاده به راه افتادیم یک ساعت در میان گرد و غبار قافله راه می پیمودیم، سواری با اسب کبود از دور نمایان گردید. چون مرا دید عنان بازکشید و در کمال احترام سلام کرد و گفت نام من مرادعلی و از مردم هزاره می باشم. هنگامی که در رکاب باشی بودید (در زمان امان الله) من نایب کمند بودم و زیر دست شما خدمت می کردم. این اسب مال شخصی من است دریغم آمد که در این راه دور و سفر خطرناک شما پیاده بروید و من سوار باشم. این اسب را با زینش به شما بخشیدم».<sup>۱</sup>

در سال ۱۳۰۸ در اثر حماقت و نادانی سیدحسین، وزیر جنگ بچهسقا که به هزارستان لشکر کشید، مردم هزاره به ناچار علیه بچهسقا قیام کردند. از آن به بعد نيروهاي عمده سقوي مشغول سركوبي مخالفين شدند و كابل از نيروي مدافع خالي گردید. شاهولیخان از فرصت استفاده نموده به پایتخت حملهور شد و کابل را تصرف نمود، نادر به تخت سلطنت تکیه زد. اگر قیام هزارهها علیه بچهسقا نبود، نادر به تاج و تخت نمی رسید. پس با این حساب نادر سلطنت خود را باید مرهون هزاره ها ميدانست، و سزاوار نبود كه خدمات آن مردم را ناديده بگيرد. امّا از آنجا كه مهر و محبت و وفا و انسانیت در قاموس فاشیسم نیست، او نهتنها محبتهای این مردم را فراموش کرد بلکه از هیچ نوع ضدیت با این مردم دریغ نورزید، و نقشههای خائنانه بسیار طرح نمود. اوّلتر از همه فرقهٔ مشر علی دوستخان را قربانی نمود. نادر بعد از جلوس بر تخت خواست شکافی میان هزارههای هند (پاکستان امروز) وارد کند، رجال نظامی آنها را فریب داد. پیام دوستانهای برای علیدوستخان فرستاد و از او خواست تا به افغانستان بیاید و به این کشور خدمت نماید. علیدوستخان که یک فرد نظامی بود و استعداد خود را فقط در این زمینه بروز داده بود، از مکتب سیاستبازی و دغلکاری سررشتهای نداشت، به سادگی فریب خورد، از مقام و شخصیتی که در هند داشت چشم پوشید، و به کابل آمد. شاید خیال میکرد که در افغانستان وزیر دفاع مقرر خواهد شد! نادر ابتدا گرم گرفت و از محبوبیت او و دیگر سران هزاره برای جلب مردم به سوی خویش استفاده نمود. درست وقتی که پایههای

۱. یادداشتهای من، ص ۶۷، نوشته مارشال شاهولیخان، چاپ کابل.

سلطنت خویش را محکم ساخت، سران هزاره را به بهانههای پوچ زندانی، تبعید و یا مسموم نمود. علیدوستخان که دیگر راه بازگشت به سوی هند نداشت، به منصب تشریفاتی فرقه مشری قناعت کرده و بعد از مدت کو تاهی بازنشسته شد، نادر با یک تیر دو نشان زد. از طرفی علیدوستخان را منزوی نمود و از طرف دیگر هزارههای هند را از قدرت انداخت.

نادر و برادرانش آنگاه نقشههای از قبل تعیینشدهٔ خود در مورد هـزارسـتان را به مرحله اجرا درآوردند. اسلحه مردم را جمع آوری کردند. مأمورین دولتی را به ظلم و ستم و رشوهستانی تشویق می کردند. یک پلیس به تنهایی می توانست اهل یک منطقه را به آتش بکشد. هر گاه پول پلیسانهاش به طور کامل نمی رسید و یا غذا باب طبعش نبود خیلی ساده یخهٔ لباس و یا آستین دریشی خود را یاره می نمود و مدعی می شد که اهل فلان محل و یا فلان شخص او را زده لباسش را پاره کرده است و آنوقت مردم یک منطقه در آتش می سوخت. از سوی دیگر مأمورین دولت که باید حافظ امنیت باشند، مردم را به بهانه های گوناگون به جان هم می انداختند، تا بازار رشوهستانی آن ها گرم شود. از اینرو یک حاکم و علاقهدار در مدت دو تا سه سال که در هـزارسـتان حکومت می نمود، از پول رشوه به یک میلیونر تبدیل می شدند. کوچی ها به نوبهٔ خود حکومت میراندند، اموال قاچاق از هند آورده، به چندبرابر به سر مردم می فروختند و درعوض املاک مردم را تصاحب می نمودند. آن ها دستور داشتند که از روی عمد، کشتزارها را پایمال کنند، مراتع را از بین ببرند، و علوفه دروشده را نابود کنند، در تمام درگیری هایی که میان مردم و آنان رخ می داد، دولت طرف آن ها را می گرفت، زخمی شدن يک شتر چندبرابر قتل يک نفر هزاره تاوان داشت. کوچي ها به اين بهانه که در برابر حملات گرگ از گلههای گوسفند دفاع میکنند، آزاد بودند که اسلحه حمل کنند. امًا هزارهها حق حمل اسلحه نداشتند. مأمورين دولت به بهانههاي گوناگون، سند املاک این مردم را به اسم آن ها ثبت می نمودند.

درست وقتی که کارد به استخوان میرسید بعضی افراد غیرتمند و شبجاع که تحمل آنهمه ذلت و زبونی را نداشتند، خود و خانواده و اقوام خود را در معرض هلاکت دانسته به ناچار قیام میکردند (به اصطلاح دولت، یاغی می شدند) و دست به اسلحه برده تا وقتی که جان داشتند مقاومت میکردند و نیروهای اهریمنی و ستمگر را به درک می فرستادند. از جملهٔ آن شیرمردان این ها بودند: شهید نجف بیگ شیرو که با اهل و عیال و اطرافیانش در یک جنگ نابرابر به شهادت رسیدند. برگیدمحمّداسحاق جاغوری از عیاران معروف و دلاور، جعفرعلیخان کجاب بهسود در جنگ غوچی و کجاب با کوچیها، محمّد عیسی معروف به فقیربچه از لعل و سرجنگل، شیخامیر، ایضاً، از منطقهٔ مذکور، عبداللهبیگ، قربان زوار، یوسف بیگ و نعیمخان از شهرستان و بچهیاسین از خوات، برادران خَلَیْ از تیزک، بچههای شاهتقی از پنجاب، ارباب محمّدالله از بهسود، ملاخداداد لورو از دایکندی و چندین مقاومت دلیرانه دیگر که هرکدام به نوعی دست به اسلحه برده علیه مأمورین دولت و یا خوانین کوچی ایستادگی کردند و اغلبشان در این راه جان باختند و عمر جاودانگی یافتند.

داستان قیام مردم شهرستان به رهبری بچه گاوسوار و قیام سیداسماعیل بلخی متفکر بزرگ از اهمیت ویژهای برخوردارند. تفصیل این ماجراها از حوصلهٔ این رساله خارج است. با وجود تمام این ظلمها که بی شک به دستور مستقیم آل یحیی صورت میگرفت، دستهایی ناپیدا در میان مردم تبلیغ میکردند که شاه و وزرا از این ظلمها خبر ندارند، تمام بیدادها از ناحیه مقامات پایین صورت میگیرد، دامن مقامات بالا از این جنایات پاک است. حتی تبلیغ میکردند که شخص ظاهرخان در باطن شیعه است و به کربلا رفته، چشمش را حضرت عباس<sup>(ع)</sup> شفا داده است.

باری، بیداد رژیم آل یحیی را همه میدانند و احتیاج به تذکر ندارد. به نظر من، بزرگترین ظلمی که آنها به هزاره ها روا داشتند، این بود که ریشهٔ تاریخی این مردم را منکر شدند، تاریخ و فرهنگشان را نابود کردند، استعداد این مردم را کشتند و خفه کردند، و حتی وجودشان را نادیده گرفتند، گویا قومی با این نام در آن کشور اصلاً وجود خارجی ندارد. تلاش نمودند که در نشریات و جراید کشور حتی المقدور اسمی از این مردم برده نشود تا آنان به مرور ایام در تاریکخانه تاریخ به فراموشی سپرده شوند.

یکی از شاهکاری های علمی، فرهنگی، ادبی و تاریخی رژیم ظاهرخانی، تدوین و تألیف و چاپ دایر ةالمعارف آریانا است که در شش جلد ضخیم و در بیش از پنجهزار صفحه به زبان های پشتو و فارسی به چاپ رسیده است. در تألیف آن ده ها دانشمند و نویسنده افغانی شرکت و همکاری داشتند. از آن جمله: شهید علی اصغر شعاع، فیلسوف شهید محمّد اسماعیل مبلغ، شهید برات علی تاج، هم چنین دانشمند محترم علی رضوی، سیدمیر محمّد حسین هدی، علی محمّد زهما، دکتور عبدالو احد سرابی و غیره که متعلق به مردم هزارستان می باشند، مقالاتی نوشته اند. شماره مقالات و پروتکل هایی که به قلم مبلغ در جلد چهارم آن به چاپ رسیده است، به ۸۴ موضوع

بالغ می شود و از برات علی تاج در جلد پنجم آن به بیش از ۲۹۰ پروتکل و موضوع مىرسد. در اين دايرةالمعارف حتى دربارهٔ شهرها، رودخانهها، كوهها، شخصيتهاي کماهمیت و رجال افسانهای اروپا و ایالات متحدهٔ امریکا مطالبی نوشته شده است. دربارهٔ اقوام پشتون و حتی شاخههای بسیار کوچک آنها، همچنین دربارهٔ رجال شان و افراد خاندان نادري مفصل قلمفرسايي شده است. پس به طور طبيعي انتظار ميرفت که در ذیل اسم «هزاره» چند صفحه مطلبی نوشته می شد و یا لااقل چندسطری مطلب می نوشتند. امّا بی انصافی را نگاه کنید که حتی یک کلمه در اینباره ننوشتهاند. فقط در ذیل اسم «هزارستان» چندسطری چنین نوشته شده است: «هزارستان در تشکیلات حکومتی دارای یک حکومت اعلی و پنج حکومتی و یک علاقداری میباشد». آنگاه اسامی ولسوالیهای هزارستان را نام میبرد، همین و بس. گویا چیز دیگری قابل ذکر براي اين سرزمين و مردم آن و رجال شان وجود نداشته است. يعنى رژيم فقط سرزمين هزاره را میخواست، منهای مردم آن. من به یکی از نویسندگان دایر ةالمعارف أریاناکه از مردم هزاره بود گفتم اگر دیگران هزاره را فراموش کردند، شما که خود از این مردم بودید چرا؟ جواب داد: بسیار مقالات دیگر ما که باب طبع رژیم نبودند سانسور شدند و به چاپ نرسیدند. آنوقت تو انتظار داشتی که دربارهٔ هزاره چیزی به چاپ برسد؟ مگر متوجه نیستی که اسم آن را دایر ةالمعارف أریانا نهادهاند؟

این در حالی است که در بسیاری از دایرةالمعارف های جهان، بلکه در بعضی از کتب لغت و فرهنگ، در ذیل اسم «هزاره» کم و بیش مطالبی نوشته شده است. از آن جمله در دایرةالمعارف بریتانیکا، ج ۱۱، صفحهٔ ۱۹۹، دایرةالمعارف اسلامی، ج ۱، صفحهٔ ۲۲۴، دایرةالمعارف اسلامیه، چاپ مصر ذیل اسم افغانستان، دایرةالمعارف الاسلامیه الشیعه، جزء ۶، صفحهٔ ۲۲، چاپ بیروت، تألیف سیدحسن امین ذیل اسم افغانستان، دایرةالمعارف البستانی، ج ۴، ذیل کلمه افغانستان، دایرةالمعارف اعلمی، ج ۱۰۳، ذیل اسم هزاره، اطلاعات عمومی، حسن عمید، صفحهٔ ۹۲۹، دانش بشر، صفحهٔ ۱۰۱۴، اعیان الشیعه قسم الثانی، جزء اوّل، صفحهٔ ۹۸۹، منجم العمران، لغتنامهٔ دهخداو فرهنگ آنندراج، ج ۷، صفحهٔ ۴۵۷، فرهنگ نفیسی، ج ۵، صفحهٔ ۳۹۳۷، فرهنگ عمید و غیره.

محققین، خبرنگاران و نویسندگان خارجی وقتی راجع به هزاره و تعداد آنها از دولت چیزی می پرسیدند، رژیم تلاش می نمودند که این مردم را بی اهمیت و اندک نشان دهد. آمار جمعیتشان را از شصت هزار نفر بیشتر نمی گفت. از این رو بسیاری از آنان به اشتباه افتادند و در کتبشان همان آمار را ثبت کردند، از جمله محمّدشا کر لبنانی در مواطن الشعوب الاسلامیه فی آسیا، قسمت افغانستان، صفحهٔ ۶، جمعیت هزاره ها را شصت هزار نفر ذکر نموده است! در دایرةالمعارف البستانی، ج ۴، صفحهٔ ۶۰، تعداد قزلباشان افغانستان را دویست هزار نفر و هزاره را پنجاه و پنج هزار نفر نوشته است! در اعیان الشیعه، جزء اوّل، قسم الثانی، صفحهٔ ۳۸۹ ایضاً قزلباشان را دویست هزار و هزاره را شصت هزار ثبت کرده است!

ابوالعینین فهمی مصری در افغانستان بین الیوم و الامس، صفحهٔ ۱۱۸ نوشته است: که هزاره فقط ۳٪ جمعیت افغانستان را تشکیل میدهد.

مرتضی اسعدی در جهان اسلام، ج ۱، نیز جمعیت هزاره را ۳٪ نوشته است، در گیتاشناسی کشورها، صفحهٔ ۳۰، ۵٪ نوشته شده است، همین طور در بسیاری از کتب دیگر و حال آن که درواقع جمعیت هزاره اعم از شیعه دوازده امامی و اسماعیلی و سنی ۲۵٪ از جمعیت افغانستان را تشکیل می دهند و شاید هم بیشتر از آن باشند.

خاندان نادری از طرق مختلف به صورت مخفیانه و ماهرانه می کوشیدند که جلو رشد فکری، علمی و فرهنگی هزاره ها را بگیرند. ورود کتب های چاپ ایران و نجف اشرف در افغانستان ممنوع بود و حال آن که کتب چاپ شوروی به زبان پشتو و فارسی آزادانه وارد افغانستان می شد و در میان مردم مجانی و یا به قیمت ارزان پخش می گردید. حتی سفارت روسیه در کابل دو نشریه سلسله وار در سفارت چاپ می کرد و بین مردم پخش می نمود.

عبدالحی حبیبی که نسبت به هزاره ها تعصب شدید دارد، در مواردی ناچار شده است که به ذکر حقایق دردناکی بپردازد. او در سال ۱۳۳۱ نوشت که برای سی لک (سه میلیون) نفوس هزاره، ۵ باب مکتب ابتدایی ساخته نشده است.<sup>۱</sup> هاشمخان اخته عموی ظاهرخان در دوران صدارت خود طی فرمان نمبر ۸۷۵ به وزارت معارف مخفیانه دستور صادر نمود که از دخول فرزندان مردم هزاره در مکاتب عالی مخصوصاً مکاتب عسکری = نظامی جلوگیری نماید.۲

أزادافغانستان، ييشاور، شماره ٢٥، ١٣٣١، ص ٤.

بخش دهم **اقوام مراره** 

معرفی تمام اقوام هزاره از حوصله این کتاب بیرون است. من در این فصل به معرفی چند قوم مهم هزاره میپردازم که در مناطق دورتر از هزارستان زندگی میکنند و به خاطر فاصله مکانی و یا به خاطر تغییر مذهب و یا تغییر زبان ارتباط خویشاوندی و فرهنگی شان با مرکز هزارستان قطع گردیده است.

## ۱\_ هزارههای بدخشی

هزاره های بدخشانی شاید ناشناخته ترین هزاره های افغانستان باشند. تعداد آن ها در ولایت قطغن و بدخشان خیلی زیاد است. معلومات دهندگان بدخشانی اظهار کر ده اند که هزاره ها در آن جا کاملاً مقیم هستند. با وجود این، فروجن ، از هزاره های نیمه بادیه نشین در منطقهٔ کولاب واقع در شمال غرب بدخشان ذکری به عمل آورده است (مسکن های مخروط شکل، ساخته شده از نی این هزاره ها اشاره است به خویشاوندی آن ها با هزاره های ایماق شیخ علی). بابر از هزاره های رستاق و بدخشان سخن گفته است.۲

۲- هزاره لاچین هزاره لاچین قومی بودند که در اطراف بلخ و بلخاب و سنگ چارک زندگی میکردند و بر ضد چنگیزخان جنگیدند و بعد به سوی هند متواری شدند. چنانچه در صفحات قبل گذشت.

**۳\_هزاره قندوز** در ولایت قندوز اقلاً در حدود یازدههزار خانوار هزاره زندگی میکنند. بعضی سنی،

۲. مجله جنگ غرجستان، کویته، ۱۳۶۱، شماره ۱، ص ۲۹.

1. Varygin

بعضی دیگر شیعهاند. جمعاً به ∧قوم بزرگ تقسیم می شوند. به نام های: قرلق، نیک پی، مایل، هشتخوجه، دایکلان، نیمان، علی جمع و غیره. تمام این ها با مردم شیخ علی از یک تبار به حساب میآیند.

**۴-هزاره خلم یا هزاره «دولان جاوند»** هزاره خلم از زمانهای بسیار دور در مناطق خلم تا درهٔ صوف ساکن بودهاند. چنانچه شرفالدین علی یزدی در ضمن شرح حال امیرتیمور می نویسد: ۳۰۰ مرد از قوم «دولان جاوند» که هزاره خلم است در سلک ملازمان امیرتیمور درآمدند.<sup>۲</sup>

### ۵ ـ هزاره کیان

درهٔ کیان از مناطق زیبا و حاصلخیز افغانستان است که در گوشه شمال شرق هزارستان موقعیت دارد و شامل زینظر، زیجانی، بابه کلو، زیشادی، زیغوله میباشد و هرکدام چندین قریه پرجمعیت را تشکیل میدهند و همه هزاره است و مردم شجاع و مهماننواز میباشند." در مناطق «تاله»، «برفک» و «دره وادو» نیز تعداد کثیری از مردم

۳. تاریخ نوین هزاره، ص ۲۷۱.

- هزاره هاى و لايت كندوز، نوشته غرجستاني.
- ۲. ظفرنامه تیموری، تهران، ۱۳۳۶، ج ۱، ص ۵۹.

هزاره از اقوام هشتخوجه، علیجم و آهنگر زندگی میکنند که بعضیشان دوازدهامامی و بعضی اسماعیلیمذهب هستند.

۶- هزاره «گرگک» در شمال بغلان در حدود دو هزار خانوار، هزاره «کو هگدای»<sup>۱</sup> در هزاره «گرگک» در شمال بغلان در حدود دو هزار خانوار، هزاره «کو هگدای»<sup>۱</sup> در ولسوالی نهرین قریب دو هزار خانوار. هزاره «قوزی» در جنوب نهرین و شرق خانآباد ۱۲۰۰ خانوار، هزاره «تولی» در جنوب نهرین ۲۰۰۰ خانوار، هزاره «دله پسکندی» در غرب نهرین و شرق انداراب، هزاره «جویکند» به تعداد ۵۰۰ فامیل در خانآباد، هزاره «دای میرک»، حدود پانزده هزار نفر شامل طوایف خطای، خودی، چاچه، بیگ، مراد و مقصود در قریه های سرآسیا، شولوتو، زی مزید، نوامده، قبچاق، قره خوال، دیوانه قشلاق و بیست و یک هزار نفر در مرکز تخار، هزاره «چال» در سرحدات اشکمش، هزاره «قره باتور» حدود پانزده هزار نفر، هزاره «ینگی قلعه» در ولایت تخار، هزاره «بابوله» در قسمت هایی از سمنگان که شیعه و سنی اند، هزاره «کوکچنار» در بغلان به تعداد هفت هزار خانوار.

عبدالحی هزاره از قوماندانهای معروف از هزاره نهرین و بغلان از شخصیتهایی است که ضربات سنگین بر قوای متجاوز روس وارد نموده است. هزاره «نیمان» دوهزار فامیل در کوهستان شمال بغلان، هزاره «قلغ» در مناطق بین اشکمش، علی آباد و خان آباد، هزاره پلخمری مرکب از شیعه و سنی در مناطق اسلام قلعه، گورکانی، چشمه شیر، دشتک، علی جم، جنگ او غلی، دهنهٔ غوری، دشت نیمان، گاوی و غیره جمعاً از هشتاد و شش هزار نفر تجاوز میکنند. قیام جنگ او غلی و شجاعت کم نظیر مردم آن تا ابد بر تارک تاریخ افغانستان می درخشد. هزاره های «خینجان» در مناطق نوکر، چاکر، آتش الغو، کرم علی، کو هکدای و غیره می باشند.<sup>۲</sup>

در «القانه» یا «القانخانه» سرپل، عدهٔ کثیری از هـزارههای سـنیمذهب زنـدگی میکنند. در میمنه نیز عدهای هزارهای سکونت دارند. آنچه ذکر شد، فقط فـهرست

۱. اصل کوکهدای: کاکادای بوده است. پیشوند «دای» که در اغلب اسامی طوایف هـزاره دیـده مـیشود. در اینجا به صورت پسوند آمده است. چنانچه نام طوایف بهسود، داود جاغوری و... نیز به قول صاحب کشف النسب در اصل بهسوددای و داوددای بوده است. ۲۰ . تاریخ نوین هزاره، صص ۲۷۱–۲۸۴.

مختصری بود از هزاره های ولایات ترکستان که ارتباط بیشتر آن ها با هزارستان قطع گردیده است، اما هزاره های شیعی اثناعشری ترکستان بسیار زیادند که تعداد آن ها در حدود یک میلیون و نیم تخمین زده می شود و در مناطق مختلف ترکستان از جمله در شهر مزارشریف، چارکنت، شولگره، پشت بند، کشنده، درهٔ صوف، چمتال، پلخمری، هژده نهر، بلخاب، سنگ چارک، سرپل، اسمیدان کاشان، دولت آباد، چیل، آب خورک، چهار باغ و در بسیاری از مناطق دیگر زندگی می کنند و چون ار تباط شان با هزاره های مرکزی قطع نشده است و مردم ما با آن ها آشنایی دارند، لذا از تفصیل بیشتر در این باره صرف نظر می شود، زیرا که هدف ما در این رساله فقط معرفی اقوام فراموش شده هزاره می باشد. کسانی که خواستار تفصیل بیشتر باشند به تاریخ نوین هزاره، نوشته محمدعیسی غرجستانی مراجعه نمایند و در مورد هزاره های قندوز و بغلان و خان آباد و بدخشان، لازم است که در این رساله بگنجام بیشتر از آن است که در این رساله بگنجام

۲-هزاره تاتار تاتارها در مناطق وسیعی از حدود کوتل بادقاغ تارویی دوآب زندگی میکنند. لهجه هزارههای و سایر آداب و رسوم ملی خویش را حفظ کردهاند. همه حنفی مذهبند. و مردمانی اند شجاع، مهمان نواز و جوان مرد، اسب تاتاری از شهرت خاصی برخوردار است و مشتریان زیاد دارد. از شخصیت های معاصر مردم تاتار مولوی اسلام است که رهبری مجاهدین تاتار را به عهده دارد.

۸ هزاره پنجشیر هزاره پنجشیر از اقوام جهرعلی، بابعلی، سنگیخان، گلابخیل، دوستعلی و غیره تشکیل شده، جمعیت کثیری می باشند و در حصه دوی پنجشیر در مناطق «رخه» و «دره هزاره» زندگی میکنند. کلاً ۶ یا ۷ دره پرجمعیت را در اختیار دارند. در قیام پنجشیر پیشتاز بوده، ضربات مهلکی بر قوای متجاوز روسی وارد کرده اند و با احمد شاه مسعود همکاری نزدیک داشتند. قومندان حیات الله خان شریفی، فرزند حاج شیریف خان از مردان با کفایت و شجاع این خطه بود که با احمد شاه مسعود همکاری می نمود و در قیام پنجشیر نقش مهم داشت و در سال ۱۳۶۴ به شهادت رسید. ۹- هزاره های حنفی ولایت غور ولسوالی لعل و سرجنگل تماماً اثناعشریاند و در لسوالی پسابند غور قریب چهارهزار خانوار هزاره شیعه سکونت دارند. اما در دیگر ولسوالی های غور عدهٔ کثیری هزاره حنفی زندگی میکنند. چنانچه هزاره «غوله» (قوله) در ولسوالی تیوره در حدود ۴۰ خانوار، هزاره «سیاهبای» نیز در همین ولسوالی حدود ۴۵ خانوار، هزاره مغول در مناطق زرنی، شیخا و غیره سکونت دارند. هزاره «گودر» و «بای بوغه» و «دامرده» در حدود بیست هزار خانوار در ولسوالی تولک، هزاره «برات» و «بای بوغه» در حدود ۴۰ خانوار در ولسوالی شهرک، هزاره «دای» حدود ۵۰ خانوار در تولک. اقوام دیگر از مردم هزاره به نام های زی حسین و زی رضا در ولایت غور زندگی میکنند که گفته می شود در قرون اخیر به تسنن گراییدهاند.

هزاره مغول در ولایت غور، فراه، او به هرات، بغلان و سرپل پراکندهاند. مناطق زرنی، کاوان مغولان، غوزبیگک، خواجه رئوف، سنگمزار، در ولسوالی تیوره مغول می باشند. در ولسوالی او به هرات، مناطقی شافلان یا شاقلان، قریه بوران، کروغارس، ارزنه آباد، زمان آباد، قریه نو، سرپل او به، کاجه، یحیی آباد و غیره مغول می باشند. در ولسوالی کرخ در قریهٔ «بادام تو» ۶۰ خانوار مغولی اند. مغولان اند خوی، میمنه و بلچراغ با زبان و فرهنگ پشتو بیشتر مأنوس شده اند. مغولان خود را از اقوام اشرافی و خان زاده می دانند و چون با اقوام دیگر زاد و ولد کر ده اند تا حدودی دورگه شده اند و قیافه شان اندکی تغییر یافته است. زبان شان فارسی است، امّا مغولان او به تا ۵۰ سال پیش زبان مغولی را حفظ کرده بودند.

حدود نیم قرن پیش یک نفر روحانی بااستعداد امّا گمنام به نام «ملاعبدالقادر»، پسر ملاعبدالرئوف در قریهٔ «ارزنه آباد» اوبه زندگی می نمود و دارای تألیفاتی بود از جمله: کتابی در تاریخ مغول، رساله ای دربارهٔ لغات مغولی، و دیوان شعری داشت و به سه زبان فارسی، عربی و مغولی شعر گفته است. سید سلطان شاه همام استاد دانشکدهٔ ادبیات و علوم بشری کابل برای تحقیق دربارهٔ زبان مغولی و به دست آوردن کتاب های این مرد شخصاً در میان مغولان اوبه رفته و شرح گزارش مسافرت خود را در مجلهٔ آدیانها شمارهٔ ۴، مورخه اسد ۱۳۴۹، به چاپ رسانده است و من خلاصه آن را در این جا می آورم.

۱۰ ـــ هزاره مغول

مغولان فعلی افغانستان در نزدیک اوب حدود ۴۵ کیلومتری شرق هرات در قریههایی به نام ارزنه آباد، زمان آباد، قریه گرغاوس، در جنوب هریرود، شافلان، بوران شافلان و غیره زندگی میکنند. حدود ۴۰ سال قبل در این منطقۀ مردی زندگی میکرد به نام ملاعبدالقادر که به سه زبان فارسی، عربی و مغولی شعر می سرود. وی کتابی دربارۀ شجره و تاریخ مغول نوشته بود. این مرد فاضل در سال ۱۳۴۸ هجری قمری به رحمت حق پیوسته است. یک نفر سیاح خارجی که احتمالاً ژاپونی بوده کتابهای قلمی او را از نزد ورثه اش خریداری نموده و با خود برده است و فقط اوراق پراکنده ای از اشعار او باقی مانده بود که برای نمونه چند فرد شعر او که به زبان مغولی است در این جا آورده می شود:

> غریبید و قچرسو وای نندو جداید واکوسو وای نـندو ایرتوا ویلتوا یـلنوودیرمن غژردارا اوژتـو وای نـندو

ترجمه: در غــریبی بــماندم وای بـر مـن در جــدایــی بـمردم وای بـر مـن بیاییدگریه کنید خاک را بـالایم بـریزید در زیـر زمـین بـبینید وای بـر من قــیار اودیـنه دنـیا او ژتـو بیدت ببده غمی جـو را اوژتـو ایمه «قادر» دیـره بـالم قـیامت عذاب قـطان بـینه فـردا اوژتـو

بسبینید مسا در غـم و جـور هسـتیم بــبینید فــردا عـذاب سـختی هست

بیا بیا به پیشم از وصل بده کامم نام مراگم کردی بیا بیا به پیش من بشنو فغانهای شبها و روزهای مرا به طرف من نگاه کن بیا بیا پیش من در صحراها میگردم وصف ترا میگویم تسرا نسمیینم بیا بیا به پیش من

عسبقرنچی مسامنی ایسره ایسره اردامینی ساناسی فغان نودمنی ادورشسبان نودمنی ندون کی جموگتو مینی ایسره ایسراردامینی صحرا ز تو یابونمبی وصفی چینی کسنمبی چسنی الوژ نسمبی ایسره ایسره اردامینی روی من از غمت مانند کاه زرد است دلم آگاه شد بیا بیا به پیش من یک غریب زار هستم از غم افکار شدهام به کوهها فراریام بیا بیا به پیش من جانم را غم بسوخت و مرا به فغان آورد باشم یا نباشم بیا بیا به پیش من قرادر از غرم شرین مانند فرهاد شکوه میکند بیا بیا به پیش من سامان متو نورمنی شیرابه غمد و چنی اهگیرببچه اورمنی ایره ایره اردامنی نیکه غریب زاربهبی غمدسه انکابهبی اولازتو فسرابهبی ایسره ایرهاردامنی جسانمنی غسمدورگبهمنی فعاندوکبه ییاباشم اوگینه ایسره ایسره اردامنی شیرینه غمد و کیسنی «قادر» فرهادمتو اولا افستنه ایسره ایسره اردامسنی

چند نمونه از واژه های مغولی که عبدالقادر در کتابش آن را ترجمه کرده است: چوربگو: چکیدن. کاشی: کاسه. طبشی: طبق. آرپه: جو. غژر: زمین. شبترغی: ارزن. اِرْغَیْ: سیاه چوب. بغدی: گندم. المقره: چارمنهک. کهوک: کرسف. چالا: سوراخ. چیجی: کوه. سخسخ: دلدلک. کورگان: داماد. بیری: عروس. قرب: آفتابه. کوکو: آسمان. قلغی: دزد. قازق: میخ.<sup>۱</sup>

داستان شیرین دو دلباخته شیدا یعنی «مغول دختر و ارب بچه» که به نظم و نثر سینه به سینه نقل و خوانده می شود، ممکن است ریشه در تاریخ همین مغولان داشته باشد. و مغول دختر، احتمالاً دختر یکی از شاهان و یا خوانین مغول اوبه و یا غور بوده است.

اا\_نکودریان

هزاره نکودری (در بعضی منابع «تکودر» ضبط شده است): معینالدیـن زمـچی در روضات الجنات فی اوصاف مدینة هرات، ج ۱، ص ۴۳۵، چ تهران، ۱۳۳۸ ش، دربارهٔ این قوم نوشته است: «در سنه ۶۹۸ ه. امیر نکودری با سههزار مرد از عراق (ایـران) به هرات آمد و ملک فخرالدین کرت، ایشان را در محلات هرات وطن داد».

غبار مینویسد: «ملک فخرالدیـن کـرت گـروهی از عشـایر تکـودر مـغول مـقیم سیستانراکه بر ضد حکام مغولی ایران قیام کرده بودند، در پناه خود گرفت و گاه و ناگاه در حدود ولایت طوس به پیشقدمی هم میپرداخت».۲ نکودریان احتمالاً به هـمراه

مجله آریانا، شماره ۴، مورخه اسد، سال ۱۳۴۹.

۲. افغانستان در مسیر تاریخ، ص ۲۴۱. آقای جی. پی. تیت، مؤلف کتاب ارزشمند سیستان مطالب خواندنی (صص ۲۶۱ تا ۲۶۷) دربارهٔ طوایف نکودری سیستان درج نموده است، از جمله از قبرستان نکودریان و مقبره امیرنوشیروان سردار نکودر سخن گفته است. خود زن نیاورده بودند و از مردم افغانستان زن گرفتند، از اینرو فرزندانشان از طرف مادر دورگه شده اند و به تدریج دین مقدس اسلام را اختیار کردند و در میان سایر اقوام افغانستان از جمله در میان مردم هزارستان به تحلیل رفتند. گمان میکنم که هزاره های مغولِ هرات و غور و فراه که ذکرشان گذشت، قسمتی از بقایای نکودریان باشند. زیرا هم دورگه اند، هم زبانِ مغولی را حفظ کرده بودند، هم در همان مناطقی زندگی میکند که نکودریان در سابق در آنجاها سکونت داشتند. نکودریان سیستان بعدها در میان مردم هزاره منحل گردیدند. در برج جوزای ۸۵۷ هجری قمری، امیر تیمور بعد از فتح سیستان در بالای رود هلمند در جلگه ای که نکودریان در آن زندگی میکردند حمله برد. ساکنین حصار ممقتو، قلعه سرخ، قلعه دهنه تاقه، ایل تغجی و غیره که از هزاره نکودریان بودند به مقابله و دفاع برخاستند. تیمور بر همهٔ آنها غالب شد و کشتار عظیم نمود و از سر کشته شدگان کله منار ساخت و نکودریان به سوی هزارستان عقب نشینی کردند و حتی ملک ممقتو که سرکردهٔ نکودریان به دست تیمور زخم زده بود، اسیر شد و تیمور شناخت که او بر وی زخم زده، لذا فرمان قتلش را صادر کرد.

نکودریان در نقاط مختلف سیستان و قندهار علیه امیرتیمور مقاومت کردند و حتی تیمور در سیستان به تیر یکی از آنها از ناحیه پا به سختی مجروح شد و اثر آن تا آخر عمرش باقی ماند، لذا به تیمور لنگ مشهور گردید. گفته می شود که امیرتیمور در مدت عمر بیش از ۷۰ مرتبه زخمی شده است و اخیراً روس ها قبر او را شکافتند و در حین شکافتن قبر، دانشمندانی از کشورهای اروپایی و آسیایی حضور داشتند، از افغانستان احمدعلی کهزاد شرکت کرده بود. او می نویسد که اثر سی و چند زخم در استخوانهای امیرتیمور مشاهده می شد. مجسمه سازان ماهر روسی از روی استخوان جمجمه او مجسمه سر و صورت او را درست کردند.<sup>۲</sup>

۱۲ هزاره بادغیس هزاره بادغیس به نامهای هزاره خراسان، هزاره هرات، هزاره قلعه نو و هزاره دایزنیات نیز یاد می شوند. اقوام عمده شان به نامهای جمشیدی، دیزنگی، بهسودی، زیمات، برنقره، قهقهه، کندلان، بای غوغه، برات، گدر، کندا، قدی (خدی) قلمنی، لاغری، مامکه، جعفری، قبچاق، خواجه، فرستان، کاکه، ایسمبوغه، بوبک، بای غور، میرمیرک، عبدل، بیکوجی، بروتی، گدی، کوهگدای، سرخابی، ایکنوکه و غیره یاد

ظفر نامه تیموری، ج ۱، ص ۲۷۲.
 ۲. مجله آریانا، مقاله احمدعلی کهزاد.

می شوند که هر کدام از این طوایف به شاخههای بسیار تقسیم می شوند. جمعیت شان از دویست و پنجاه هزار نفر کمتر نیست و ولسوالی های کشک کهنه و نو، قلعه نو، جوند و غیره بیشتر از این مردمند و در گذشته در داخل شهر هرات و غوریان و نیز جمع کثیری از این مردم زندگی می کردند. احتمالاً قریب ۳۰۰ سال می شود که به تسنن گراییدهاند. زبان شان فارسی به لهجهٔ هراتی می باشد، امّا تعداد بی شماری لغات هزاره ای در زبان شان باقی مانده است. وجود این واژه ها می رساند که در گذشته زبان شان با گویش هزارستان یکی بوده است.

هزاره بادغیس تاریخ غنی و پر از نشیب و فراز دارد، مخصوصاً در تمامیت ارضی کشور در نواحی شمال غرب، فداکاری بسیار نموده اند و رجال بزرگ در میان شان ظهور کرده است. از جمله قافلان سلطان و میرخوشای سلطان رئیس هزاره های بادغیس و هرات در زمان نادر شاه افشار، درویش علی خان بیگلربیگی هرات در زمان احمد شاه بابا، آقای سلطان، بانی قلعه نو، محمّد شاه، بنیادخان هزاره، سکندر خان، آزاد خان، محمّد خان بیگلربیگی، کریم داد خان بیگلربیگی، شیر محمّد خان نظام الدوله، محمود خان بیگلربیگی، ابراهیم خان، شاه سوار خان حاکم مرو و غیره، هر کدام در زمان خود از مردان بزرگ و نام آوری بودند. مخصوصاً بنیاد خان هزاره، مرد بسیار شجاع بود و امروز معلم نیک محمّد از هزاره های بادغیس، مردی است که چند سال است رهبری

از روحانیون برجسته آنها در حال حاضر مولوی سعدی از قوم بهسودی است که مدرس مدرسه محمّدحسن صالحی می باشد. کتابهایی به نامهای افغانستان انقلابی، فقه قدری، رساله التوحید، جواهر العلوم فی تفسیر قرآن مجید و غیره تألیف نموده است. مولوی محمّد یعقوب، ساکن پده از قوم دیزنگی و مولوی خدابخش ساکن پده و مولوی مطیع هرکدام از روحانیون برجستهشان به حساب می آیند.

شاخهای از قوم هزاره دایزنیات در نواحی باخرز، تایباد، تربت جام ایران زندگی میکنند و مذهب تسنن دارند. سرتیپ یـوسفخان هـزاره، شـجاعالمـلک هـزاره و صولتالسلطنه هزاره از رجال مشهورشان بودند.

۱**۳-هزاره میمنه** نزدیک میمنه حدود ۵۰۰ خانوار هزارگی زندگی میکنند که متأسفانه اطلاع بیشتری دربارهشان ندارم. ۱۴ هزاره سرخ و پارسا در غرب ولایت پروان و شمال شرق هزارستان در ولسوالی لولنج دو دره بزرگ به نام «درهٔ سرخ» و «درهٔ پارسا» و جود دارد، که دارای درههای فرعی به نامهای «درهٔ وند» و «درهٔ قتندر» می باشند. ساکنین این درهها تماماً هزاره اند و جمعیت شان قریب به چهل هزار نفر می رسد. با آن که مذهب تسنن دارند، ولی تمام آداب و رسوم هزاره ای خود را حفظ کرده و به هزاره بودن خود افتخار می کنند. زنان شان همان لباس قدیمی هزاره ای را تاکنون حفظ کرده اند که بر لطافت، زیبایی و طنازی شان دوبرابر می افزاید.

هزاره های سرخ و پارسا مردمی اند شجاع، مهمان نواز و جوانمرد و بر ضد نیروهای روسی جنگ ها کرده و ضربات بسیار بر آنان وارد نموده اند. این جانب از نزدیک با آنان آشنا بوده ام. شهید قومندان اکرام یکی از مردان شجاع و رزمنده و کاردان درهٔ پارسا بود که در اواخر سال ۱۳۵۹ در یک درگیری شدید با قوای روسی در درهٔ سالنگ همراه ۹ تن دیگر به شهادت رسیدند. او از دوستان صمیمی من بود که مدتی همراه چند تن دیگر از پارساییان نزد این جانب دروس مبارزاتی و تعلمیات اسلامی را فرامی گرفتند. قومندان اکرام از خانواده فقیر و گمنام ظهور کرده و در اثر شجاعت و کفایت فرماندهی مجاهدین پارسا را به دست آورد. اما افسوس که عمرش کوتاه بود و خیلی زود به شهادت رسید. مردم سرخ و پارسا در گرفتن ولسوالی لولنج و فتح چهارده غوربند سهم فعال داشتند. در فتح چهارده، قومندان اکرام با گروپ توحید ترکمن همکاری نزدیک داشت و در چند مورد ما با هم عملیات داشتیم. در جهاد فرنجل وقتی عده ای از بودند که با کمال جوان مردی به کمک ما شتافتند.

شرح این ماجرا را در طی چند مقاله تحت عنوان «نبرد مسلحانه تـرکمن و قـول خویش» در مجلهٔ پیام مستضعفین به چاپ رساندهام، کسانی که خواهان اطلاع بیشتر باشند به آنجا مراجعه فرمایند.

۱۵۔ هزاره قول خول و قول لیج

در شمال چهارده غوربند دو دره به نامهای قول خول و قول لیج وجود دارد که ساکنین آن، همه هزارهاند و بعضی شان خصوصاً هزارههای قول خول مذهب تشیّع خود را حفظ کردهاند. جمعیت شان قریب به سه هزار نفر می رسد. مردمانی اند مهمان نواز، مهربان و باصداقت. در زمانی که در جبهه بودم از نزدیک با آنان آشنا شدم. در فتح چهارده به مجاهدین نان و غذا تهیه می کردند. تعدادی از درههای غوربند در گذشته مسکن هزاره بوده، امّا به تدریج هزارهها از میان رفتند و یا به سوی شیخ علی و درهٔ ترکمن عقب نشینی کردند. تنها سادات هزاره به خاطر سیادت شان در درهٔ سیدان غوربند باقی ماندند و مذهب تشیّع را حفظ کردهاند. در شمالی منطقهای است به نام «ده مسکین» که ساکنین آن نیز هزارهاند.

۱۶**- هزاره بدراو** ظهیرالدین بابر در قسمت معرفی توابع کابل مینویسد: یکی از بلوکات کابل «بدراو» است که در پهلوی اللهسای قرار دارد. او علاوه نموده میگوید صحرانشین این ولایت هزاره و افغانند. کلان ترین هزارهها، هزاره سلطان مسعود است.<sup>۱</sup>

# ۱۷ هزاره بغل یکی از اقوامی که اصالتاً هزارهاند اما روابطشان با هزارستان قطع گردیده، هزاره بغل میباشد. بیشتر این مردم در شمال کابل از کوتل «خیرخانه» تا «کاریزمیر» سکونت دارند.

## ۱۸\_هزاره کدی

هزاره گدی بیشتر در روستاهای چهارده کابل و قلعه فتحالله، ده مرادخان، اونچی، علاءالدینی، قرغه، قلعه قاضی، تنگی للندر و در دهات پغمان از جمله در بیگتوت، قلعه غلام حیدرخان، قلعه رسول و غیره زندگی میکنند. آنان از بقایای مردم بهسود و دای میرداد می باشند و چون با غیر هزاره ها زاد و ولد کرده اند، به گدی شهرت یافته اند. عده ای از آنان مذهب تشیّع خویش را حفظ کرده اند. اجداد آن ها در مبارزات ضد انگلیسی در دو جنگ اوّل و دوّم افغانستان و انگلیس سهم داشتند. مرحوم «پهلوان یعقوبگدی» که مذهب تشیّع خود را حفظ کرده بود و در «دهدانا» سکونت داشت، اصالتاً از چهارده کابل و از هزاره گدی بود. از جناب «پهلوان ابراهیم» شنیدم که مرحوم «پهلوان برات» نیز از هزاره های چهارده کابل بوده است، در دوران کشتی گیری افتخارات

۱. بابرنامه، ص ۸۹.

بسیار برای افغانستان کسب کرده و به اخذ مدالهای بسیار از: هند، روسیه، ژاپن، عراق، اندونزی، ایران، مکزیک و غیره نائل آمده است، او دربارهٔ پهلوانان افغانستان اطلاعات گرانبهایی دارد و بین سالهای ۵۴ تا ۱۳۵۶ همراه شهید علییاور وفا به گردآوری شرح حال پهلوانان افغانستان مشغول بودند. علییاور وفا روشنفکر مؤمن و متعهد و اقتصاددان در زندان حفیظالله امین به شهادت رسید. کتابی را که در شرح حال پهلوانان کشور اعم از شیعه و سنی نوشته بود، برای اجازه چاپ به وزارت اطلاعات و کلتور آنوقت فرستاد، امّا قبل از آن که اجازه چاپ داده شود، مرحوم وفا دستگیر و شهید شد.

باری، در گذشته جمعیت کثیری از مردم هزاره در کابل و اطراف آن زندگی میکردند و حتی در تغییر حکمرانان آن نقش داشتند. به قسمی که در سال ۹۱۲ هـجری وقـتی ظهیرالدین بابر برای کمک به شهزادگان تیموری از کابل به هرات شتافت، مغولان او را غیاباً از سلطنت خلع نمودند و درعوض پسرعمویش را به سلطنت کابل برداشتند.<sup>۱</sup>

گمان میکنم یکی از علل حملات او به هزارستان همین موضوع بود است. چند سال بعد وقتی همایون پسر بابر به کابل حمله نمود، میرزا کامران، حکمران پیشین تاب مقاومت نیاورده شبانگاه از «ارگ شاهی» خارج شده پا به فرار نهاد. امّا، در کوه شیر دروازه توسط هزارهها دستگیر شد. صبحگاهان وقتی هزارهها او را شناختند معذرتخواهی کردند و او را با احترام نزد «شیرم طغایی» فرستادند.<sup>۲</sup> هزارهها تا این وقت مخالف همایون بودند و از میرزا کامران حمایت میکردند. محمّد حکیم میرزا، نوهٔ بابر و حکمران کابل، سپاهی را برای جهاد به «کافرستان» (نورستان فعلی) فرستاد و به حکم مسلمانی شرکت داشتند. بایزید بیات میگوید: در سال ۹۷۸ هجری در شرق «بتخاک» کابل در کوتل گاو در «ده پلاس» که مسکن هزارهها بود، مهمان بوده است.<sup>۳</sup> در آن زمان عدهٔ کثیری از مردم هزاره در دهات کابل و نواحی شرقی آن و در مناطق بگرامی به مرادبیگ و فاضل بیگ منسوبند که فرزندان بابه بهسود بودهاند و خود بابه بهسود در به مرادبیگ و فاضل بیگ منسوبند که فرزندان بابه بهسود بودهاند و خود بابه بهسود در کوه قرق مدفون است. آثار جوی بهسود در دامنه کوه قرق تاکنون به جای مانده است و مین ام یاد می شرد.

همانجا. ۲. تذکرهٔ همایون و اکبر. ۳. همان.

۱۹\_هزاره اوغان و جرمان

هزاره اوغانی و جرمایی و شادی و نوروزی، قبایلی بودند که به خواهش سلطان جلال الدین سیورغتمش در نواحی کرمان ایران اسکان داده شدند. چون جلال الدین سیورغتمش بن قطب الدین در سنه ۶۸۱ هجری بر سریر حکومت کرمان نشست، از ابقاخان التماس نمود تا جهت محافظت سرحدات مملکت کرمان فوجی از لشکریان را به کرمان گسیل دارد. ملتمس او مبذول افتاد به حکم یرلیغ ایلخانی، عده ای از چریک مغول که ایشان را اوغان و جرما می گفتند، به کرمان اعزام شدند. بعد از فوت سلطان ابوسعید ایلخانی طایفه اوغان و جرمان از کسی فرمان نمی بردند و دائماً در اطراف شیراز و کرمان و گاهی تا حدود اصفهان و یزد تاخت و تاز می کردند. این طایفه ابواسحاق (آل اینجو) شاه ادب دوست و دادگر شیراز که ممدوح حافظ شیرازی بوده، از این طایفه مدد خواست. هزاره اوغانی و جرمایی در حدود یک قرن دارای قدرت اوننی همدو حافظ شیرازی بوده، از می می می مارز الدین مؤسس سلسله آل مظفر شیراز که ممدوح دافظ شیرازی بوده، از اوغانی ها و جرمانی ها داشت قدرت آنان را در هم شکست. بعد از آن تاریخ نام آنان

عبدالحی حبیبی به طور ضمنی آنان را از مردم افغانستان دانسته است. محمّدافضل ارزگانی هزاره جرمایی و اوغانی را با هزاره افغانستان از یک نژاد شمرده است. «هزاره شادی» و «هزاره نوروز» نامشان کمتر در تاریخ آمده، ظاهراً از نظر جمعیت و قدرت از دو قبیله دیگر کوچکتر بودهاند. این چهار قبیله هزاره به تدریج با سایر مردم آمیزش نموده و به مرور ایام در میان آنان به تحلیل رفتند و در «کهنوج» کرمان تا هنوز قیافههای مغولی مشاهده می شود که ممکن است از بقایای همان هزاره ها باشند. و در چند روستای کهنوج مردمانی از هزاره های قدیم کرمان باقی مانده که به زبان فارسی سخن میگویند و مذهب شیعه دارند، هرچند از تاریخ خود آگاهی ندارند، اما بعضی افرادشان میگفتند که در زمان های بسیار قدیم در افغانستان بودهاند. این احتمال که دسته های از آنان به افغانستان آمده باشند و در میان مردم آن جا به تحلیل رفته باشند، بعید نمی نماید.

٣. المختصر المنقول، ص. ٣٠.

دوضة الصفا، ج ۲، در احوالات امرای قراخطائیان كرمان.

۲. آل مظفر از طرف پدر فارسیزبان و از طرف مادر به قرهختانیان منتهی می شوند.

نمانده است، فقط یک قبیله از آنها که زودتر از همه مسلمان شده و با ایرانیان رفتار نرم و ملایم داشت به نام قبیله «نوروزی» نسل شان تا قرنها بعد باقی ماند. رئیس قبیله نوروزی «اخی ایکجه» نام داشت. احتمال دارد که تاکنون نسل این قوم در کرمان باشد. برای تحقیق بیشتر در تاریخ اوغان و جرمان رجوع کنید به تاریخ شاهی قراختانیان، تاریخ آل مظفر، روضة الصفا، حبیب السیر، تاریخ کرمان، لغتنامهٔ دهخدا.

# ۲۰\_ هزاره لوگر

در لوگر از زمانهای دور هزارهها سکونت داشتند. در کتاب سیر المتأخرین مینویسد: «چرخ» موضعی است از تومان لوگهر، مولانا یـعقوبچرخـی بـدان مـنسوب است. «سجاوند» از قراء مشهور آن است. در کوهستان آن بنگاه هزاره و افغان است.<sup>۲</sup>

هنگامی که همایون در هند مشغول جهاد بود، خواجه جلال الدین محمود را حاکم کابل مقرر نمود. خواجه مذکور از طریق «بنگش» و «تیرا» به سوی کابل حرکت نمود و در «دره ارباب» در قلعه «سفیدگاه» که به گردیز تعلق داشت فرود آمد و از آنجا کوچ نموده در «چشمهتره» که ته کوتل گردیز است، به جانب کابل فرود آمد. خواجه با سپاهیان خود از آنجا بر سر «هزاره لاغری» که مابین «ودق» (وردق) و «میدان رستم» مقر داشتند، تاخت. جمعی از آنها کشته شدند، گوسفندان و روانات (اسبها)شان به ضبط درآمد. خواجه با سپاهیان خود بعد از سهچهار روز به کابل آمدند.

مسکن هزاره لاغری به طور دقیق برایم معلوم نشد، امّا قطعاً در مناطق میان گردیز، لوگر، میدان و وردک بوده. «وردق» به احتمال قوی همان «وردک» امروزی است. در آیین اکبری نیز وردک بـه صـورت وردق ضـبط شـده است. در میان هـزارههای بادغیسیک شاخه به نام «هزاره لاغری» یاد میشوند، آیا اینان با اقوام لاغری لوگر یکی بودهاند؟

تاریخ هزارههای لوگر تحولات و تغییرات بسیار به خود دیده است. هىزارههای قدیم لوگر بارها تا سرحد انقراض رسیدهاند و باز در طول سالهای متمادی دستههایی از سایر اقوام هزاره به لوگر رفته و به هزارههای قدیم پیوستهانـد. از جـمله خـانواده عبدالخالق شهید که نادر راکشت، اصالتاً از هزارههای غزنی بوده که به لوگر رفته و بعد

- ا. وادی هفت واد، ج ۱، ص ۴۲۰؛ تاریخ مظفر، ج ۱، ص ۲۳.
- ٢. سير المتأخرين، ص ٧٥، ذيل كلمه كابل، چاپّ كلكته، ١٢٥٣ ه.

۳. تذکرهٔ همایون و اکبر، ص ۱۵۲.

به کابل انتقال یافتهاند. در این میان سادات شیعی لوگر کمتر صدمه دیدند و توانستند موجودیت خود را حفظ کنند.

هزارههای امروز لوگر از سه قوم عمده به نامهای قلمود، محمّد خواجه و دای میرداد تشکیل شدهاند و در چند نقطه لوگر از جمله در «پدخواو»، «محمّد آغه»، «خوشی»، «سرخآباد»، «گلنار» و غیره سکونت دارند. هزارههای لوگر چون ارتباطشان را با هزارستان حفظ کردهاند، بر مذهب تشیّع باقی ماندهاند. آنان از سال ۱۳۵۸ علیه نظام مارکسیستی کابل و تجاوزات روسها به پا خاسته، دوش به دوش با برادران اهل سنت علیه روسها جهاد میکنند.

## ۲۱ ــ هزاره پکتیا

طبق افسانه های به جا مانده، بهسود دو برادر بوده بهسود و مقصود (یا مسعود). اولاده بهسود، همین مردم فعلی بهسود می باشند. امّا اولاده مقصود در سمت جنوبی در میان افغانان مانده گار شده، به تسنن گرایش پیدا می کند و ارتباط شان با هزاره ها قطع می گردد. قرائن و علائم تاریخی نشان می دهد که در سمت جنوبی در گذشته های دور هزاره ها سکونت داشته اند. چنان چه در «دره پیچ» پکتیا در دهانه «خوله میدان». قبرستانی و جود دارد که آثار قبرها در حال محو شدن می باشد و در حدود ۵۰۳ قبر را می شود شمارش کرد. این قبور متعلق به مردم هزاره بوده است. «خاک هزاره» دهی است در ولایت پکتیا در ۴ کیلومتری سیفیدقلا (اسپینکلا). در منطقه «ژوب» پاکستان قلعه مخروبه ای است به نام «قلعه هزاره» که ساکنین اطراف آن می گویند: این این قلعه و جود داشته از زیر زمین تو سط صدها شاخ بز آب را به درون قلعه لوله کشی کرده بودند و جز ساکنین قلعه کسی دیگر این موضوع را نمی داستند. هزاره های پکتیا به احتمال قوی منقرض شده اند و یا در میان برادران پشتو به تحلیل رفته اند.

۲۲ **چچهزاره** این مردم کلاً در شمال شرق پاکستان زندگی میکنند و از ماورای رود سند تا سراشیبیهای کشمیر و حدود چترال و صفحات جبال هیمالیا تا وادی کاغان (قاغان) و گلگت گستردهاند. مساحت سرزمین چچهزاره، قریب سههزار مایل مربع بوده و جمعیتشان از یک میلیون نفر کمتر تخمین شده است. سرزمین این قوم از یک طرف به پنجاب وصل می شود و این منطقه توسط رودخانه «اباسین» آبیاری می گردد. دریای کنر در دره کاغان جریان دارد. منطقه چچ هزاره دارای بلندی های زیاد بوده، کوه های آن از جنگل های انبوه پوشیده می باشد. ارتفاع کوه های کاغان به ۱۹/۷۰۰ فوت می رسد. اَبُتآباد<sup>۱</sup>، هری پور، کاکول (کاهقول)، بالاکوت و ماتسیر از جاهای مشهور این منطقه است. اَبُتآباد و ننه کلی (ننهقلا) از مناطق خوب تابستانی بوده محصولات زراعی شان گندم، جواری، جو، شالی، نیشکر، باجره، تنباکو، پنبه و غیره می باشد. آهـن، زغال سنگ، سرمه و بعضی معدنی های دیگر دارد. صنایع دستی شان را پتوهای خرد و بزرگ و شال و غیره تشکیل می دهد.<sup>۲</sup> در شمال باختر لاهور به فاصله ۶ روزه راه روی جاده کابل و رودخانه باباحسن شهرکی وجود داشت، به نام «خراران» که هزارهٔ چچ در آن زندگی می کردند. هم چنین در شمال لاهور و در مغرب «وایهات» شهرکی به نام «فرخاله» بود که ساکنین آن نیز هزاره بودند.

عبدالحی حبیبی در مجله آریانه شمارهٔ پنجم، سال ۱۳۴۱، چچهزارهها را آریایی دانسته و حال آن که واقعیت خلاف آن است و چچهزاره با هزارههای افغانستان از یک نژادند. منتها در اثر مجاورت با برادران پشتون، زبان پشتو را فراگرفته و در اثر خویشاوندی با اقوام دیگر دورگه شدهاند. آداب و رسوم و همین طور بعضی از صنایع دستی شان ارتباط آنان را با هزارههای افغانستان مسجل می سازد.

محمّدافیضل ارزگانی، در صفحهٔ ۴۴ المختصر المنقول و حیاج زیینالعابدین شیروانی، در بستان السیاحه، صفحهٔ ۲۴۰، چچهزاره را با هزاره افغانستان یکی دانستهاند.

مارکوپولو، جهانگرد مشهور، «چچهزاره» را از هزارههای نکودری میداند. او میگوید: احمد نکودر، لشکر بزرگی ترتیب داد و از راه بدخشان به سوی کشمیر و لاهور لشکر کشید تا شهر دهلی را فتح کند. تاتارهایی را که با خود آورده بود، نسبتاً دارای رنگ و روی سفید بودند و اینها از زنان سیاهچردهٔ هند همسر انتخاب کردند و نژاد دورگهای را به وجود آوردند. اینان به «کراناس» (قراناس) موسوم شدند که به زبان مغولی دورگه را گوید. و از این مردم در ناحیه رودبار کرمان نیز هستند.

۲. شعر کامه مار دوبو وی صلص ۲۰۲۰، درجمه صمیمی، ۲۵۲۰ چاپ دهران؛ معود ن به معون اصیل «چگن یاسون» می گفتند که به معنی سفیداستخوان و نجیبزاده است و به افرادی که از طریق مادر دورگه شده

هزارههایی که پشتون و یا بلوچ شدهاند

از عنوان فوق شاید دچار تعجب شده باشید، امّا واقعیت دارد بعضی اقوام هزاره در اثر مجاورت طولاني با برادران يشتون و يا برادران بلوچ به مرور زمان زبان، فر هنگ آنان را فراگرفتهآند و به زبان پشتو و یا بلوچی سخن گویند. مذهب تسنن دارند و لباس جون آنان می یوشند. از آن جمله، هزارههای جلال آباد هستند. در گذشته، هزارههای بهسود مناطق وسيعي را در اختيار داشتند كه اين منطقه از حدود جلالآباد و بهسود مشرقي و لغمانها گرفته تا کابل و ميدان و جلريز و بهسود فعلي را شامل مي شد. بهسود مشرقي، قشلاقگاه و بهسود هزارستان ييلاقگاه اين مردم بود. هزارهها در قرون بعدی به تدریج از بهسود مشرقی و نواحی کابل و میدان به سوی متن هزارستان عقبنشینی کردند. امّا عدهٔ کمی از آنان استقامت ورزیده در بهسود مشرقی ماندگار شدند و به مرور ایام فرهنگ و زبان برادران پشتون را فراگر فتند و با آنان خو پشاوندی پیدا کردند و رابطهشان با هزارستان قطع گردید. یک نفر از دوستانم که از بهسود هزارستان است، می گفت: در بهسود مشرقی رفته بودم، یک نفر افغان که تا حدودی قیافهٔ هزارهای داشت، به زبان پشتو از من پرسید اهـل کـجایی؟ گـفتم: از بـهسود هزارستان. گفت: پس قوم هستیم، زیرا ما هم در اصل بهسو دی بو دهایم و اجداد ما یکی بوده، منتها شما از اصالت خود برگشته مذهب تشيّع را قبول كردهايد! با خنده و تعجب گفتم: مطمئنی که اشتباه نمیکنی و قضیه برعکس نیست؟

در طفولیت بارها از کهنسالان شنیدهام که میگفتند! بهسود مشرقی مسکن هزاره بوده است. این سخن را با تردید قبول میکردم، تا اینکه بعدها دیدم شواهد تاریخی گفتههای آنان را کاملاً تأیید میکند. از جمله سیدعلی کاتبی جهانگرد ترکیه عثمانی، متوفی ۹۷۰ هجری که در بین سالهای ۹۶۱ تا ۹۶۴ هجری از پیشاور به کابل آمده است، مینویسد: در اوّل جمادیالاولی از نیلاب به سوی کابل روانه شدیم، از کوتل خیبر گذشته به شهر «جوشلاکو» (جلالآباد کنونی؟) آمدیم و سپس به لمغان (لغمان) آمدیم با هزاران بلا از میان قوم هزاره گذشتیم و به کابل رسیدیم.<sup>۱</sup> پس هزارههای میان کابل و شهر جوشلاکو، به طور قطع همان هزارههای بهسود مشرقی بودهاند. در

بودند، «قراوناس» و یا «قرایاسون» میگفتند که به معنی سیاهاستخوان، غیر اصیل و دورگه می،اشد. قراوناس به صورتهای: قراناس، قرناس، قاروناس، قارناس، قراونه، کرناس، کراناس، کاروناس، کراوناس، کارناس نیز ضبط شده است و به هزاره نکودری نیز قراوناس میگفتند. نگاه کنید به یادداشتهای قزوینی، ج ۶، ص ۱۴۴۱: تاریخ الترک؛ احسن التواریخ، ج ۱، قسمت واژهنامه آن. ۱. مرآت الممالک، چاپ تهران، صص ۱۲۳–۱۲۵.

گویش امروز مردم بهسود مشرقی و مردم لغمانها، تعداد کثیری واژههای هـزارهای وجود دارد. در وزیرستان میان «توتی خیل» و «گنداب» در ولایت جنوبی، افغانانی زندگی می کنند که قیافه دورگه دارند و می گویند اصالتاً هزاره و از قوم مقصود می باشند. مهمترین قوم هزاره که فرهنگ و زبان پشتون را فراگرفتهاند، همانطور که ملاحظه فرمودید قوم چچهزارهاند. در چخانسور در نواحی مرزی میان افغانستان و ایران قبیلهای زندگی میکند به نام «دامرده» که فعلاً بلوچ شمرده می شوند و فرهنگ بلوچی را پذیر فتهاند و در اثر خویشاوندی با آنان دورگه شدهاند. امّا آثار هـزارگی در وجنات شان نمایان است. اینان بیشتر در خاک افغانستان زندگی میکنند، حدود ۵۰۰ خانوار میباشند. زندگیشان از راه دامداری تأمین میشود. اندکی زمین زراعبی نیز دارند. دارای خیمه و خرگاه می باشند. پیر مردانشان می گویند: ما، در اصل هزاره، از قوم دامر ده می باشیم. پدران ما دو برادر بو دند، نیای بز رگ ما دختر برادرش را برای پسر خویش خواستگاری میکند، امّا برادرش آن دختر را به کسی دیگر میدهد، این مسأله باعث دل رنجی میان دو برادر می شود و نیای ما به عنوان قهر از برادر خود جدا شده همراه زن و بچه و عیال و خدمه و متعلقین در میان بلوچ ها ساکن می شود و برای پسر خویش از مردم بلوچ زن می گیرد. از آن تاریخ به بعد ما برای همیشه از مردم هزاره جدا افتادیم. مردم «دامرده» در گذشته در غرب جاغوری تا نزدیک قندهار زندگی می کردند. شاخهٔ از قوم دامرده، فعلاً در حصه دوی بهسود سکنی گزیدهاند. (

تلاش برای تغییر هویت رژیم آل یحیی تلاش بسیار نمود که به وحدت و یک پارچگی مردم ما خدشه وارد کند و یا لااقل احساس ازخودبیگانگی و بی تفاوتی را در میانشان رواج دهد! لذا با تشبث به دلایل به محتوا، تعدادی از اقوام هزاره را هویت افغانی یا تاجیکی و یا بلوچی اعطا نمود! و حال آن که از نظر تاریخی و علمی هزاره بودن آنها مسلم بود. چنان چه در غرب دای کندی بعضی اقوام هزاره را تاجیک و بعضی را افغان و عدهای را بلوچ نام نهاد. تایمنی های غور را با استناد به کتاب جعلی پته خزانه پشتون قلمداد کرد. هزاره،

۱. دامرده: قریهای است نزدیک زرنج در ولایت نیمروز. بازار دامرده: بازارچهای است در مرکز شهر زابل.
 آقای جی. پی. تیت که در سالهای ۵-۱۹۰۳ در سیستان بوده است مینویسد: «در سال ۱۹۰۴ میلادی تعداد ۸۶۳ خانوار گشاورز نیز از ۸۶۳ خانوار گشاورز نیز از همین طایفه در منطقه یادشده زندگی میکردند. پی. جی. تیت، سیستان، به اهتمام غلام علی رئیس الذاکرین، همین طایفه در منطقه یادشده زندگی میکردند. پی. جی. تیت، سیستان، به اهتمام غلام علی ۲۰۰۰ در نیس الفانستان و ده است مینویسد: «در سال ۱۹۰۴ میلادی تعداد ۸۶۳ خانوار گشاورز نیز از مین طایف در مناحیه سیستان افغانستان زندگی میکردند و ۱۷۰ خانوار کشاورز نیز از همین طایفه در منطقه یادشده زندگی میکردند. پی. جی. تیت، سیستان، به اهتمام غلام علی رئیس الذاکرین، چاپ مشهد، ۱۳۶۲، ص ۲۳۶.

درهٔ سرخ را هویت تاجیکی داد. و حال آنکه مردم درهٔ سرخ با مردم هزاره ترکمن و مردم پارسا پسرعمو میباشند و اجدادشان یکی بوده، چطور میشود از سـه بـرادر دوتای آن هزاره و یکی تاجیک باشد؟!

لازم به تذکر است در مناطقی که هزارهها با اقوام دیگر هم جوار بودند و در قرون گذشته چون تعصب مذهبی و نژادی کم بود و از طرفی هزاره ها صاحب اقتدار بودند، اغلب خوانين هزاره در ميان زنان متعدد يكي دو همسر غير هزارهاي نيز مي گرفتند. اين مسأله باعث شد كه اولاد آن ها از طرف مادر دورگه شوند. خاندان نادري در اينگونه مناطق که مردمان دورگه بیشتر داشتند، تلاش بیشتر نمود تا هویت هزارگی مردم را منکر شود. استبداد وحشتناک رژیمها در طول دو قرن اخیر نیز مزید بر علت شد، و مردم در مقابل هویت جعلی و جدیدی که به آنها داده می شد، سکوت کردند. زیرا؛ در زیر چتر نام اقوام دیگر امنیت یا مصونیت بیشتری داشتند. سکوت گذشتگان، باعث سردرگمی و بیخبری نسل آینده گردید و آنان به ناچار باور کردند که هزاره نیستند. فاشیسم در انکار بعضی از اقوام هزاره، گاهی به دلایلی متشبث می گردید که حتی برای افراد بیخبر از تاریخ نیز خندهآور بود. مثلاً قوم «میربچه» را، که یکی از اقوام اصیل هزارهاند، از نسل «میرویس خان» غلزایی قلمداد نمود. در صورتی که واژه «میر» از «امبر» گرفته شده و در میان مردم هزاره مورد استعمال فراوان دارد. آنان به خوانین خود اغلب «میر» می گویند. جلگه «میرو» در وردک یکی از مناطق هزاره نشین بوده و خوانین هزاره در آنجا سکنی داشتند و قوم «میرو» در جاغوری یکی از اشرافزادگان هزارهاند و این کلمه به هیچوجه به زبان پشتو اختصاص ندارد. رژیم نادری، قوم «عبدلی» بهسود را فقط به خاطر آنکه نامشان با نام «ابدالی» مشابهت دارد به «ابدالیان پشتون» نسبت داد. در حالی که طایفه «عبدلی» شاخهای از قوم «درویش علی» بوده و شجرهٔ نسب شان کاملاً روشن است که به بابه بهسود می رسد. آیا این ادعا مضحک نیست که از یک قوم بزرگ تمام شاخههای آن هزاره باشند، الا یک شاخه آن! اصل «عبدلی» عبدالعلی بوده که در گویش هزارگی به «عبدلی» تبدیل شده است. تغییر عبدالعلی و عبدالحسین به «عبدل» در هزارستان شایع است.

جدایی هزارههای قدیم ساکن بدخشان، خانآباد، قندوز، بغلان، دوشی، کیلهگی، کیان، غورات و غیره از هزارههای مرکزی سبب شد که رژیم، آنها را نیز از هویت هزارگی محروم کنند. یک نفر از دوستانم که قیافهٔ بیشتر آریایی دارد امّا هزاره است، میگفت: میخواستم برای پسرم تذکره بگیرم، وقتی مأمور تذکره اسم قومم را پرسید، گفتم: هزارهام، مأمور یکهای خورد، سپس گفت: قیافهات به هزارهها نمیخورد، پس بهتر است بنویسم قوم تاجیک. گفتم: من هزارهام تو مرا تاجیک مینویسی؟ گفت: تو باید از من ممنون هم میشدی، من میخواستم به تو خدمت کنم، حال که نمیفهمی هرچه میگویی مینویسم. فردا پشیمان خواهی شد!

#### دوركهها

یک نفر صحابی بزرگوار خدمت پیامبر عظیم الشان اسلام<sup>(ص)</sup> عرض نمود که می خواهم همسرم را طلاق دهم. برای آن که من و او هر دو از نژاد عربیم و فرزندان ما همه شکل عربی دارند. مگر فرزند کوچکمان که تازه به دنیا آمده کاملاً سیاه پوست است. لذا من به همسرم ظنین شده ام، می ترسم که این فرزند از نطفه یکی از غلامان سیاه پوست باشد. پیامبر اسلام فرمود: این چه فکر باطلی است که می کنی. همسرت خیانت نکرده است و آن طفل مال خودت هست. علت آن که قیافه سیاه پوستان را دارد آن است که ممکن است یکی از اجداد و یا جدات شما و یا اجداد همسرتان سیاه پوست بوده، همانا که در نژاد آدمی زاد رگی هست که باعث انتقال صفات ارثی می شود، هرچند میان این نسل و نسل های گذشته اش ۷۰ پشت فاصله باشد.

علم امروز میگوید: یکی از اجزای «کروموزم» (رشته های درون هسته سلول) که به نام «ژن» یاد می شود، عامل انتقال صفات ارثی و خصوصیات جسمی و روحی پدر، مادر، اجداد و جدات به فرزندان می باشد. از دواج مرد و زن از دو نژاد جداگانه سبب می شود که فرزندان آن ها نیمی از خصوصیّات جسمی و روحی هر دو نژاد را داشته باشند. از نظر قیافه حد متوسط قیافه نژاد پدری و مادری دارا خواهد بود. اما گاهی استثناناً فرزند دورگه فقط قیافه نژاد پدری را دارد و گاهی بالعکس.

اگر یک قوم چندین نسل از طرف مادر دورگه شود، شباهتشان به اقوام مادری بیشتر خواهد شد. چنانچه این مسأله، در سلسله قاجاریه و سلسله بابریه هند به وضوح مشاهده می شود. اجداد امپراتوران مغول هند تا زمان بابر و همایون و اکبر بیشتر قیافه ترکی داشتند، امّا از آن بعد، قیافه هندی شان بر ترکی می چربد تا در نسل های بعدی کاملاً قیافه هندی می گیرند. قاجاریه که یکی از اقوام ترکمن بودند، در اثر ازدواج مداوم با اقوام غیر ترکمنی به تدریج قیافهٔ آریایی پیدا کردند. بعضی از اقوام قزلباش که اصالتاً ترکمن هستند نیز به همین سرنوشت گرفتار شدند. یعنی در اثر ازدواج مداوم با زنان غیر ترکی به تدریج قیافه آریایی به خود گرفتند. ترکمن های نوار مرزی ایران و افغانستان عادت داشتند که در طی حملات غافل گیرانه، دخترانی را به اسارت گرفته، بعد با آنان ازدواج کنند. از اینرو نسل های بعدی شان کم و بیش دورگه شدند. خوانین ازبک نیز به خاطر ازدواج با اقوام دیگر قسمتی از خصوصیّات نژادی خود را از دست دادهاند.

خلاصه به این طریق و به مرور چندین قرن، نسل دورگه در میان بعضی از طوایف هزاره پدید آمد از همه روشن، هزاره های باخرز و تربت جامان که در اصالت هزارگی شان تردیدی نیست، اما در اثر از دواج مداوم با طوایف آریایی به مقدار زیادی قیافه شان تغییر کرده است.

بنابراین، در شناخت اقوام و قبایل، رنگ و قیافه شرط اساسی نیست. بلکه آداب، رسوم، سنن تاریخی و اسامی طوایف و رجال و زبان و فرهنگ در تعیین هویت قومی نقش مهم و اساسی دارد.

بخش یازدهم ((**رامی**))

در میان مردم ما ضربالمثلی است که: «هزاره دی اوغوره زی». یعنی اقوام اصیل هزاره کلمه «دی» را به همراه دارد و اقوام اصیل افغان کلمه «زی» را.

دای چه معنا دارد؟ در پاورقی تاریخ ملی هزاره، صفحهٔ ۱۹ گـوید: دای بـه مـعنی قدرتمند، قوی، که مغولها آن را از چینیها گرفتهاند.

غرجستانی در کتاب شکست روس ها در هزارستان آن را به معنی شـجاع دانسته است. واژه «دای» که به صورت «تای» انیز آمده است، در زبان ترکی سابقهٔ زیاد دارد. در بعضی از منابع به معنی بزرگ و شجاع و قوم بزرگ و پرقدرت تفسیر شده است.

به ترکان «اویغور» که از طوایف متمدن و پرجمعیت ترک بودهاند، نام «دیدینگ لین» نیز اطلاق میشده است. ترکان بـه سـمرقند کـه در روسـتاهای آن قـبایل تـرک سکونت داشتند، «دای یوش» میگفتند.

این احتمال نیز هست که واژه «دای» ریشه در زبان چینی داشته باشد، ترکان اویغور و یفتلی آن را از چینی ها گرفته باشند.

یکی از امپراتوران چین در یک پیام دوستانه به شاه ژاپن لقب «تای۔نیه۔پونگکوک» اعطاکرد، که به معنای امپراتور سرزمین بزرگ خورشید طالع است. ژاپنی ها کلمهٔ نیه پونگ چینی را که دارای آهنگ زیبا بود به صورت جیه۔پن درآوردند، و سرانجام، اسم ژاپن از آن متولدگردید. ژاپنی ها معمولاً کلمه «دای» را که به معنای بزرگ است، پیش از کلمهٔ نیه پونگ آورده و به کشور خویش «دای-جیه پُن» میگفتند، یعنی سرزمین بزرگ آفتاب تابان. ۲

آقای هوگ ژان دودیانوس، سخنی دیگر در ایـنباره دارد؛ او مینویسد: تـداول عبارت دی در میان هزارهها دیده میشود، قرار تحقیق س. و. بلیو، این تعبیر با عبارت Dehel نزدیک است. اینها مردمی بودند که در قرن اول میلادی یا تخمین ۲۰۰۰ سال پیش با سکاها یکجا بر سرزمین افغانستان امروزی مسلط شدهاند.<sup>۴</sup>

مانند، تای بوغه، تای تمور و تایمنی که اسم سه طایفه هزاره است، و اصل آن دای بوغه، دای تسمور و دای منی بوده است.
 ۲. تاریخ جهان، ج ۱، ص ۲۴۹.
 ۳. اسلام و آراه و عقاید بشری، علامه یحیی نوری، چاپ ۴، ص ۱۸۳.
 ۴. هزاره و مغول در افغانستان، هوگ ژان دودیانوس، سیدعلی اکبر شهرستانی، مجله غرجستان، شماره ۱۴، ص ۵.

امروزه اسامی قریب ۲۵ قوم پرجمعیت هزاره با کلمهٔ دای شروع می شود. ایـنک تفصیل آنها.

ا\_ دایکلان

دایکلان همانطور که از اسمش پیدا است، یکی از بزرگترین و پرجمعیتترین اقوام هزاره را تشکیل میدادند و در دو نقطه دور از هم سکونت داشتند. دایکلان جنوب غرب هزارستان و دایکلان شمال شرق هـزارسـتان. امّـا، دایکـلان جـنوب غـرب هزارستان نواحی وسیعی از شمال قندهار تا ولایت هلمند را در اختیار داشتند.

غرجستانی می نویسد: «آنان در گذشته در علاقه های ساروان قلعه، گری، سنگین، گرشک، نادعلی، خلج، قلعه بُست، هزار جفت، قلعه سلطان، لکی، سوفار، بکله، ارغنداب، قندهار می زیستند. خاک بخش هزاره ها از حصه پوزه تپه شهر قندهار، که جانب مقابل چهل زینه آن است از طرف جنوب شروع می شده است. هزاره های گرشک و اطراف آن را تیمور لنگ به سوی مرکز هزارستان راند. بعدها میرویس خان هو تکی و شاهان افغان نیز بر هزاره ها فشار وارد کرده علاقه های زرخیز و پر میوه ارغنداب، دشت توپ، زمین داور، دهراود، و ترین را گرفتند و ساکنین اصلی آن مناطق را به سوی هزارستان راندند.<sup>۱</sup> امروزه تعداد اندکی از مردم دای کلان در ناوه میش و کیساب زندگی می کنند. ولی بیشتر جمعیت هزاره دای کلان جنوب غربی در طول مناطق وسیع می شود. این اسم از نظر تاریخی به همهٔ اقوام شیخ علی اطلاق می گردد. دای کلانی ها در مناطق ذیل زندگی می کنند دره ترکمن، سرخ و پارسا، شیخ علی قول لیچ، قول خول، حصه دوی پنجشیر، ده مسکین، دهـن غوری، تاله و برفک، حینجان، اندارب، خوست و فرینگ، نهرین، خان آباد، قلعه زال، تخار، چستان مزار شریف، بدخشان، دره سیدان غوربند و غیره.

شاخههای عمده اقوام دایکلان شیخعلی از این قرارند: خدیر، اللهداد، شیرک، منصور، دولتخانی، علی خانی، خوجهعلی، دره سرخ، قوتندر، وند، رحمانقلی، ابدال، فقیرالله، پاینده، زیاتا، شخه، بابه تول، مخفی، شادمحمّد، منصوربیگ، نایمان، کرمعلی، قلغ، خدایداد، غایبداد، امورداد، بابری، عبدالواحد، زیقاضی، زیعزیز،

۱. تاریخ هزاره، صص ۱۴۲\_۱۴۶.

شکرالله، خوشحال، توچی، میرکه، بالول، مقصود، زیکاکه، بابه علی، مهرعلی، سنگیخان، گلابخیل، دوستعلی، نیکپای، علیجم، هشتخوجه، ترموش، توخته، ابغه، طلا (تولی)، قغی، کوهگدای، جلمیش، عادل، ایام، شاک، شاهقدم، کشی، جمعلی، قوچنغی، خوجهعلی، و غیره.

# ۲\_ دایزنگی

دایزنگی شامل پنجاب، ورس، یکهولنگ، لعل و سرجنگل میشود. در حال حاضر بزرگترین قوم هزاره را تشکیل میدهند. مسلمان و مردم پاکعـقیده، درستکار، شجاع و ماهر میباشند. جمعیتشان از یک میلیون و پانصدهزار نفر کمتر نیست.

عمده ترین اقوام دای زنگی از این قرار است قوم آبه، ایسمیل، انده، التچی، اسدالله بیگ، ارداد، بچه غلام، بابه جی، باتورک، بیگل (بیگلی)، برفی، بهسودی، بوبک، بیکه، پتره، پیرقلی، پیرمزید، پینهزرد، تانی، تکانه، ترغی، چوچی، چنغری، چونک، حوسن (حسین)، حیدربیگ، خردکزیی، خوش آمد، خواجه احمد، خواجه داد، خودی (قودی)، خریده، دوسره، دلتمور، دوله، دولت، دوزک، رستم، زیآدم، زاهیدم، زیور، زغک، سهپای، شاهی، شخالا، شخه، شدکه، شاهمزید، صالح، علی ابدال، غوله، غلام علی، غیب علی، فردوس، قدم، قره قول دغی، کاره، کرم، کرگه، گوشک، لاکو، لکزایی، مقدم، محمود، مراد، میرکه، ماموتو، میربچه، میرهزار، میرزا، محمّد خوجه، محمّدبیگ، میررجب، نیکه، نورکه، نوروزبیگ، نجیب علی، یمک، یاری، پنگر، یرکه، ینگه.

**۳** دای چوپان دای چوپان قوم بزرگ و پرجمعیتی بود که در پشته قندهار در مناطق وسیعی تا حدود ولایت زابل و مقر گسترده بودند. از طرف شرق به دامرده جاغوری و از غرب به تناچه، بورکانه، چنارتو، سنگ رستم و چوره و از شمال به اولوم ارزگان و از جنوب به مناطق افغاننشین محدود می شد.<sup>۱</sup> ارغنداب جزو دای چوپان بود و قسمت هایی از ولایت زابل، نیز شامل دای چوپان می گردید. طوایف مهم آن دای چوپان شامل اقوامی چون شوی، اسفندیار، میاننشین، شیره، بوباش، امیر شیخ حسین، بایتمور، تیمورتاش، دوزی، عادل بیگ، صحبت خان، قارلیخ، بانده تو و غیره می شد.<sup>۲</sup>

ا. تاريخ نوين هزاره، صص ١٢٢\_١٢٤.

مردم دای چوپان خود را از اولاد امیر چوپان می دانند. مقبره امیر چوپان در «خاک چوپان» در نزدیک «غچال» گرشک قرار دارد و زیارتگاه است. مردم «میراگه» گزاب ارزگان که شامل اقوامی چون قاخی، زیلغانی، جاشه و غیره می شود نیز خود را از اولاد امیر چوپان می دانند. امیر چوپان از شخصیت های معروف تاریخی است و فرمانده سپاه و امیرالامرای سلطان ابو سعید ایلخانی بود. او چنان قدرت و شخصیتی کسب کرده بود که از ابو سعید فقط نام باقی مانده بود. امیر چوپان مسلمانی بود پاک عقیده؛ نیتِ صاف و سیرت نیکو داشت. آثار خیریه از او بسیار مانده و بقاع خیریه ای که در مصر و شام بنا نهاد ماحی آثار ملوک عجم است. از جمله نهر آبی است که از عرفه به مکه معظمه جاری ساخت تا اهالی مکه و حجاج بیت الله الحرام از این صدقه جاریه به رمند شوند.<sup>۱</sup>

امیرچوپان در زمانی که امیر عراقین بود در سال ۷۲۵ هجری دستور داد که از عرفه به مکه آب آشامیدنی کشیده شود و این نـهر در سـال ۷۲۶ تکـمیل گـردید و آب آن به قدری زیاد بود که مردم برای زراعت خود از آن می بردند.۲

امیرچوپان، در جوار مسجد پیغمبر<sup>(ص)</sup> در مدینه منوره برای خود مقبرهای ساخته و وصیت کرده بود که بعد از مرگ، او را در آنجا در کنار رسول خدا<sup>(ص)</sup> دفن کنند.<sup>۳</sup>

در بعضی تواریخ مینویسد که: جسد امیرچوپان را بعد از قتلش به مدینه منوره حمل نموده و در بقیع دفن کردند. من گمان میکنم که سر امیرچوپان بعد از آن که نزد سلطان ابوسعید فرستاده شد، به سوی مدینه حمل گردید و در بقیع دفن شد. امّا بدنش در منطقه «غچال» گرشک همانجا که مزارش هست باید دفن شده باشد.

### ۴\_ دایختا

دایختا قوم بزرگ و پرجمعیتی بود و در مناطق خاص ارزگان، گزاب، کیجران سکونت داشت و شامل اقوامی چون سلطان احمد، قوتعلی، مرادعلی، شاهعلی، حسینعلی و غیره می شد که از قوتعلی قوم پهلوان و از مرادعلی، قوم بهروز و نیکروز و خردی و باغوچار مشتق شدند.

۱. سفرنامه ابن بطوطه، ج ۱، صص ۴۶ تا ۲۴۹؛ ذیل جامع التواریخ، ص ۱۳۴. ۲. حرمین شریفین، دکتر حسین قرهچانلو، ص ۲۶. ۳. دایر ةالمعارف فارسی، ج ۱، ذیل کلمه چوپان و چوپانیان؛ سفرنامه ابن بطوطه، ج ۱؛ کمال الدین عبدالرزاق سمرقندی، مطلع السعدین، ص ۷۶. ۲. تاریخ نوین هزاره، ص ۱۷۷. ۵ ـ دای پولاد مردم دای پولاد در مناطق اجرستان، مالستان، کیجران و قسمت هایی از ارزگان گسترده بودند و شامل طوایف بسیار و جمعیت بی شمار می گردیدند. مردم دای پولاد و دای ختا در زمان امیر عبدالرحمان به شبه انقراض دچار شدند. عدهای از آنان در دره فولادی بامیان زندگی می کنند.

**۶ دای میرک** طوایف دای میرک بیشتر در صفحات شمال در نواحی شولتو، قر ،خوال، دیوانه قشلاق، سرآسیاب، دهن غوری، بوینقره، چیل آبخورک شولگره و چارکنت و مناطق دیگر ترکستان زندگی میکنند. اقوام عمده شان به نام های ختا، خودی (قودی)، چاچه، بیگمراد، مقصود، قبچاق، زی مزید، نوآمده و غیره یاد شوند. بیشتر مردم دای میرک حنفی مذهبند، شاخه های کوچکی از آنان در قرهباغ زندگی میکنند.

۲\_دایه
دایه، منطقه وسیعی از شمال شرق قندهار تا حدود جاغوری را شامل می شد. ساکنین
آن در اثر فشار رژیمهای گذشته مخصوصاً در زمان امیرعبدالرحمان به نابودی و
انقراض دچار شدند.

۸ ــ دایمیرکیشه
دایمیرکیشه شامل اقوام جاغوری، قرهباغ، خواجهمیری، جغتو و ناور می شد.

### ۹\_ دایمیرداد

مردم دای میرداد در دو ولایت جداگانه موقعیت دارند. به عبارت دیگر، دای میرداد نام دو منطقه جداگانه است. اوّل دای میرداد وردک یا دای میرداد بهسود که در شرق هزارستان و غرب کابل واقع است، فاصله آن از «کوتل خرسخان» تا شهر کابل قریب ۸۰ کیلومتر است. مردم دای میرداد در گذشته در سراسر منطقه وسیع وردک تا نزدیک لوگر و از طرف شرق تا «نرخ» میدان، گسترده بودند. امّا امروزه سرزمین شان به یک پنجم تقلیل یافته است. جمعیت فعلی آن حدود سی هزار نفرند. دای میرداد وردک به سه منطقه عمده به نام های «دامنه گیرو»، «دامنه پیتو» و «تولخشه» تقسیم می شود. طوایف عمده آن از این قرارند تول اخته، طولو، دولت شه، قبلخ (خبلخ)، چورچی<sup>۱</sup>، کنگر، حیات، الودال، یرغه، باده، میرخوش، مزید، دوده، نرخی، مقصود، سیلمو، جمبوغه، چنگه، گوده، درغون، پیشکر، قلندری، مومد، دیوگان، سوته، بمبی<sup>۲</sup>، فخری، درنمان و غیره. دای میردادی های نرخ و میدان در قرون گذشته فراری و یا منقرض شدند. تنها سه چهار قریه کوچک به نام «دای میرداد» نزدیک زی منی میدان تا هنوز باقی مانده که مذهب تشیّع دارند و زی منی یکی از طوایف هزاره بوده که نام شان بر این منطقه باقی مانده است.

دوّم دایمیرداد درهٔ صوف در ولایت سمنگان می باشد. مردم هر دو دایمیرداد منشأ نژادی مشترک دارند. اقوامی که در دایمیرداد بهسود زندگی میکنند، اغلب همان اقوام در دایمیرداد درهٔ صوف نیز وجود دارند.

### ۱۰\_ دایکندی

دایکندی یکی از ولسوالی های پرجمعیت است که نفوس آن به دویست هزار نفر بالغ می شود مردم شجاع و سلحشوری دارد. از شخصیت های تاریخی آن دولت بیگ است که معاصر شاه عباس صفوی بوده و بر نیمی از هزارستان حکومت میکرده است. دیگر عنایت خان هزاره است که حاکم دایکندی و نواحی اطراف آن بود. احمدشاه ابدالی وقتی به هزارستان لشکر کشید، عنایت خان سرسختانه به دفاع برخواست. داستان رشادت او به نظم و نثر در کتاب تاریخ احمدشاهی آمده است.

طوایف عمده آن از این قرار است. دولتبیگ، احمدبیگ، خوشحالبیگ، نظر، قنبر، ترکه، روشنبیگ، حیدربیگ، بیگعلی، خدیر، قودی (خودی)، دوده، موسی، عیسی، فیرستان، ساروان، نیکه، پیکر، چاوش، پاینده، آهنگر، اردوشاه، الک، موشان، قوزی، جشه، تارستان، تاجک، پیرقلی، قومعلی، عبدی، وسمه، بایبوغه، مامکه، عینک، ترموش، خوشک، مادی، جانیبیگ، بودک، سترگی، سرکین، غودول، یاردوست، شادی، درگوش، تیرکشته، پیرعلی، میرهزار، سونه، برات، صولت، علیکه، هابولی، و غیره.

**۱۱ ــ دایدهقان** دایدهقان هویت این قوم برای من معلوم نیست، جز آن که در غرب بهسود قوم بزرگی

I. Chavarchi 2. Bombi

۳. تاریخ، احمد شافعی، ج ۲، صص ۵۴۹\_۵۵۲.

زندگی میکند به نام «قوم دهقان» که از اولاده بهسود میباشد. این قوم به شاخههای ذیل تقسیم میشود دارو، دنده، کامل، آدینه، قودی، ایمن داد، پیرمزید و دولت.

۱**۲ ـ دایقوزی** مردم دایقوزی از بامیان تا خانآباد پراکندهاند. دستههایی از این اقوام در مناطق شیبر، سیغان و کهمرد، جنوب نهرین و شرق خانآباد زنذگی میکنند. هزاره دایقوزی نهرین و خانآباد حدود ۱۲۰۰ خانوار جمعیت دارد.

۱**۳ دایزنیات** به هزارههای بادغیس و هرات و غور دایزنیات گفته می شد که دارای جمعیت بسیار و قوم پر شماری می باشند.

> ۱۴ **دایملک** مردم دایملک در کیساب و ارزگان زندگی میکردند.

1**۵ ــ دای بیرکه** دای بیرکه مردمی بودند که بیشترشان در اجرستان و تعدادی از آن ها در مالستان زندگی می کردند.

۱۶ دای نوری در تواریخ خور شید جهان، حیات افغانی، در قالزمان و غیره از دای نوری ذکری به میان آمده است. امّا موقعیت آن برایم روشن نیست. جز ایسنکه در حصه اول بهسود در روستاهای گردن دیوال، ناورفراخ الوم و غیره قومی به نام «نوری» زندگی میکنند.

> ۱**۷ دایمیری** در بعضی منابع از دایمیری یاد شده است.

۱**۸ ـ دایدیغک** این قوم در قطغن در حدود آقچشمه و سمنگان ساکنند. بیشترشان مذهب تسنن دارند. **۱۹ ـ دایحقانی** در کتاب درة الزمان<sup>۱</sup> دایحقانی را یکی اقوام هزاره شمرده است که موقعیت آن برایم معلوم نشد.

۲۰\_ دایقلندر

از پیرمردان، این نام را زیاد شنیدهام، گمان میکنم که دایقلندر طایفه قلندر جاغوری و ارزگان باشند.

> **۲۱\_ دایختن** در بعضی از منابع این اسم دیده شده است.

۲۲ــدایکیو علامه قزوینی مینویسد: مغولان قندهار را «دایکیو» میگفتند. چنانچه اهل هند آن را قندهار گویند. دایکیو به معنی ولایت بزرگ است.۲

در کشف النسب از دیمیشه، الودی، داوددی، و بهسود دی نام برده است. در تهیه مطالب این فصل علاوه بر آنچه که از پیرمردان شنیدهام، از کتب ذیل نیز استفاده نمودهام: تاریخ نوین هزاره، کمیسیون مرزی افغانستان، اتنوگرافی هزارهها، درة الزمان، تواریخ خورشید جهان، حیات افغانی، بحر الفواید، صفحات ۴۲–۴۷ عین الوقایع، ذیل حوادث سال ۱۳۰۷، کشف النسب و غیره.

«دی» و «زی» واژه های فراموش شده همان طور که در ضمن فصول گذشته ملاحظه فرمودید، در اوّل اسامی تعدادی از طوایف هزاره واژه «دی» و «زی» به کار رفته است، مانند زینظر، زیجانی، زی شادی، زیغوله، زیمزید، زی حسین، زیرضا، زی مات، زی مراد، زی سوار، زی برهان، زی نصیر و... گفتم که «زی منی» و «زی ولات» نام دو منطقه ای در نزدیک میدان است که اسم خود را از نام دو طایفه هزاره گرفته که در قدیم در این دو ناحیه سکونت

درة الزمان تاريخ، شاهزمان، ص ۴۴۱.

۲. یادداشتهای قزوینی، ج ۶، صص ۱۷۸\_۱۸۰؛ این دایکیو ممکن است همان دایکلان باشد که در گویش محلی دایکلو گفته می شود. ۳ . کشف النسب، ج ۲، ص ۸۸. داشتند. این «زی» را با «زایی» که به معنی زاده است اشتباه نگیرید، زیرا این یکی در اوّل اسامی طوایف هزاره به کار میرود و آن دیگری در آخر اسامی قبایل پشتون و ندرتاً در اسمی بعضی طوایف هزاره نیز دیده شده است. مانند خردکزایی، کلوزایی، لکزایی و غیره.

پس کلمه «زی» که به عنوان پیشوند به کار رفته چه معنا دارد؟

جواب: باید اعتراف نمود که معنی «دی» و «زی» مانند صدها واژه دیگر به مرور ایام فراموش شده اند و نسل حاضر چیزی در این باره نمی دانند. یک نگاهی به اسامی جغرافیایی و اسامی طوایف و رجال گذشته بیاندازید متوجه می شوید که معنای بسیاری از آنها را نمی دانید. این گونه کلمات در ابتدا مسلماً دارای معنا و مفهومی بوده که اجداد ما آن را می دانسته اند. اما چون در فرهنگ نامه ها درج نشده اند، لذا به ورطهٔ فراموشی سپرده شده اند. امروز نیز بسیاری از واژه های اصیل هزاره ای دارند از بین می روند و بسیاری از واژه هایی که که امروز معانی آنها را می فهمیم و درک می کنیم و در تلفظ روز مره مان به کار می بریم، نسل آینده ممکن است از معنای آنها و یا حتی از و جود آن ها بی خبر بمانند مگر این که دوست داران فرهنگ هزارستان کمر همت ببندند و به جمع آوری فرهنگ عامیانه هزارگی اقدام کنند و فولکلور این مردم را از خطر نابودی نجات دهند.

از جمله واژههای فراموششده و مهجور، پسوند «سان» یا «سو» است که در آخر بعضی اسامی طوایف هزاره دیده میشود، مانند بولهسان، برغسان، قبتسان، کمسان و غیره.

#### هزارههای تکناباد

در سال ۶۴۸ هجری ملک شمس الدین کرت به قصد تسخیر ولایات جنوبی افغانستان با سپاه فراوان از هرات حرکت نمود. چون به نزدیک تکناباد (تگین آباد) رسید، در مرغزاری فرود آمد. تکناباد در آن زمان در اختیار هزاره ها بود و رؤسای شان به نام های هلقتونویین، قنقوردای و جاهو یاد می شدند. در این هنگام قنقوردای به شکار رفته بود. پسر خردسالش به نام «اباجی» از پدر جدا افتاده راه را گم کرده، با ملازمان خویش در بیابان به دنبال پدر می گشت، تا به پشت تپه ای برآمد، در آن سوی تپه خیمه و خرگاه ملک شمس الدین را مشاهده نمود و نشناخت که این خیمه ها از آن ملک است. لذا در غضب شده با دو سوار از بالای پشته فرود آمد، و بی هیچ رعب و دهشت در میان خیمه ها راند، با آواز بلند بانگ بر علمداران ملک زد و گفت: شما در این جا چه میکنید؟ مگر نمی دانید که این مرغزار متعلق به ما می باشد؟ ملک شمس الدین که جسارت آن پسرک را دید به سپاهیانش دستور داد او را بگیرند و نزدش ببرند. شاه کرت با زدن چوب پسرک را تنبیه کرد. سپاهیان هرات در اندیشه فرو رفتند و از آن می ترسیدند که مبادا هزاره ها از راه انتقام پیش بیایند و با هم می گفتند:

از این کار دیگر شود نام ما همه رزم باشد سرانجام ما پسرک شکایت به نزد پدر برد، امّا قنقوردای مرد خردمند بود و با هوشیاری آتش فتنهای راکه نزدیک بود شعلهور شود خواباند و به پسر گفت: این که ملک شمس الدین تو را چوب زده نه از راه دشمنی، بلکه برای تأدیب بوده که سزاوار آن بودی. رفتار قنقوردای باعث ازدیاد دوستی میان وی و شاه کرت گردید.<sup>۱</sup>

از اینکه شاهی پسرک خردسالی را تنبیه میکند، امّا درعوض سپاهیان او دچار بیم و هراس میشوند این معنا به دست میآید که هزارهها در آن زمان دارای قدرت و ابهت بسیار بودهاند.

**نکودریان سیستان** در سال ۶۶۷ هجری سلطان مظفرالدین حجاج از سلسله قراختانیان کرمان به سیستان رفت و یک سال در آنجا مقام کرد و با نکودریان آنجا جینگید. سرکردگان آنها به نامهای امیرجارود، دنقره و طغان یاد می شدند.<sup>۲</sup>

**آنهولی و تانهولی** آتهولی و تانهولی دو تن از شخصیتهای مذهبی و روحانی هزاره بودند که مردم برای هرکدام کرامات فراوان قائلند و مدفن هر دو زیارتگاه میباشد. بعضی از طوایف هزاره خود را از اولاد این دو تن میدانند. مزار تاتهولی در «دشت مزار» در نقطهای بین حصه دوی بهسود و برجگی واقع است و زیارتگاه خاص و عام میباشد.

ابنبطوطه جهانگرد نامدار، وقتی در سال ۷۳۳ هجری به سوی بهسود می آمده، خدمت «آتهولی» (اتااولیا) رسیده است. او مینویسد: حدود ۴۰ روز در خارج از شهر قندوز برای چرانیدن شتران و اسپان خود توقف کردیم. این محل، چراگاههای خوب و

ا. تاريخ نامه هرات، صص ۱۸۹\_۱۹۴.
 ۲. احيا، الملوك، ص ۸۴.

علف فراوان داشت و بسیار امن بود. امنیت این منطقه مرهون احکام شدیدی بود که از جانب «امیر برنطیه» (امیر پروان؟) مقرر شده بود. پیش از آن گفتهایم که مجازات دزدی در قانون ترک ها این است که هر کسی اسپی را بدزدد، باید آن اسب را با ۹ رأس اسب دیگر پس بدهد. از برکت این قانون مردم چارپایان خود را سر خود رها میکنند و فقط اسم خود را بر ران آن حیوان داغ میکنند که ما نیز همین کار را کردیم. از قندوز به سوی پنجهیر (پنجشیر) حرکت کردیم، در راه ما، کوهی بود که «هندوکش» نامیده می شد. يعني قاتل هندوها چون بردگان و کنيزکاني که از هند مي آوردند اغلب از شدت سرما و يخبندان در حين عبور از اين كوهها تلف مي شدند. بعد از عبور از هندوكش به پنجهير رسیدیم که به معنی پنج کوه هست. از آنجا به کوهستان «بشای» (بهسود؟) رسیدیم که زاویه «شیخ اتااولیا» در آن واقع است. اتا به ترکی به معنی پدر می باشد. در باره این شیخ گویند که ۳۰۰ سال عمر کرده است امًا به نظر من آدم ۵۰ساله رسید. مردم آن نواحی اعتقاد فراوان به او دارند. مردم شهرها و قراء و حتى پادشاهان به زيارت او مي آيـند. شیخ اتااولیا ما را اکرام فرمود و ضیافت داد. نزدیک زاویه شیخ در روی نهر آبی منزل كرديم. از آنجا به شهر بيرون رفتيم و با امير برونطيه (بيرونيه) ملاقات كرديم. او دربارهٔ من نیکویی و اکرام فرمود و به نواب خود در شهر غزنی نامه نوشت و سفارش مرا به او نمود. ابن بطوطه از پنجشیر از طریق بهسود و برجگی و کوه بیرون به طرف چرخ لوگر و سپس به غزنی رفته است. مراد از «بیرون» شاید پروان باشد و احتمال اینکه کـوه بيرون باشد، نيز هست.

چارلز ماسون (میسین) انگلیسی که در سال ۱۸۳۲ میلادی در بهسود رفته است، مینویسد: بعد از عبور از «سرآب اژدر» به زیارت تاتاولی (تاته) رسیدیم. این زیارت در برجکی واقع است.<sup>۲</sup> هماکنون در حصه دوم بهسود قومی سکونت دارند که به نام «قوم اتا» یاد میشوند که ممکن است از نسل اتاولی یا به قول ابن بطوطه اتااولیا باشند.

- سفرنامه ابن بطوطه، ج ۱، صص ۴۴۴\_۴۴۶.
- ۲. سفرنامه چارلز ماسون، میریزدانبخش، ترجمه اکرم گیزابی.

بخش دوازدهم **سراره کا در رمان تیموریان** 

.

۱- ظهور تیمور جهانگشا بعد از مرگ چنگیز حدود ۱۶۰ سال آرامش نسبی در آسیا برقرار بود، تا ایـنکه مـرد قهاری که اجدادش در چهار پشت با اجداد چنگیز یکی می شد به نام «تیمور» ظهور نمود. تیمور به معنی آهن است. این مرد مانند اسمش واقعاً مرد آهنین بود. وی بسیاری از سلسلههای سلطنتی را برانداخت و امپراتوری پهناوری که از غرب مـغولستان تـا شامات و مصر و از دهلی تا مسکو وسعت داشت بنیانگذاری نمود.

تیمور مثل چنگیز خونریز و بی رحم بود با این فرق که چنگیز مسلمان نبود و دین شمنی داشت و معتقد بود که از جانب «تنگری» یعنی خدای آسمان موظف است که مردم جهان را که عاصی شدهاند جزا دهد، امّا تیمور یک نفر مسلمان بود و آگاه از دستورات اسلامی. و اتفاقاً بیشترین صدمات او نیز به مسلمانان وارد گردید. تیمور بی شک از جهانگشایان بزرگ است زیرا هیچ جهانگشایی نیست مگر این که از روی شط خون عبور خواهد کرد. تیمور برای توجیه عمل خویش می گفت: جهان آنقدر وسیع نیست که گنجایش چندین شاه را داشته باشد، یک شاه برای همه جهان کافی است.

تیمور استعداد و حافظه خارق العاده داشت. به مطالعه کتب علاقه مند بود. قرآن مجید را حفظ داشت. در شام با علمای دمشق راجع به تفسیر قرآن مجید گفت وگو نمود و برتری خود را در مسائل فقهی و تفسیر برای آنان ثابت کرد. او در سال ۷۸۵ هجری از سمرقند به سوی افغانستان حرکت نمود و شهرهای این سرزمین را یکی پس از دیگری تسخیر کرد. در سیستان به ضرب تیر یکی از دلیران، لنگ شد. وی بعد از فتح سیستان متوجه گرمسیر قندهار گردید و هزاره نکودری را تار و مار نمود. «تخت سلیمان» و هزاره آقا و سایر مناطق گرمسیر را به ضبط درآورد و سراسر خراسان و هندوستان او را مسلم شد. پایتخت او «شهر سمرقند» بود و آن را به صورت عروس شهرهای آن روز درآورد. افغانستان ولایت کوچکی از امپراتوری عظیم او بود. تیمور بعد از آنهمه کشتارهای وحشتناک در آخر عمر خواست که دست از کشتار مسلمانان بکشد و از آن به بعد به جهاد علیه کفار و مشرکین بپردازد. بر اساس این قصد در سال ۸۰۷ هجری آماده یورش به سرزمین چین شد تا کفار چینی را به اسلام دعوت کند، لذا با لشکر عظیم به سوی شرق حرکت نمود، وقتی در منزل «اترار» که سرحد میان مغولستان و کشورهای اسلامی بود رسید، مریض شد و از دنیا رفت و جهانیان از رعب و وحشتی که از او در دل داشتند آسوده خاطر شدند.

اترار همان محلی است که غایرخان مرزدار سلطان محمّد خـوارزمشـاه کـاروان تجارتی چنگیزخان را غارت نموده بود.

بی تردید پیشرفت حیرت انگیز او مرهون تلاش و رشادت خود وی بوده است. او می گفت: «در جنگها کسی از کمک خداوند برخوردار می شود که عاقل و محتاط باشد، یک مرد بی عقل لیاقت برخورداری از کمک خداوند را ندارد». دلیری عبارت از این است که انسان با این که می داند کشته می شود، بدون ترس به سوی مرگ برود و اگر با حال ترس به طرف مرگ برود شجاع نیست». «استعداد، خداداد است اما باید آن را تربیت و تقویت کرد».

## ۲۔ تیموریان خراسان

تیمور لنگ در زمان حیات، هرات و شهرهای خراسان و ایران را به پسرش «شاهرخ» سپرد. بلخ، تخار، کابل، غزنی و قندهار را که هزارستان نیز جزو آن ها بود، به نواده خویش «میرزا پیرمحمّد» واگذار کرد. بعد از مرگ تیمور مناطق یادشده هـم چنان در تحت تصرف او باقی ماند. میرزا پیرمحمّد مرد کمآزار و کریمالخلق، امّا عیاش بود. بیشتر اوقاتش به خوشگذرانی میگذشت. او «پیرعلی تاز» را از حضیض گـمنامی درآورده به اوج سرداری رساند و امور کشور را یکسره به دست او سپرد. پیرعلی تاز چنان اقتدار یافت و مطلق العنان شد که به فکر استقلال افتاد. لذا در سال ۹۰۸ هجری یک شب به طور ناگهانی به سر میرزا پیرمحمّد ریخت و او را با تنی چند از خواصش به قتل رساند. سرزمین هایی را که جزو قلمرو پیرمحمّد بود تصاحب نمود. خبر قتل او در هرات به شاهرخ رسید، به خشم فرو رفت و برای انتقام در سال ۸۱۰ هـجری با لشکر گران به سوی بلخ حرکت نمود. از آنسوی پیرعلی تاز تا نزدیک سرپل شبرغان

۱. منم تیمور جهانگشا، مارسل بریون، ترجـمه ذبـیحالله مـنصوری، صـص ۲۵\_۲۳، تـهران، ۱۳۶۶. ظفرنامه تیموری، افغانستان در مسیر تاریخ، زندگی شگفتآور تیمور و حبیب السیر، ج ۳، صص ۱۹۹\_۵۴۱.

به قصد مقابله پیش آمد. امّا توان مقابله را در خود ندید، به ناچار به سوی «یکهولنگ» فرار كرد و در ميان مردم آن سامان پناه برد. شاهرخ بلخ را تصرف نمود و قلعه هندوان بلخ که توسط پدرش ویران شده بود، امر به تعمیر دوباره آن داد و «میرزا قیدو» یسر پیرمحمّد مقتول را به جای پدر به حکومت بلخ و کابل و هزارستان و قندهار منصوب کرد و خود به سوی هرات مراجعت نمود، و امیر مضراب بهادر، توکل برلاس، امیر شیخ لقمان برلاس و على بيگ بكاول (بكاول در تركي آشيز را گويد) را با يك دسته سياه برای دفع پیرعلی تاز به سوی یکهولنگ فرستاد. سپاه اعزامی شاهرخ با سپاه پیرعلی تاز در يكهولنگ روبه رو شده به مقاتله پرداختند. با اين كه على بيگ بكاول كشته شد، امًا سپاه شاهرخ موفق شد که عدهای از نزدیکان پیرعلی تاز را به یاسا رسانند و خود پيرعلي به سوي بدخشان فرار كرد و در آنجا «بايزيد بورلداي» امير بدخشان را با خود متفق ساخته با لشکر تازهنفس برای استرداد بلخ حرکت نمودند. میان سیاهیان او و ميرزا قيدو و شاهرخ در نزديک بلخ جنگ درگرفت، پيرعلي دوباره شکست يافت. مردم بدخشان از دور او پراکنده شدند. سیران «هـزاره» پیرعلی تاز، مخفیانه با هـم به مشورت پرداخته، گفتند: تا این کل نمک به حرام در میان ما باشد ما روی آسایش نخواهیم دید. لذا تصمیم به قتل او گرفتند و سرش را از صندوق تن جدا نموده در هرات برای شاهرخ فرستادند. حکومت بلخ و کابل و غزنی و قندهار و هـزارسـتان، همچنان در دست میرزا قیدو باقی ماند و به مرور ایام کار او بالا گرفت. بدخشان، گرمسیر، قندهار و سند تا حدود هندوستان بر وی مسلم شد و در آن بلاد چنان قوی شد که پیش «خضرخان» والی هندوستان پیام فرستاد که سکه و خطبه در ممالک هند از شهر قنوح تا ملتان به نام او کند و با وجود پادشاه مقتدری چون شاهر خ، او بر این نوع جاهطلبي اقدام نمود. شاهرخ که آن جسارتها را از وي مشاهده کرد، درصدد محدود كردن دايره اختيارات او برآمد.

در سال ۸۲۰ هجری از گرمسیر و قندهار برای شاهرخ گزارش رسید که پسر «سیفل» قندهاری و «ملکمحمد» که هرکدام از طرف وی حاکم ناحیهای از نواحی آن ولایت مقرر بودند، پیوسته با یکدیگر در نزاع و خصومت می باشند و به خاطر نزاع آن دو تن، قهراً مردم آن سامان به زحمت و محنت می افتند. شاهرخ برای رفع مناقشه آن دو و نیز برای اخذ مالیات از مردم هزاره تصمیم گرفت که بدان صوب رهسپار شود و زمستان را در کنار آب هیرمند قشلاق نماید. به دنبال این تصمیم در نیمه رجب، از هرات حرکت کرد و در نیمه شعبان در لب آب هیرمند که یورت قشلاق مقرر بود فرود آمد. روز دیگر امیرحسن صوفی از جانب قندهار رسید و امرای نامدار با لشکر به عزم ایلغار هزاره سوار شدند.<sup>۱</sup>

شاهرخ «ستیزو» را پیش میرزا قیدو حاکم بلخ و کابل و هزارستان فرستاد. قیدو در آن زمان در غزنین بود و برایش پیغام داد که به جهت تسخیر هزاره عازم آنطرف شده ایم و شما از طرف غزنین جنبش نمایید تا به اتفاق آنان را مطیع سازیم، مقصود شاهرخ علاوه بر تسخیر هزارستان به دست آوردن «میرزا قیدو» بود که دم از خودسری می زد. میرزا قیدو، منظور وی را درک نمود و خود را در چندقدمی خطر دید، لذا از غزنین به سوی هند فرار کرد.

شاهرخ چون می دانست که در میان اشرار جمعی اخیار خواهند بود که در سوء آعمال و قبح آفعال با آن بی با کان موافقت نخواهند نمود و هر گاه سپاه در آن دیار دست به اقتدار برآرد هر آینه آن بیچارگان پایمال محنت و بلا شوند، بینابرایین اول مولانا صدرالدین ابراهیم را که منصب عالی صدارت داشت، به جانب هزاره ارسال نمود تا کلانترانشان را نصیحت کند. سپس موکب شاهرخی از کنار رود هـلمند به جانب قندهار نهضت نمود، ۲۲ شعبان به ظاهر قندهار فرود آمد و امرای «میرزا بایسنغر» پسر شاهرخ از قندهار به ایلغار جانب هزاره مقرر شدند. در این اثنا مولانا صدرالدین ابراهیم که در میان هزارستان رفته بود، مردم آن دیار را با نصایح سودمند و مواعظ مردم هزاره اثر نموده، رؤسای آن قوم اظهار انقیاد کردند. اسپان صبا رفتار و شتران باربردار برای شاهرخ ارسال داشتند. در اواخر شعبان مولانا صدر از ستان مردم هزاره اثر نموده، رؤسای آن قوم اظهار انقیاد کردند. اسپان صبا رفتار و شتران بربردار برای شاهرخ ارسال داشتند. در اواخر شعبان مولانا صدر از هزارستان مراجعت نموده به عرض شاهرخ رسانید که هزارهها اظهار انقیاد نموده، عن قریب باربردار برای شاهرخ ارسال داشتند. در اواخر شعبان مولانا صدر از هزارستان مراجعت نموده به عرض شاهرخ رسانید که هزارهها اظهار انقیاد نموده، عن قریب رابردار برای شاهرخ ایسال داشتند. در اواخر شعبان مولانا صدر از هزارستان مراجعت نموده به عرض شاهرخ رسانید که هزارهها اظهار انقیاد نموده، عن قریب راری و سروران آن قوم به شرف بساطبوسی خواهند رسید. شاهرخ پسرش بایسنغر

متعاقب این احوال، بزرگان امرای هزاره مانند محمّد فیروز، خواجه آرام، قـدم و غیره به پیشگاه شاهرخ رسیدند و قبول باج و خراج نمودند. شاهرخ امیر شیخ لقمان برلاس را به تحصیل اموال هزاره ها فرستاد و بعد از چند روز خبر رسید که آن جماعت در ادای مال اهمال می نمایند و امیر صوفی ترخان با عده ای از امرای دیگر شـاهرخ به موجب فرمان، بر سر هزاره ها تاختند و آن قوم را به اطاعت درآوردند. در ۲۰ ذیقعده

۱. نیمه شعبان ۸۲۰ ه. روز دوشنبه ۵ میزان، ۲۷ سپتامبر ۱۴۱۷ م بوده است.

با غنانم و اموال هزارستان بازآمدند. شاهرخ در این سفر تمام سرزمین هایی را که تحت تصرف «میرزا قیدو» بود از او بازگرفته ضمیمه سلطنت خود نمود. قندهار و کابل و غزنین را به میرزا «سیورغتمش» پسر خود سپرد و امیرعبدالصمد را به حکومت گرمسیر تعیین نمود، امیرحسام را به کوتوالی قلعه قندهار مقرر کرد، خود با فتح و پیروزی به سوی هرات بازگشت.<sup>۱</sup> پس از آن تاریخ، ظاهراً رابطه دوستانهای میانه هزاره ها و حکومت شاهرخی برقرار گردید و در جنگها و فتوحات او گروهی از این مردم در سپاهیانش حضور به هم میرساندند. چنان چه در لشکرکشی به سوی عراق و اندربایجان در سال ۲۷۳ ه.ق. که به فرماندهی شهزاده بایسنقر بهادر (پسر شاهرخ) انجام گرفت، جمعیت انبوهی از مردم فراه، گرمسیر (هلمند) و قندهار و هزارهآقا<sup>۳</sup> و سپاهیان او گردیدند.<sup>۲</sup> مردم هزاره پیش از آن تاریخ به طور آزاد زندگی میکردند و از مسیاهیان او گردیدند.<sup>۲</sup> مردم هزاره پیش از آن تاریخ به طور آزاد زندگی میکردند و از کسی جز بزرگان خود اطاعت نداشتند. امّا از سال ۲۰۸ هجری به اطاعت شاهرخ درآمدند و بعد از مرگ او دوباره خود مختاری اختیاری اختیار کردند.

شاهرخ از پادشاهان علمدوست و هنرپرور بوده، خرابی هایی را که پدرش مرتکب شده بود تعمیر کرد. سرانجام در سال ۸۵۰ هجری از دنیا رفت. گوهرشادآغا از قبیله ترخان، ملکه او زنی نیکوکار، خیّر و بافضیلت بود. مسجد گوهرشاد مشهد و مسجد گوهرشاد هرات از بناهای این خانم است.

۳\_هزاره ها در زمان سلطان ابوسعید تیموری میرخواند می نویسد: در سال ۸۷۰ هجری در حالی که آرامش کلی برقرار بود، شنیده شد، جمعی از مردم هزاره که در ولایت گرمسیر و قندهار می باشند، متعرض آینده و رونده می شوند. شرح این سخن آن است که قوم هزاره که به «هزاره آقا» مشهورند، ایل و اولوس بسیارند، گله و رمهٔ بی شمار دارند و سال ها است که در آن نواحی به فراغت و

اطلاق شده است. هزاره خضر احتمالاً امروز به نام قوم «خدیر» یاد میشوند. زیرا هزارهها خضر را خدیر تلفظ میکنند. چنانچه حضرت خضر نبی را خدیر پیغمبر گویند. احتمال دیگر اینکه ممکن است این هزاره خضر با هزارههای خزر قرهباغ غزنی قابل تطبیق باشد. ۳. حافظ ابرو، زبدةالتاریخ، تصحیح سیدکمال حاج سیدجوادی، تهران، ۱۳۸۰، ص ۷۱۹.

۲. حبیب السیر، ج ۴، قسمت الاحوالات شاهرخ، مطلع السعدین، ج ۲؛ ۲۰ ذیقعده ۸۲۰ ه. چهارشنبه ۹ جدی، برابر ۳۰ دسامبر ۱۴۱۷ م بوده است.
 ۲. هزارهآقا، طایفه پرجمعیتی بودند از هزارههای گرمسیر هلمند و گاهی این نام به همهٔ هزارههای افغانستان

جمعیت روزگار میگذرانند و در زمان شاهرخ گاهی داروغه و محصل به آن حدود می رفت و اموال مقرری از ایشان مستخلص گردانیده به دیوان اعلی می رسانید و چون آن پادشاه از دار فنا به دار بقا رفت، مزاج روزگار به هم برآمد از هر طرف فتنهانگیزی سر برآورد و پادشاهان مملکت خراسان را چندان مهم کلی روی نمود که کسی را پروای قضایای مردم هزاره نبود. ایل و اولوس آنها چندین سال از روی فراغت و استقلال به جمع اموال و ضبط احوال خود ير داختند و با اين كه ايشان را هر گز سر داري و سری نمی بود، در این فرصت ملک و وزیر و امیر از خود مقرر ساختند، کریاس و درگاه و بارگاه پدید آوردند و اگرچه مال و منالشان از حد تجاوز نموده، هم چنان به قطع طریق و قتل نفوس می پرداختند و در این سال از قضای صحاری قبلماق تیا حدود عراق سلطان آفاق ابوسعيد را مسلم شد و تمام آن مملكت شرقاً و غرباً در قبضه اقتدار او درآمد. حکایت عصیان جماعت هزاره که یای از سرحد بندگی بیرون نهاده بودهاند، بر خاطرشان گران آمده، عزیمت بر تدارک آن مهم قرار یافت. لشکرها در ظل رأيت او جمع آمدند و موكب شاهي به طرف ولايت فوشنج نهضت نمود و از آنجا به جانب پل مالان و قروق هزار جریب میل فرمود. آوازه عزیمت خلافت یناهی سیل اضطراب و اضطرار در خانمان مردم هزاره انداخت و صولت لشکر اساس جمعیت آن ها را به يکبارگي مستأصل ساخت و آن بي پاکان، جان و مال خو د را در معرض خطر ديده در تدبير آن واقعه چارهاي جز آن ندانستند كه التجا به مشايخ عظام نمايند. بنابر آن ارباب و کلانتران اولوس آن قوم عریضه و اشتهار به دارالسلطنه هرات فرستادند و روی طاعت بر زمين ضراعت نهادند و از جناب ولايت مآب شيخ الاسلام نورالدين محمد التماس شفاعت نمودند و حضرت خلافت پناهی (ابوسعید) ملتمس شان را مبذول داشته، فسخ عزيمت نمود و عنان به صوب معاودت انعطاف داد و جناب فيضايل مآب مولانا شمس الدين على الفارسي به رسالت أن طرف معين أمد تا أن جماعت را نصيحت كرده در مقام اطاعت آورد و امیر نظامالدین احمدحاجی مقرر شد که اموال چندساله که تا غـایت نداده به وصول رساند و سلطان ابوسعید به همین قدر اکتفا نموده به هرات بازگشت. ۱

**۴\_ هزاره ها در زمان سلطان حسین بایقرا** بعد از ابو سعید «سلطان حسین بایقرا» به سلطنت رسید. این پادشاه مرد علمدوست و

مطلع السعدين، چاپ لاهور، ج ٢، صص ١٢٩٧\_١٢٩٨؛ تاريخ الفي، ص ١۶٣.

هنر پرور بود. وزیری داشت به نام «امیر علی شیر نوایی» که در فضل و خردمندی یگانه عصر بود. امیر علی شیر، کتب زیادی به ترکی و فارسی نوشت. طبع روان داشت اشعار آبدار گفته است و میرزا حسین بایقرا نیز به ترکی و فارسی شعر میگفت. در زمان او هرات مرکز علم و دانش شد. با وجود این صفات حسنه، او و دیگر تیموریان چون به عیاشی و خوشگذرانی عادت کرده بودند. همین امر سبب زوال و انقراض آنیان گردید.

در سال ۸۸۴ هجري امير ذوالنون ارغون از طرف سلطان حسين حاكم ولايت غورو زمينداور شد. ذوالنون مرد شجاع و دلاور بوده در جنگها از خود رشادت و جلالت زيادي نشان داده بود. در زماني كه او حاكم غور و زمين داور مقرر گرديد، در آن ولايت، اقوام هزاره نکودری استیلای تمام داشتند و به کمک اندیشه خیال نقش سرکشی و استقلال بر لوح خاطره می نگاشتند. ذوالنون ارغون با دستهای از مردان ایل و اولوس خويش متوجه آن صوب شد و در مدت ۴ سال ولايت مذكوره را به تصرف درآورد. اقوام هزاره سر انقیاد و طاعتگذاری بر خط اخلاص و فرمانبرداری نهادند. دیگر پیرامون خلاف و گردنکشی نگشتند. مال و خراج بر ذمت گرفته از مقام عناد و استکبار درگذشتند. بعد از مدتی چون سلطان حسین بایقرا، کفایت و لیاقت امیر ذوالنون را مشاهده نمود، علاوه بر غور و زمينداور زمام رتق و فتق امور قندهار، فراه، ساخر و تولک را نیز در قبضه اقتدار او نهاد. و فقط بعضی از شاهزادگان تیموری را به نوبت به اسم حکومت قندهار می فرستاد، ولی کارها به دست امیر ذوالنون بود. بالأخره ذوالنون در آن ولايت استقلال يافت و لواي ابهت و شوكت افراخته، يرتو انوار عدالتش بر ولايت شال و مستونك و سيوي و توابع و لواحق تافت و بي شائبه تكلف و غايت. تصلف آن جناب شجاعتي كامل، عدالت شامل داشت و در اداي وظايف و طاعات و عبادات همواره رأیت سعی و اهتمام می افراشت و چون به جمع نفایس و اموال و افزونی ابطال و رجال استظهار تمام پیداکرد، تمامی ممالک مذکوره را ملک خود تصور نمود و در ادای مال مقرر شرایط تغافل به جای آورد و حکومت قندهار را بـه پسـر بزرگتر خود شجاع بیگ تفویض فرمود و داروغگی ساخر و تولک را به عبدالعلی ترخان عنايت كرد، رياست غور را به امير فخرالدين و امير درويش مفوض ساخت و خود در زمين داور ساكن شد و در آن ديار عمارات عاليه برافراخت.

۱. ولايت «شال»، «مستون» (مستونک) و «سيوی» (سيبی) در خاک پاکستان قرار دارند، شال کـويته فـعلی است. ۲. حبيب السير، ج ۴، صص ۱۷۰ـ۱۷۱.

معین الدین زمجی اسفزاری دربارهٔ امیر ذوالنون می نگارد: گرمسیر به غور متصل است و از زمان خاقان مغفور شاهرخ تا وقت خلافت سلطان حسین میرزا، غور، گرمسیر و قندهار بلکه فراه و اسفزار از تعرض مردم هزاره نکودری عاجز و مضطر بود و به موجب فرمان همایون، ایالت آن دیار به امیر شجاع الدین ذوالنون تعلق گرفت. او به تأیید الهی تمامی آن دیار را از قتل و غارت و جرأت و جسارت آن قوم مصفی گردانید و به اندک روزگار به آتش تیغ آبدار دمار از آن بادپیمایان برآورد و آنچه آن شیرمرد به آن طایفه کرد مقدور کسی دیگر نیست و اگر در احوال آن تأملی رود آثاری که خالد بن ولید که حضرت نبوی<sup>(م)</sup> او را «سیف الله» فرمود، در اشاعت دین اسلام نمود، از این بهادر مثل آن به ظهور آمد. اگر به شرح و تفصیل صادرات و محاربات او کسی مکتوبی که حضرت اعلی سلطان حسین بایقرا در جواب سلطان یعقوب فرستاد، مکتوبی که حضرت اعلی سلطان حسین بایقرا در جواب سلطان یعقوب فرستاد،

و از غرایب اتفاقات آن که سلطان یعقوب کتابی به حضرت اعلی سلطان حسین میرزا ارسال نمود و در آن مکتوب اظهار شوکت و جلالت بسیار کرده بود. مشتمل بر آن که جانب گرجستان توجه فرمودیم و قلعه «لوری» و حصار «اخلاط» و چند حصن دیگر که در آن نواحی بود، فتح نمودیم. چون این مکتوب به هرات رسید، در همان روز رسولان و نوکران امیر ذوالنون از جانب گرمسیر رسیده بشارت فتحی که مردم هزاره را مستأصل ساختهاند با ۲۰۰ سر از گردنکشان آن قوم را آوردند. چنان چه در وقتی که قاصد عراق به پایه سریر اعلیٰ می رفت، سرها را در سر راه او ریختند و بنده (مؤلف روضات) حسبالأشاره این مکتوب را در جواب کتاب سلطان یعقوب

مکتوب حضرت اعلی در جواب سلطان يعقوب متضمن فتح هزاره

«در این وقت میمون که به فتوحات گوناگون مقرون بود از وصول طلیعه جنود آسمانی و نزول قادمه مواکب مواهب سبحانی اعنی نامه فتح آیت عالی جناب «سلطان یعقوب» که اخبار فتح اصحاب دین و کسر زمره کفره و مشرکین در ضمن آن بود، بهجت موفور و فرحت غیر محصور روی نمود و لاجرم بر طبق آیه کریمه: لَئِنْ شَکَرْتُمْ لَازِپدَنکُم. در خلال این احوال فتح باب نصرتی که سوالف دهور و سوابق شهور مطمح نظر اعاظم خواقین کامکار و وجههٔ قصد سلاطین ذوی الاقتدار بوده و تا غایت چهرهٔ تیسر آن بر

مرایای امانی هیچیک سمت تصویر نیافته، علاوه فتوحات روزگار و ضمیمه اتفاقات حسنة ايام خجسته آثار كشت. چون امر مطاع يا بَني إسراييلَ آذْكروا نِعْمَتي آلَتي أَنْعمت عَلَيْكم. اقتضاى تفاصيل آن مى نمايد، حال آن كه جمعى از اضاليل باغيه كه كميت ايشان نامعلوم و به «هزارهآقا» موسوماند، به کثرت عدت و اعداد و وفور قوت و استعداد و شوامخ جبال و شواهق تلال مستظهر و پای در دایره بغی و عناد نهاده، سر از گریبان بغي و فساد برآورده داشتند. لاينقطع غايت قصوى نيت و نهايت قيصاراي امنيت استخلاص وارد آن راه و طريق استيصال آن فريق بيراه و طريق مي بود، تا در اين ايام كه سپاه بهمن دست تطاول بر اطلال و دمن گشاده به مسامع جلال رسید که سلطان محمّد هزاره و محمّد جهانگیر که سد اسد و رکن اشد آن طایفهاند شعاب شواهق و مراتع و صعاب مواضع و مرابع بازپرداخته، با ده هـزار خـانوار و بـيست.هزار جـرار كمرار كـه شیاطین کار و زارند، در نواحی گرمسیر و سواحل هیرمند قشلاق میشی نـمودهانـد. بنابراین فرزند ارجمند قوت باصرهٔ سلطنت «سلطان ابو تراب بهادر» و از اعیان سپاه پناه مقدمالابطال و الشجعان، شجاعالدين ذوالنون ارغون بهادر كه در بحر حرب نهنگي است دریاکش و در مقام طعن و ضرب، آتشی است دشمنکش و گردنکش با فوجی از عساکر جرار کینهگذار بدین امر مأمور گشته متوجه شدند، تـا در روز پـنجشنبه دوّم ربيعالثاني به حكم وَ ذَوالنُّونَ اِذِ ذَهَبَ مُغَاضِبَاً مشارّاليه پيشتر از وصول رأيّت فـرزند ارجمند مذكور بدان جماعت ياغي و باغي ملاقي شده و نيران جدال و قتال را التهاب اشتغال داده، آن زمره بدکیش بر گرد او محیط گشته نقطه کردارش در میان گرفتند. مقارن این حال فرزند ارجمند با لشکری از رجال ابطال در رسیده و تلاطم امواج جنگ و غارت به نوعی استعداد داده که از غلغله و نفیر کوس ولولهٔ شهیق و زفیر طنین در طاس فلک دوار افتاد. چنانچه ۱۵۰۰ نفر از دلیران کار و دلاوران آن زمرهٔ اشـرار در عرصهٔ معرکه بی سر، نعال پایمال گشتند. آخرالأمر طاقت صولت دولت فرزند کامگار و بهادران نصرت شعار را نیاورده، روی گریز نهادند و بسیار دیگر بعد از فرار طعمه شمشير و تير و مقيد قيد تسخير و تاسير شدند و تمامي جهات و اموال و اثقال و احمال ایشان به تصرف سپاه ظفریناه درآمد و صورت قتال و استیصال «نکودر» که مقدمه این فتح همایون بود، در ازای باقی فتوحات عظمی و اتفاقات حسنی که روز به روز سمت ظهور و بروز مي يابد، أن قدر قدر ندارد كه پرتو التفات بر تفاصيل واردات أن بايد انداخت. ﴿

١. روضات الجنات في اوصاف مدينة هرات، معين الدين محمّد زمجي اسفزاري، صص ٣٤٣\_٣٥٤.

آشکار است که در این زمان تسخیر هزارستان کار آسانی نبوده است و مردم هزاره در پناه کوههای سر به فلککشیده یک قدرتی به حساب می آمدهاند. و سلطان حسین بایقرا با اینکه یکی از پادشاهان قدرتمند تیموری خراسان بود وقتی که بر مردم هزاره چیره می شود این چنین بر خود می بالد و حتی گزارش آن را به عنوان یک پیروزی بزرگ برای «سلطان یعقوب» پادشاه آق قوینلو می فرستد.

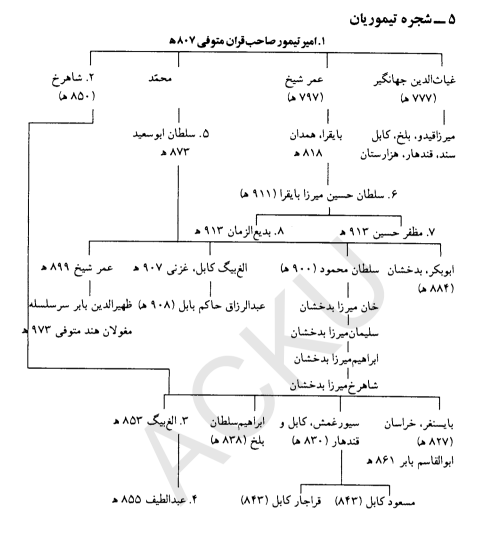
سلطان حسین بایقرا در زمستان ۹۱۱ در حالی که به دفع ازبکان شیبانی از هرات به سوی مرغاب حرکت نموده بود، در راه مریض شد و از دنیا رفت و کشور بزرگی را به هرج و مرج اداری و تجزیه طلبی شهزادگان خود سپرد. بعد از او برای مدت کوتاهی دو نفر از پسرانش به نام های بدیع الزمان و مظفر حسین با هم مشترکاً سلطنت کردند اما از آنجا که به عیاشی خو گرفته بودند و نیز به خاطر اختلافاتی که با هم داشتند، توسط از بکان شیبانی منقرض شدند. سلطان حسین در هرات متولد شد. در سال ۸۷۳ هجری به سلطنت رسید. مدت ۲۶ سال فرمان روایی کرد. زمان او علی رغم پیچیدگی های اداری و جنگهای شهزادگان، از نظر فرهنگ و دانش دوران ممتازی به حساب می رود. او به هم صحبتی دانشمندان و هنر مندان میل تمام داشت و دربارش مجمع اهل دانش و هنر بود. او می کوشید که از تعصب شیعه و سنی بکاهد و برای رفع مناقشات مذهبی می گفت: حقیقت امر را باید به خدا واگذار نماییم. شعری در این باره گفته است:

> ما به محبان عـلی و عـمر هیچ نگوییم ز خیر و ز شر حشر محبان علی بـا عـلی حشر محبان عمر با عـمر<sup>۲</sup>

خاندان تیموری در مورد مسائل مذهبی، سیاست مدارا و اغماض را مراعمات میکردند و آشکارا از هیچ فرقهای طرفداری نمیکردند.

سلسله تیموری، برخلاف خود تیمور مردمی بودند آبادکننده، دانش پرور و هــنردوست. دوران حکومت آنها عـصر طلایی افـغانستان محسوب میشود.<sup>۳</sup> قلمروشان شامل: ایران، ماوراءالنهر، افغانستان و قسمتهایی از سند میگردید. هرات پایتخت بود.

- هنر عهد تيموريان، نوشته عبدالحي حبيبي.
   ٢. كشكول ابن العلم، ص ١٩٢.
  - ۳. هنر عهد تيموريان، نوشته عبدالحي حبيبي.



بخ<sup>ش سی</sup>زدهم **امرای ارغو شهر سراره حاست** 

بنیانگذار این سلسله امیر ذوالنون ارغون است. او از طایفه ارغون و از مغولان زمان ایلخانی بود که سلطان بایقرا او را به خاطر همنژادی، هممذهبی و هملسانی اش با هزاره ها حاکم هزارستان مقرر کرد. امیر ذوالنون به همراه ایل ارغون و طایفه ترخان که از طوایف قدیمی هزارستان بود، توانستند به خوبی مردم هزاره را مطیع سازند. وی قلمرو خود را تاکابل، قندهار، سند و فراه گسترش داد. سلسله ارغونیه مردان فاضل و هنرمند بودند. از فضلا و هنرمندان تقدیر می کردند. اگر ظهیرالدین بابر در شرق و شاه اسماعیل صفوی در غرب ظهور نکرده بودند، امرای ارغونیه به یک سلسله قدر تمند تبدیل می شدند. مورخین معاصر افغانی از تاریخ سلسله ارغونیه به خاطر آن که متعلق به مردم هزاره اند، یادی نکرده اند.

## ۱\_امیر ذوالنون ارغون

امیرحسن بصری، پدر امیر ذوالنون از رجال شجاع و دلاور بود که در سلک ملازمان سلطان ابوسعید تیموری قرار داشت. بعد از ابوسعید چندروزی همراه پسرش ذوالنون به خدمت سلطان یادگار تیموری درآمدند. بعد از آن که قدرت به دست سلطان حسین بایقرا رسید، ذوالنون به خاطر شجاعت و تهوری که داشت منظور نظر او گشت و حاکم هزارستان شد. او بعد از چند سال استقلال یافت و دیگر از سلطان حسین بایقرا اطاعت نمی کرد و زمین داور را به عنوان پایتخت هزارستان انتخاب کرد. قندهار حکم پایتخت موقت و زمستانی را داشت. امیر ذوالنون سه هزار مرد مسلح از قوم ارغون و تعدادی از قبیله ترخان در تحت پرچم خود گرد آورد و حدود شش هزار نفر دیگر از سایر قبایل هزاره برای خود فراهم کرد. ذوالنون در جنگها و درگیریها، فوج هزاره را در رکاب خویش گرفته برای در هم شکستن دشمن وارد معرکه نبرد می شد و خود پیشاپیش به ناوردگاه می تاخت. در سال ۱۹۹۸ هجری که سلطان حسین بایقرا برای سرکوبی سلطان محمود میرزا به سوی حصار شادمان حرکت نمود، از امیر ذوالنون درخواست کمک کرد. وی بلادرنگ با لشکر مجهز و آراسته از قبایل هزاره نکـودری بـه کـمک سلطان مذکور حاضر شد.

در سال ۹۰۲ هجري ميان سلطان حسين و فرزند ارشدش بديع الزمان حاكم بلخ، جنگی درگرفت، بدیعالزمان از پدر شکست خورده، به هـزارسـتان رفت و بـه امـیر ذوالنون پناهنده شد و او را با خود متفق ساخت. سلطان حسين كه از ذوالنون انديشناك بود و مخصوصاً بعد از پناهنده شدن پسرش به ذوالنون ترس او شدت گرفت، لذا پیش از آن که آن دو تن به جنبش آیند، سلطان سپاه هرات را به سوی هزارستان سوق داد. امير ذوالنون ارغون و بديعالزمان چون خبر اين لشكركشي را شينيدند، به رعياما و مزارعان مملکت فراه و زمینداور و قندهار دستور دادند تا هر چه زودتر تمام غلهها و حبوبات خود راکه در صحرا بود جمع نموده و به قلعهها گرد آورند و مجموع حصون آن ولايت را به مردان كارى استوار گردانيدند. ذوالنون خود در قريه «باشلنگ» منزل گزید و بدیعالزمان در دیگری از قلاع خود را مضبوط گردانید. شجاعبیگ در حصار قندهار مسكن كرد و محمّد مقيم پسر كوچك ذوالنون در ضبط قلعه زمين داور مأمور شد. سپاهیان سلطان حسین بایقرا در فراه و زمینداور داخل گردیده، به جهت کمبود مواد غذایی به قحطی و گرسنگی سختی مبتلا شدند. سلطان حسین در این اردوکشی فقط توانست قلعه «بُست» راکه در اختیار «عبدالرحمان ارغون» بود، تسخیر کند و بس. سرانجام بدون اخذ نتيجه كامل مجبور شد كه با لشكريان خود به هرات بازگردد. بعد از مراجعت به هرات امير ذوالنون و بديعالزمان به تهيه سياه و لشكر يرداختند، بعد از اندکمدتی سپاه بسیار از ایل ارغون و قبایل هزاره نکودری و قبچاق و غیره گرد آورده، آماده پیکار گردیدند و یک دسته از همین سپاه در زیر پرچم بدیعالزمان با سرعت خود را تا «النگنشين» که موضعي در نزديک هرات بود رسانده به سياه سلطان حسين درآویختند و چون بدیع الزمان از مسائل نظامی سرر شتهای نداشت سیاهیان او شکست خورده، مُجبور شدند که به زمین داور نزد ذوالنون بازگردند. مقارن با ایس زمان در «استرآباد» (گرگان) شورشی به پا شد و سلطان حسین برای فرو نشاندن آن به سوی استرآباد حرکت نمود. هرات را بارزالدین محمّد ولی بیگ و امیر نظام و علی شیر نوایی سپرد. امير ذوالنون و بديعالزمان، فرصت را غنيمت شمرده با سياه هزاره نكودري و قبچاق به سوی هرات شتافتند و در عرض راه اموال و مواشی ارکان دولت بایقرا را مصادره کردند و در منطقه «النگنشین» میان سیاه هزاره و هرات جنگ سختی روی داد، که عدهای از طرفین کشته شدند. آخرالأمر سپاهیان هرات منهزم گردیدند. ذوالنون

و بدیعالزمان از این پیروزی شادکام گردیده به سوی هرات پیشروی نمودند. تا به «پل مالان» رسیدند. بدیع الزمان امیدوار بود که شهر هرات بدون جنگ و خونریزی تسلیم او شود، امّا اهالی، برج و باروی شهر را مضبوط کرده به تحصن پرداختند. محاصره ۴۰ روز طول کشید تا سلطان حسین بایقرا بعد از فرو نشاندن شورش استرآباد به سوی هرات حرکت نمود. امیرعلی شیر نوایی که مرد دوراندیش و خردمندی بود، بدیع الزمان را از آمدن پدر خبر داد و او را از مقاتله با پدرش بر حذر داشت. بد یع الزمان اردوی خود را از پشت هرات کوچ داده، در کنار مرغاب اردو زد. لشکریان بادغیس و چیچکتو که تا آن زمان تحت فرمان سلطان حسين بودند به بديع الزمان پيوستند و از آن طرف شجاعبیگ ارغون با مردان جنگجوی تحت فرمان خویش از قندهار رسیده به امیر ذوالنون و بديع پيوستند. **بدين** ترتيب لشكر عظيمي فراهم آمد. شجاع بيگ با دستهاي از سپاهیان هزاره نکودری و قبچاق و غیره به حصار مروچاق حمله بردند و آن را قهراً و قسراً از تحت فرمان «بریدهبخشی» بیرون آورد. در این هنگام سلطان حسین با سپاه مسلح خویش وارد هرات شد و از قدرت ذوالنون و بدیع آگاه شده، چارهای جز صلح ندید. لذا توسط علمای هرات بین پدر و پسر صلح شد و در صلحنامه قرار شـد کـه حكومت بلخ و توابع آن تا كنار رود أمو و مرغاب من حيث الاستقلال به بديعالزمان سپرده شود و در خطبهها اسم او در ردیف اسم پدرش یکجا ذکر گردد. بدینگونه غائله يايان يافت.

چهار سال بعد یعنی در سنهٔ ۹۰۸ هجری «جاجم بردی» و «خداقلی» کوتوالان قلعهٔ لاش سیستان با سلطان علی ارغون برادر ذوالنون که حاکم سیستان بود اختلاف پیدا کردند و مخفیانه به سلطان حسین پیغام فرستادند که اگر یکی از شهزادگان را همراه با سپاه جنگدیده به سیستان بفرستد آنها قلعهٔ لاش را از چنگ ارغونیان خارج ساخته به هرات ملحق خواهند کرد. بایقرا شهزاده بن حسین را با دوهزار سوار به تسخیر سیستان و نیمروز فرستاد. آنان مناطق سیستان را تاخته و در «اوق» اردوگاه اختیار کردند. خبر به امیر ذوالنون رسید، به حکام خود دستور آمادهباش داد و خود با جمع کثیری از زمین داور و شجاعبیگ با جمعی از مردم «یکه» نکودر و هزاره و باقر ارغون، ملک علی ولد، سلطان علی ارغون و سلطان بیگ همه متفقاً به سوی سیستان حرکت نمودند، و به سرعت تمام، خود را به نزدیک اردوگاه شهزاده تیموری رساند. سیمتان حمله بودند به طور ناگهانی محاربه در اثنای جنگ از دست میرفاضلبیگ کوکلتاش، به زخم نیزه مجروح گشت. لاجرم تاب مقاومت در خود ندیده به سوی هرات فرار نمود. امیر ذوالنون دوباره سیستان را متصرف شد و با فتح و پیروزی به سوی زمینداور بازگشت.

از دوران حکومت امیر ذوالنون ارغون، پادشاه هزارستان برخی حکایات شیرین در لابلای تاریخ به جای مانده است. از جمله اینکه: «ذوالنون حکومت گزیو (گزاب) را که از توابع ارزگان است، به میرفاضل کوکلتاش سپرده بود. و او در اخذ مالیات اجحاف میکرد. مردم گزیو به مولانا صبحی که از شعرای معروف و صاحبنام بود، التجا بردند. صبحی به نزد امیر ذوالنون رفت و شکایت مردم را بازگفت. ذوالنون چون به میرفاضل کوکلتاش اعتماد داشت سخنان صبحی را باور نکرد و صبحی قسم یادکرد و گفت: دایی که هفده هزار و نهصد و نود و نُه عالَم در قبضه اقتدار اوست، راست میگویم که گزیو خراب و بی آب شده است. امیر ذوالنون فرمود: هژده هزار عالَم است یک عالَم دیگر کو؟

صبحی جواب داد: یک عالَم دیگر ملک گزیو بود که حال خراب گشته و از میان رفته است. امیر ذوالنون از این لطیفه بسی خندان و منبسط گردید و حکومت گزیو را به مولانا صبحی تفویض کرد.۲

در سال ۹۰۷ هجری میرزا الغبیگ بن میرزاسلطان ابوسعید که حاکم ولایت کابل و توابع آن دیار بود از دنیا رفت و پسرش «عبدالرزاق» به جای پدر بر مسند حکومت نشست. امّا به خاطر صغر سن نتوانست به خوبی از عهده امور برآید به زودی اختلال و هرج و مرج در میان ارکان دولت او پدیدار شد و امور کابل رو به ویرانی گذاشت، «محمّد مقیم ارغون» از فرصت استفاده کرده، در اواخر سال ۹۰۸ هجری لشکری از مردم هزاره فراهم کرد، از گرمسیر و قندهار به سوی کابل حرکت نمود و در اندک مدتی کابل را به چنگ آورد. عبدالرزاق به سوی لغمان فرار کرد. «مقیم»، صاحب اختیار کابل و توابع آن شد. در همین اثنا اخبار پیروزی های «محمّدخان شیبانی» به گوش می رسید. این اخبار زنگ خطری برای خاندان «تیموری خراسان» بود. شیبانی بعد از آن که عبور نموده، نواحی «اندخود» و اطراف آن را گرفت و مدتی بلخ را در محاصره کشید. در سنهٔ ۹۱۰ هجری «ظهیرالدین بابر» در سموقند از از بکان شیبانی شکست خورد، در سنهٔ ۹۱۰ هجری «ظهیرالدین بابر» در سموقند از ازبکان شیبانی شکست خورد،

- جبيب السير، ج ٢؛ روضة الصغا، ج ٢؛ تاريخ سند معصومي.
  - ۲. تحفة الكرام، أميرعلىشير قانع تقوى، ج ٣. ص ۴۹۵.

ارغون گرفت. مقیم به ناچار به طرف «گرمسیر» و قندهار که تـحت فـرمان خـاندان ذوالنون بود بازگشت.

در ۹۱۱ هجری محمّد شیبابی ازبک دوباره از «رود آمویه» گذشت، به «میمنه» و «فاریاب» و سایر نواحی آن خطه تاخت و غنائم فراوان به دست آورد. خاندان تیموری که خطر را در یک قدمی خود دیدند، به ناچار اختلافات را کنار گذاشته همه برای دفع ازبکان بسیج شدند و در این بسیج عمومی امیر ذوالنون ارغون با سپاه «هزاره» و «بابر» با سپاه کابل نیز به کمک سلطان حسین شتافتند. «بایقرا» در اواخر زمستان به قصد مقابله و دفاع از هرات به سوی مرغاب حرکت نمود، امّا در اثر بیماری در ۱۱ ندی الحجه از دنیا رفت. سال دیگر شیبانی دوباره از آمویه گذشت و به قلمرو فرزندان سلطان حسین دست درازی نمود. این بار امیر ذوالنون با دوازده هزار نفر از سپاه هزارستان، ساخر، قندهار و زمین داور به دفع ازبکان شتافته، ذوالنون به سر «ایل امان» (مهم ترین دسته شیبانی) یورش برد و قریب ۱۰۰ نفر از آن جماعت را کشته و شصت هفتاد نفر را اسیر گرفت و به سوی هرات بازگشت.

در سال ۹۱۲ شیبانی بلغ را تسخیر کرد و شهزادگان تیموری برای دفاع در کنار «رود مرغاب» اجتماع نموده، لشکر فراوان تهیه کرده بودند. حتی بابر از کابل به کمک آتان رفت و بنا شد که همه متفقاً به سپاه دشمن حمله کنند. امّا ازبکان به خاطر سرمای زمستان به سوی سمرقند بازگشتند. سپاه مدافع تیموریان به ناچار پراکنده شدند. در اوایل محرم ۹۱۳ هجری شیبانی با لشکر فراوان از معبر «کرکی» گذشته به سرعت خود را به هرات رسانید و در هفتم محرم هرات را به محاصره گرفت. جنگ سختی میان ازبک و هواداران تیموری درگرفت. امیر ذوالنون بعد از دلاوریهای زیاد در این جنگ به دست ازبکان کشته شد و امیر نظام الدین شیخ علی طغایی اسیر گردید. هرات به تصرف شیبانی درآمد. خاندان تیموری برافتادند. سپاه ازبک بعد از تصرف هرات، مرو، مشهد، شیبانی درآمد. خاندان تیموری برافتادند. سپاه ازبک بعد از تصرف هرات، مرو، مشهد، سبزوار و قاین را نیز به تصرف درآورده. آنگاه خیال تسخیر قندهار هزارستان را نمودند، لذا یک دسته نیرومند از سپاه ازبک به سرکردگی «عبدالله سلطان»، پسر شیبانی به هزارستان به ناچار تسلیم شدند و پیشکشه شده بود فرزندان او تاب مقابله در خود ندیده به ناچار تسلیم شدند و پیشکشهای فراوان تقدیم کردند، خطبه و سکه را به نام شیبانی نمودند. سپاه ازبک بعد از تاختن فراه و گرمسیر، به سوی هرات بازگشتند.<sup>۱</sup>

۱. حبيب السير، ج ۴؛ روضة الصفا، ج ۶ و ۷؛ تاريخ سند معصومی؛ روضات الجنات فی اوصاف مدينة هـرات؛ افغانستان در مسير تاريخ؛ تاريخ الفی، ص ۲۹۰ (اخبار تصرف کابل توسط محمّد مقيم ارغون).

۲\_شاہبیک ارغون

بعد از قتل امير ذوالنون سپاهيان هزاره به سوي وطن مراجعت كردند. پسران و خاندان ذوالنون در قندهار اجتماع نموده مراسم تعزيت را به جاي آوردند و در همان مجلس، محمّد مقيم ارغون و جميع امراي ارغون و ترخان و «يكه» و ساير سياهيان، يسر بزرگ ذوالنون، شجاعبیگ را به نام «شاهبیگ» بر مسند شاهی نشاندند و او هر کس را که در زمان حیات پدرش منصبی داشت، کمافیالسابق بر سر کارش برقرار داشت و به هرکدام خلعت داد و در عدل و داد بی همتا بود و از این جهت مردم و سپاه از دل و جان مایل خدمت او بودند. شاهبیگ همواره با علما و اهل علم صحبت و مجالست داشت و در حمله ازبکان چون دید مناطق هزارستان با دهات پراکندهٔ آن آسیبپذیر است، با هوشیاری اظهار انقیاد نمود و با دادن پیشکش ازبکان را به خروج از هزارستان وادار کرد. درست در همین سال یعنی سنهٔ ۹۱۳ هجری شیرازه حکومت ارغونیان چندان استحکام نیافته بود، بابر از فرصت استفاده نمود با سپاه کابل و غزنی به عـزم تسخير قندهار و زمينداور حركت نمود. شاهبيگ و محمّد مقيم هر دو برادر با سپاهيان تحت فرمان خود به دفاع پرداختند و جنگ سختی میان طرفین درگرفت و چون سیاه بابر جمعیت بی شمار داشت، لذا پیروز شد، تمامی مملکت قندهار و زمین داور به تصرف بابر درآمد. خزائن خاندان ذوالنون را که سال ها آن را جمع آوری کرده بودند متصرف شد و «ماهبیگم»، دختر محمّد مقیم را به اسارت درآورده به یکی از امرای لشکر خود به نام «محمّد قاسمکوکه» عقد بست. زمام حکومت قـندهار را بـه بـرادر خویش «ناصرمیرزا» سپرد. خود با کامیابی به سوی کابل بازگشت. بعد از چند ماه پسران ذوالنون سپاهی فراهم آورده و از محمّد شیبانی نیز کمک خواستند. سپس به قندهار حمله نمودند، و آن شهر را بازپس گرفتند. مقارن این حال محمّد مقیم از دنیا رفت. شاهبیگ بیش از پیش احساس تنهایی میکرد.

در سال ۹۱۵ هجری یک بار دیگر شیبکخان ازبک به هزارستان حمله برد و تلاش بسیار کرد تا سراسر این سرزمین را به تصرف آورد. امّاکاری از پیش نبرد. چنان چه در احسن التواریخ آمده است بعد از آن بر سر قوم هزاره نکودری در کوهستان زمینداور لشکر کشید و کاری از پیش نتوانست برد. در جای دیگر گوید از آن طرف شیبکخان از یورش هزاره با دل صدپاره به سوی هرات بازگشت.<sup>۱</sup>

ا. احسن التواريخ، صص ١۴۵ و ١٥٢.

در سال ۹۱۶ هجری شاه اسماعیل صفوی در مملکت خراسان لشکر کشید و شیبانی را شکست داد و بدن او را مثله کرده، کاسه سرش را طلا گرفت و در آن شراب نوشید و بعد هرات را تا سرحد بلخ تصرف نمود. شاه بیگ ارغون به خاطر عرق هممذهبی در هرات به استقبال او شتافته اظهار انقیاد کرد. امّا با کمال تعجب در قید و زنجیر شد و چند ماه در هرات به زندان ماند. امّا در یک فرصت مناسب با یک حیلهٔ ماهرانه خود را از قید و بند رها نموده به سوی زمین داور و هزارستان فرار کرد. او خود را در میان دو شاه مقتدر یعنی بابر از شرق و شاه اسماعیل از غرب محصور می دید، لذا با اطرافیان خود به مشورت پرداخت و گفت: ما چنین پیش بینی می کنیم که ولایات تحت تصرف ما سرانجام توسط بابر و یا شاه اسماعیل از چنگ ما به در خواهد شد و باید به فکر آینده و سرزمین دیگری باشیم. به دنبال این تصمیم در سال ۹۱۷ هجری از قندهار متوجه شمال، مستونک و ولایت سیوی گردید. عده ای از امرا و مردم هزاره نیز با او بودند و در آن سرزمین به فتوحاتی نائل آمد. جام فیروزشاه سند را شکست داد و در عین حال از قندهار و هزارستان صرف نظر نکرده و از دور امور این ولایات را زیر با او بودند و در آن سرزمین به فتوحاتی نائل آمد. حام فیروزشاه سند را شکست داد و در عین حال از قندهار و هزارستان صرف نظر نکرده و از دور امور این ولایات را زیر نظر داشت. گاهی برای رتق و فتق امور به هزارستان میآمد.

در سال ۹۱۹ هجری بابر برای تسخیر قندهار لشکر کشید، شاهبیگ در داخل شهر به تحصن پرداخت. بابر تصادفی در این سفر مریض شـد و سـپاهیانش تـلاش.های مأیوسانهای برای تصرف شهر نمودند، امّا نتوانستند کاری از پیش ببرند.

سال دیگر شاهبیگ با هزار سوار جرار از قندهار به جانب سند رفت و قریه جات: «کانا» و «باغبانان» را تسخیر نموده، غنایم فراوان به دست آورد و چون از تصرف ولایات سیوی خاطرجمع شد، به سوی قندهار و زمین داور و گرمسیر بازگشت. وقتی به مسکن اصلی خود رسید، متوجه شد که مردم از یورش بابر در وحشت و اضطراب به سر می برند. مردم را دلداری داد و نوازش نمود. «بی بی ظریف خاتون»، بیوهٔ محمّد مقیم طبق رسم مغولی نمد سیاه در گردن آویخته، پیش دروازهٔ خانهاش بایستاد و چون شاه بیگ برآمد، با تضرع گفت: «ماه بیگم» دخترم تنها یادگار برادر تو است که در کابل در اسارت بابریان به سر می برد. داغ مفارقت او زندگی را برایم تلخ نموده است. شاه بیگ از این حالت سخت متأثر شد و داغ جدایی برادرزادهاش تازه گردید در فکر آن شد که چگونه ماه بیگم را از چنگ دشمن برهاند. لذا طریق مشورت با اصحاب خلوت مسلوک داشت. خواتین عصمت «فاطمه سلطان بیگم» و «خانزاده بیگم» چنان صلاح دیدند که دولت کته (دولت اتکه) که یکی از خادمهٔ حرم محمّد مقیم است، پیشتر به کابل فرستاده شود تا به لطایفالحیل خود را به ماهبیگم رسانده و این معنا را به او گوید و بعد از آن جماعتی از محرمان و مخصوصان رفته او را مخفیانه از کابل خارج سازند و از راه هزارستان به قندهار آرند. شاهبیگ این نقشه را یسـندید، اوّل «بـی.بی دولتکته» را به دولتخان عقد بست و آن دو را به کابل فرستاد. مشارًالیها به شکل ناشناس خود را به «ماهبیگم» رسانید و گاه به گاه به خانه او می رفت، بعد از آنکه مطمئن شد، مقدمات مافي الضمير را اظهار نمود. «ماهبيگم» بنابر ملاحظه خوف جاني که در صغر سن در بند بابر افتاده بود، ابتدا ترسید و امتناع نمود که مبادا بعد از وصول به قندهار خویشان من از برای حفظ ننگ و ناموس مرا به دار القرار قبر واصل کنند. بیبیدولت با قسمهای غلاظ دفع توهم او نمود. عاقبةالأمر عزم را جزم نمود کمه از دستورات دولت کته پیروی نماید. از آن طرف گروهی مرکب از: بابامیرکی، ساربان، ميرعاقل اتكه، ابومسلم كوكلتاش، عبدالصمد ترخان، دولتخان و جمعي ديگر كه برای این مهم تعیین شده بودند، از طریق هزارستان به سوی کابل رفتند و جمعی از هزاره ها را نيز به همراه گرفتند. چون نز ديک شهر کابل رسيدند، در نقطهٔ امني در خارج شهر فرود آمدند. دو سهروزی به استراحت پر داختند و اسپان خو د را نعل وارونه بستند تا مورد تعقيب قرار نگيرند. آنگاه طبق نقشهٔ از قبل تعيين شده، ماهبيگم به حمام رفت و نماز عصر در حين ازدحام جمعيت از حمام بيرون برآمد و بر اسبى كه از قبل آماده شده بود سوار شد و به مراقبت بیبی دولت خود را به آن جمعیتی که در بیرون شهر منتظر بودند رساند. این جماعت از وصول وی سخت شادمان گردیده، در ساعت سوار شدند و تمام شب و روز راندند. روز دیگر به نقطهٔ امن تری رسیده فی الجمله آرامی گرفتند و بعد از آن که توشه و قوتی حاصل نمودند، یک شبانهروز دیگر راندند و از منازل مخوفه برآمده، چندروزی در میان هزارهها به آسایش پر داختند، سیس دوباره حرکت نموده خود را به قندهار رساندند. شاهبیگ به استقبال برادرزاده برآمده به انواع دلداري و عطوفت و مهرباني پرداخت و او را در آغوش عاطفت گرفته به منزل آورد و گروهی که او را به همراه آورده بودند مورد نوازش قرار گرفتند و خلعتها یافتند. بی بی ظریف خاتون از دیدار یگانه فرزند، بی نهایت مسرور شد. ماهبیگم در دوران اسارت در عقد ازدواج «قاسمکوکه»٬ بود و چون شخص مذکور در جنگ با ازبکان کشته شده بود پس ماهبیگم در حین فیرار از کابل شوهری نداشت. لذا شاهبیگ برادرزاده خویش را به ازدواج میرزا شاهحسین درآورد.

۱. کوکه واژه ترکی است به معنی عمو و برادر، به صورت کاکه و کـاکـا نـیز آمـده است و کـوکلتاش بـرادر رضاعی، نگاه کنید به فرهنگ معین؛ واژهنامه احسن التواریخ، ج ۱.

در سال های ۹۲۱ و ۹۲۲ هجری بابر پیاپی به شهر قندهار حمله نمود، شاهبیگ خود را در برابر وی ناتوان دید، به ناچار در سال ۹۲۳ هجری کلید شهر قندهار را توسط غیاث الدین، مؤلف حبیب السیر برای بابر فرستاد و خود با عده ای از افراد دلیر و باتجربه در اواخر سال ۹۲۴ به تسخیر سند همت گماشت و آن نواحی را پس از جنگهای متعدد به تصرف درآورد و به فتوحات بزرگ نائل شد. به این طریق حکومت ارغونیه از قندهار و هزارستان برچیده شد و درعوض در سرزمین بهکر، تهته و سند مستقر گردید. شاهبیگ بعد از فتوحاتی در سند در حالی که قصد تسخیر ولایات گُجرات را داشت، در شعبان ۹۲۸ هجری (۱۵۲۲ میلادی) از دنیا رفت.

گویند: وقتی شاهبیگ در حال احتضار بود، قاری بالای سرش سورهٔ یاسین را تلاوت میکرد، چون به آیهٔ شریفهٔ: وَ ما لی لا أَعْبد آلَّذیٰ فَطَرَنی رسید، شاهبیگ گفت: اعاده کن، اعاده کن و چون به آیهٔ شریفهٔ: بِما غَفَرَ لیٰ رَبّی رسید، شاهبیگ جان داد. جسد او را طبق وصیتش به مکه معظمه انتقال دادند.<sup>۱</sup>

او از فضایل علمی بهره تمام داشت و از کتب دینی چون: تفسیر و حدیث به خوبی واقف بود و بر چندین کتاب شرح نوشته است و تألیفاتی داشته از جمله: شرحی بر عقاید عزیزالدین نسفی <sup>۲</sup> و شرحی بر کافیه و حاشیهای بر مطلع منطق نوشته است. شجاعت او به مرتبهای بود که در جنگها همیشه در اوّل صف قرار داشت و از همه پیشتر می تاخت و هر چه مردم او را از تهور منع میکردند فایدهای نداشت. او ۱۶ سال فرمان روایی کرد، دو پسر داشت به نامهای میرزا شاه حسن و شاه محمّد مخاطب به غزنین خان. بعد از شاه بیگ پسرش میرزا شاه حسن از غون بر مسند حکومت سند تکیه زد، او راه فتو حات پدر را دنبال نموده بر قلمرو خویش افزود و با سپاه مغول و هزاره توانست سراسر ملتان را تسخیر کند و جام فیروز، پادشاه سند را که پنجاه هزار سوار به همراه داشت مکست داد و در یکی از جنگها قریب بیست هزار نفر از سپاهیان جام را کشت. ملتان و گجرات را فتح کرد. وی با مردم به مدارا رفتار میکرد،

 <sup>.</sup> تحفة الكرام، ص ١١٥.

۲. عزیزالدین نسفی، اهل نسف (نخشب) متوفای حدود ۷۰۰ هجری از علماء بزرگ شیعی بود و کتابهایی به نامهای انسان الکامل، مقصد اقصی، کشف الحقایق، التنزیل، بیان التنزیل، زبدة المقال، مبدأ و معاد نوشته است. بیشتر کتابهای او در مورد عقاید است. محمّدعلی اخوان می نویسد: نسفی شیعه دوازده امامی بود و تأثیر گفته ها و نظریات او در مورد عقاید است. محمّدعلی اخوان می نویسد: نسفی شیعه دوازده امامی بود و تأثیر گفته ها و نظریات او در مورد عقاید است. محمّدعلی اخوان می نویسد: نسفی شیعه دوازده امامی بود و تأثیر گفته ها و نظریات او در مورد عقاید است. محمّدعلی اخوان می نویسد: نسفی شیعه دوازده امامی بود و تأثیر گفته ها و نظریات او در مورد عقاید است. محمّدعلی اخوان می نویسد: نسفی شیعه دوازده امامی او د و تأثیر گفته ها و نظریات او در جنبش های تشیع آن زمان در سراسر ایران زمین به طور کامل محسوس است و بدین ترتیب او یکی از پایه گذاران جنبش ها و انقلابات تشیع بوده است و زمینه را برای رسمیت یافتن مذهب تشیع آماده ساخته است. و لایت و امامی در مورد عواید است . محمّدعلی اخوان می نویسد: معرفی شیعه دوازده مامی بود و تأثیر گفته ها و نظریات او در جنبش های تشیع آن زمان در سراسر ایران زمین به طور کامل محسوس است و بدین ترتیب او یکی از پایه گذاران جنبش ها و انقلابات تشیع بوده است و زمینه را برای رسمیت یافتن مذهب تشیع آماده ساخته است. ولایت و امامت از نگاه عزیز الدین نسفی، محمّدعلی اخوان، مندرج در مجلهٔ مذهبی شریه می می می شداره ۱۲۵، مورخ بهمن و اسفند ۱۳۷۴ ش، ص ۲۷٪.

شجاع، کریم، و غریبنواز بود. در عین حال که مرد شمشیر بود مانند یدر از علم و دانش بهره وافرى داشت. به زبان فارسى و تركى شعر مى سرود و سياهى تخلص ميكرد. اينك نمونهاي از اشعار او: عمریست که ای سرو خرامنده گذشتی غایب نشد از دید، من آن قد و قامت آن کس که به تيغ ستم عشق تو ميرد نبود هوس زندگیاش روز قیامت ما را به سر کوی نیاز است اقامت ای شاہ تو در بارگہ ناز مقیمی به سجده که روم در فراق دلبـر خـویش 🦳 بهانه سجده کنم بر زمین زنم سر خویش ٔ شاه حسن ارغون در سن ۶۶ سالگی در سال ۹۶۴ هجری از دنیا رفت. نعش او را همسرش ماهبیگم به مکه مکرمه انتقال داد و در آن سرزمین مقدس دفن گردند. ارغونیان مردمان دادگر، دانش یرور و هنردوست بودند، و جمعاً از سال ۸۸۴ تا ۹۶۴ هجری قریب ۸۰ سال با سیاست و فراست حکومت کردند. شاه حسن ارغون چون يسري نداشت بعد از او سلطنت سند و ملتان و شال و مستونك به سلسلهٔ «تر خانبان» که از امرای بزرگ ارغونیه بوده و از هزارستان به سند منتقل شده بودند تعلق گرفت. حکومت این دو سلسله در پیدایش و بقای تشیّع در سند و ملتان بی تأثیر نبوده است. ترخانيان تسلطشان را بر قندهار و أطراف آن تا سال ١٠٢١ ه. كم و بيش حفظ كردند. میرزا غازی بیگ ترخان، فرزند میرزا جانی بیگ ترخان در سال ۱۰۱۶ ه. حاکم قندهارشد. قدرت و مکنت زیادی به دست آورد و در سال ۱۰۲۱ ه. مسموم شد و از دنیا رفت. مرشد بروجردی در رثای او اشعار نغزی سروده که چند بند آن ارائه می شود: بسی وجود قسبلهٔ تسرخانیان در قسندهار چون علی در نهروانم چون عمر در سبزوار همسفر بودیم با هم، در ره عبرفان ولی او به پای عمر رفت و ما به یای روزگار شب سیاه پوش ار نباشد در عزای او فلک میکند از ثبابت و سیار او را سنگسار جا نگیرد جسم پاکش در زمین باختر ۲ بس که شوق کربلا کردهست او را بی قرار بزم گو در خاک غلتد، رزم گو در خون نشین کاین ز حاتم شد تهی، آن خالی از اسفندیار زهر دوران سوخت، در کامش زلال جام را خسون او تسرسم بگسیرد، دامن ایام را ما سیهپوشان جو رنگ نیل، غم ارزان کنیم صفحهٔ خورشید را هم دفتر کیوان کنیم

۱. پارسی گویان هند و سند، بنیاد فرهنگ ایران، ص ۱۷۰، تهران، ۱۳۵۵.
 ۲. باختر: در این جا به معنی مشرق زمین است.

چند غم در دل نهان داریم کار از دست رفت کاش روزی چند هـم دل را ز غـم پـنهان کـنیم سهل باشد مردنی، آسان بود جان دادنی ایسنقدر گر در فراق غازی ترخان کنیم خسون او را مسثل یک اقسلیم بسنشاند ز جسوش سیل اشکی سبر دهیم و عالمی ویبران کنیم قاتلش ترسم زید چندی وگر نی مرگ را هم به جـرم مـرگ او در حـبس جـاویدان کـنیم در فـــراق آن لب مـيگون و خـط سـبزفام گشت پاره جیب صبح و شد سیه رخسار شام جرخ هر گاه یاد آن فرق بلند افسر کند مشت خاک، از جسم پاکش گیرد و بـر سـر کـند مسردن او را کسه، نسی مسکن شسناسم نبی متحال خلق می گویند، لیکن عقل کی باور کند بس که مرگ از مردنش، در چشم مردم شـد عـزيز زندگی هر دم، بنه صند حسیرت کیفن در بنی کند خسورد زهسر جانگزا، تا نسبت خود را درست بسسا شسسه كسونين عسلي مسوسي جسعفر كسند رفت و بسیاو زیب دفستر زیسنت دیسوان نسماند بر که خواند کس سخن؟ چون غازی ترخـان نـماند'

بقیه تاریخ این دو خاندان مربوط به تاریخ سند و بلوچستان، پاکستان و هزارههای کویته می شود. ملامحمّدافضل ارزگانی طایفه ارغونیه هزاره را که در ارزگان و چهار شینیه دهراود زندگی میکنند از بقایای سلسله ارغونیه میداند. منابع

ترخاننامه؛ تاريخ سند معصومى؛ تحفة الكرام؛ تاريخ فرشته، ج ٢، قسمت سلاطين سند و ملتان؛ لب تاريخ سند، نوشته خانبهادر خدادادخان، چاپ هند، ١٣١٨ هجرى، ص ۶۴؛ جبيب السير، ج ٢، فصل مربوطه؛ روضة الصفا، ج ۶ و ٧؛ اعلام المنجد، ذيل اسم ارغون، ص ٣٥؛ حديقة الاقاليم، ص ٣٠۴، چاپ هند.

١. تحفة الكرام، صص ١٨٩\_١٩٠.

۳. شجره ارغونیه امیرحسن بصری ارغون امير ذوالنون ميرسلطان على، حاكم حبيبه سلطان بيگم زوجه عبدالرحمان ارغون (حاكم بُست) سيستان (۹۰۶ ه.) سلطان احمدمير زا ميرانشاهي (بنيانگذار سلسله ارغونيه ٩١٣ ه.) معصومبيگم زوجه ظهيرالدين بابر بیگعلی (ملکعلی) ميرزا شادمان ۲. شاهبیگ (شجاعبیگ) محمد مقيم احمدبیگ (محمدبیگ) سلطان محمد شاه بافضيلت متوفى ٩٢٩ ه. در جنگ با دریاخان حاکم کابل سپەسالار سند، كشتە شد) 🔰 متوفى ۹۱۴ ميرفرخ ارغون بانی مسجد فرخ تهته) شاهمحمد، مخاطب به غزنین خان ۳. میرزا شاهحسن، حاکم سند و ملتان (حاكم غزني) (متوفى ٩۶۴ ه.) امیربیگ ارغون ميرفرخ ارغون (متوفى ١٠٠٠ ه.)

214

بخش چهاردهم مرا روغ و ما مر

ظهیرالدین بابرمیرزا پسر عمر شیخ، به هفت پشت به تیمور لنگ میرسد. مادرش «قُتلغ» نگارخانم، دختر یونسخان فرمانروای مغولستان از نوادگان چنگیز بود. بابر در سال ۸۸۸ هجری در فرغانه متولد شد، بعد از پدر به سن ۱۲ سالگی به اورنگ پادشاهی فرغانه تکیه زد. او رقبای نیرومندی داشت که از همه مهمتر محمّدخان شیبانی ازبک بود. بابر بعد از درگیرهایی با آنان سرانجام شکست خورد و مأیوسانه از سلطنت موروثی در فرغانه چشم پوشید و با دستهای از خواص و ملازمان خود از رود آمو گذشته وارد ترکستان افغانستان شدند، و در این زمان ۲۲ سال داشت. ترکستان رفتارش با مردم خوب نبود، لذا نوکرانش به بابر پیوستند.

ظهیرالدین جوان مردی بود شجاع، بافضیلت، متین و جذاب، وقتی مردم ترکستان و عساکر خسروشاه لیاقت و کاردانی و رعیت پروری او را مشاهده کردند، گرویدهٔ وی گردیدند. او با نیروی تازه تشکیلیافته به کابل آمد و این شهر را که در دست محمّد مقیم ارغون بود، بعد از زد و خورد مختصری به دست آورد. مقیم ارغون را دستگیر نمود، امّا با احترام مرخص کرده به سوی جاگیر اصلی او یعنی قندهار روانه ساخت. مردم کابل سر بر خط فرمان او نهادند. در سال ۹۱۲ هجری بابر در هرات به کمک سلطان حسین بایقرا شتافت.

اینک خلاصه آنچه را که بابر خود در اینباره نوشته است: «در محرم ۲۹۱۲ هجری به خاطر دفع ازبک (شیبانی) عزیمت خراسان (هرات) شد. از راه غوربند و شیبرتو روانه شدیم تا به قلعه ضحاک رسیدیم و از آنجا از کوتل گنبدک و کوتل دندانشکن گذشته به اولنگ کهمرد فرود آمدیم. شیبانی بلخ را محاصره کرده بود. حاکم و مدافع بلخ سلطان قلیخان بود. در همین ایام در وسط راه خبر فوت سلطان حسین بایقرا را

۱. قتلغ (Gotlugh) در ترکی مغولی به معنای مبارک، خوش بخت، سعادتمند و نامی برای زنان ترک و مغول به صورت قتلق نیز آمده است. ۲. محرم سال ۹۱۲ ه. یکشنبه ۳ جوزا برابر ۲۴ می ۱۵۰۶ بوده است.

شنيديم، با وجود اين خبر هم چنان به سفر خود ادامه داديم. از ميان دره اجر (دره جز) گذشته به راه «نوب» و «منداغان» از کوتل های بلخاب عبور نموده به کوههای «صاف» برآمدیم. خبر تاختن ازبکان به «سان و چاریک» (سنگچارک) را شنیدیم، چند روز در ييلاق كوه صاف مانديم. در اين نواحي آهو بسيار دارد. آنگاه از كوه صاف گيذشته به «درهٔ بای» آمدیم، که از توابع بادغیس است. امّا چند روز پیشتر چاپقونچی ۱ ازبک را ایلغاری که از خراسان فرستاده بودند از مردم ذوالنون بیگ در ینده (ینجده) و «قسرغچاق» خوب زیر کرده ازبک بسیار کشته بودند. روز دوشنه ششم ماه جمادىالأخر با ميرزايان (شهزادگان تيموري) در مرغاب ملاقات كرديم. سهچهار ماه گذشت، سلطان قلى مدافع شهر بلخ به تنگ آمده قلعه بلخ را به ازبكان تسليم كرد. شيباني ها بعد از تصرف بلخ چون خبر اجتماع ما را شنيده بودند، ياراي مقابله در خود ندیده به سمرقند بازگشتند. بعد از مراجعت آنان چون سال به آخر رسیده زمستان آمده بود، قرار بر آن شد که تمام شهزادگان و امرای لشکر هر کدام با سپاهیان تحت فرمان خویش زمستان را در جای مناسب قشلاق کنند و برای سال آینده خود را آماده سازند و به محض فرا رسيدن بهار همه دوباره جمع شده متفقاً به دفع ازبكان بيرون آيند. مرا هم تکلیف به قشلاق در خراسان کردند. امّا چون کابل و غزنی پر از شور و شر جاها است و از ترک و مغول و از ایماق و احشام افغان و هزاره ایل و اولوس مختلف آن جا جمع شدهاند. لذا نتوانستم در هرات بمانم. بعد از مدتى توقف به ناچار به سوى كابل حركت نموديم. از هرات برآمده وارد بادغيس شديم. اوّل رمضان را در بادغيس بوديم. آنگاه از لنگر میرغیاث گذشته، مواضع غرجستان را زیر کرده به نخچیران آمدیم. در نخچیران برف از ران اسب بلند بود. هر چه پیش میرفتیم برف بلندتر می شد. نخچیران به امیر ذوالنونبيگ ارغون تعلق داشت. «ميرك خان ابرو» نوكر ذوالنون آن جا بود. در نخچيران جمیع غلههای ذوالنونبیگ را بها داده، خریدیم. چون از نخچیران گذشتیم بعد از دو سه روز برف بسیار زیاد شد و اکثر جاها پای اسب به زمین نمیرسید، برف زیادتر شده می رفت تا به «چراغدان» رسیدیم. در آنجا از کثرت برف راه را گم کردیم و راهبلد

ما سلطاننام پشهای (پشی) بود.' یک روز هم که برف بسیار بود و هم راه نامشخص، هرچند سعی کردیم نتوانستیم پیش برویم. چارهای ندیده برگشتیم. یکجا هیزم بسیار بود. آنجا فرود آمده، هيزمها را آتش زديم و خود را گرم كرديم. آنگاه شصت هفتاد جوان خوب را تعیین کردیم که به همین راهی که آمدهایم همان راه را پیزیر کرده برگشتیم. در پایان قول ها مردم هزاره قشلاق کرده بودند. کسی را فرستادم راهبری از برای سر نمودن پیدا کرده بیارند. در آن چند روز از شدت برف تشویش ها و مشقت های بسیار کشیدیم. چنان چه در مدت عمر چنین سختی و مشقت نکشیده بودیم. نزدیک یک هفته برف زیرکرده از یک کروه و یک کروه نیم ۲ بیشتر کوچ کرده نمی توانستیم. هر کدام پیاده شده برف زیر میکردیم. در هر قدم نهادن تا کمر و تا سینه فرو رفته برف زیر میکردیم. بعد از چند قدم شخصی که پیشتر بود سوخته می ایستاد و دیگری پیش می رفت و برف زیر می کرد. ده پانزده نفر که برف را زیر می کردند، آن قدر می شد که اسب خالی را کشید تا رکاب و خویگیر اسب برف بلند بود. به همین طریق برف زیر کرده و راه می ساختیم تا به جایی به نام «خوکان» رسیدیم. سهچهار روز دیگر در پایان کوتل زرین<sup>۲</sup> به جایی به نام «خوال قول»<sup>۴</sup> رسیدیم. در این روز سخت چاپقونی بود. مچنان برف میبارید که وهم مردن به همهٔ همراهانم غالب آمد. مردم آن کوهستان غارها و کاوکی ها را خوال گویند. در وقت رسیدن به این خوال چایقون بسيار تيز شد. شب را در داخل خوال مانديم. خوال بسيار فراخ بود براي چهل و پنجاه کس در داخل آن به فراغت جا پیدا شد. صباح آن چاپقون ایستاد، کوچ کردیم به همان دستور سابق برف را زیر کرده تا بر بالای دمان برآمدیم راه در نهایت تندی بود. از کوتل زرین تا بالا برآمده به پایان دره روان شدیم. پیش از آن که به پایان دامان برسیم روز به آخر رسیده در دهنه دره منزل کردیم. آن شب را به صبح رساندیم. صباح آن به سوی پایان دره روان شدیم. از جای بدو اوجمهزارها<sup>ع</sup> فرود آمدیم و نماز شام بود که از دهنهٔ دره برآمديم. هيچكس به ياد ندارد كه از اين كوتل در وقتى كه برف اينقدر باشد عبور

با مم كرده باشد. نماز خفتن به يكهولنگ رسيديم، مردم يكهولنگ از آمدن ما خبر يافتند، خانههای گرم و گوسفندهای فربه برای ما آوردند و برای اسپان ما کاه و دانـه بی حد حاضر کردند و از برای آتش کردن کاه و سرگین فراوان آوردند. از آنچنان سرما و برف خلاص شده، این چنین ده و خانه های گرم یافتن نعمتی است که مشقت کشیدگان میدانند. آنگاه از یکهولنگ کوچ نموده دو فرسنگ راه فرود آمـدیم. صـباح آن عـید رمضان بود. از میان بامیان گذشته و از کوتل شیبرتو سرازیر شده به «جگدلگ» (احتمالاً جنگلک یا چندرگل) نرسیده، فرود آمدیم. هـزارگـان تـرکمن بـا کـوچها و مالهایشان بر سر راه ما قشلاق کرده بودند و از ما اصلاً خبر نداشتند. صباح آن کوچ نموده در میان آغل و آلاجوقهای ٔ ایشان درآمدیم. دو سه آغیل به تاراج رفت در آنجا به ما خبر آمد که چند هزاره در یک تنگی سر راه را گرفته کسی نمی تواند بگذرد به مجرد این خبر تیز برگشتیم. نزدیک رسیده دیدم که تنگی هم نیست و چند هزاره از یک بینی گاهی تیر میگذارند و چون راه مردم پیش را هزاره ها گرفته بودند، همه مردم حيران شده ايستاده بودند، در اين وقت خود تنها رسيده مردمي كه گريخته مي رفتند یوریور گفته ایشان را دلداری دادم. از این مردم هیچکس سخن نشنیده و به جانب غنیم (دشمن) نمی رفتند و همه جابه جا ایستاده بودند. من خود اسب انداختم و حمله کردم. چون مردم دیدند که روان شدم آنان نیز به مجرد رسیدن به کوهی که بالای آن هزارهها بودند، بالا رفتند و ملاحظه تیر ایشان را ننمودند. گاهی سوار و گاهی پیاده به پیش می رفتند. چون غنیم دید که لشکر زور آورده تاب نتوانست روان شد. ایشان هزاره ها را دنبال کرده بر کوه برآمدند و مثل آهو پیش انداخته شکار کردند. مال و اسب فراوان غنیمت گرفتند و از اموال هزاره پارهای گوسفند خود من جمع کردم و به «یارک طغای»<sup>۳</sup> سپرده خود پیشتر رفتم. از بلندی پشتههای کوهستان گذشته اسب و گوسفندهای هزارهها را پیش انداخته به «لنگر تیموربیگ» آورده فرود آمدیم. از کلانتران هزاره چهارده پانزده کس از مردم سرکش آن ها به دست افتاد که به شفاعت «قاسمبیگ» خلاص شدند.<sup>۲</sup>

آقای اوتاد العجم وقتی از حملات بابر علیه هزارهها یادآوری میکند مینویسد:

| ، با یکشنبه ۲۵ دلو و ۱۴ فوریه ۱۵۰۷ م.                                                                   | ۱. مراد عيد فطر است كه مطابق بوده |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| ، با یکشنبه ۲۵ دلو و ۱۴ فوریه ۱۵۰۷ م.<br>غژدی که از چوغ و نخ سفید و سیاه بافته شده باشد، به صورت آلاچیق | ۲. الاچوغ در ترکی به معنی خیمه و  |
|                                                                                                         | يز آمده آست.                      |
| ید به صورتهای تغهقه تغایی نیز آمده است. گماهی اسم افراد قرار                                            | ۲. طغای در مغولی برادر مادر را گو |
| ۴. تلخيص از بابرنامه، فصل مربوطه.                                                                       | میگیرد، مانند طغای تیمور و غیره.  |

جای تعجب است که چگونه مردمی را که همنسل و همشبیه و همریشه هستند، به این صورت قلع و قمع میکردند. در حالی که بابر خود نژاداً مغول بوده و می توانسته از حمایت هزاره بهرهبرداری کند.<sup>۱</sup>

جواب آن است که دل بابر از آنجا پر از درد بود که هـزارهها بـه کـمک امرای باقیماندهٔ او در کابل کس دیگر را به سلطنت برداشته بودند. چنانچه بابر خود در اینباره مینویسد: در وقت تاختن همین هزارگان ترکمن شنیده شد که محمّدحسین میرزای دوغلت و سنجر برلاس، جمعی از مغولان را که در کابل مانده بودند، به طرف خود کشیده «خانمیرزا»۲ را به جای من پادشاه کابل مقرر کرده بودند، در این شورش که در غیاب من در کابل برپا شده بود، چند نفر از مردم مغول به نامهای: «شیرقلی مغول» و «سلطان احمد مغول» نیز شرکت داشتند. من از منزل لنگر تیمور مخفیانه به دوستانم که در کابل بودند، پيغام دادم و آن ها را از آمدن خود خبردار ساختم. اين بود که به کمک آنان توانستم دوباره کابل را تصرف شوم. بعد از تصرف کابل مادرم در ماه محرم مریض شد و بعد از چند روز از دنیا رحلت کرد. بعد از چهلم مادرم و پایان مجلس عزاداری به عزم تسخیر قندهار سوار شدم. تا اینکه در «اولنگقوش» ناور فرود آمديم. در اين سفر در بين راه مريض شدم، به خاطر بيماري من تصميم بر اين قرار گرفت که فقط به سر «قلات» يورش ببريم. جهانگيرميرزا (برادر بابر) و باقي جغتائیان کوشش بیشتر نمودند و قلات را تسخیر کردند. قـلات را ذوالنـون ارغـون به پسرش محمّد مقیم داده بود. از نوکران مقیم «فرخ ارغون» و «قرابولوت» در یورت بودند که تسلیم شدند. گناهانشان عفو شد. این یورش چون به سعی جهانگیرمیرزا انجام شد، لذا حكومت آنجا را به عهده او گذاشتم. از قلات به طرف جنوب رفته افغانان بودانمک و لاتاغ و آن نواحی را ایل نموده به کابل مراجعت کردیم. در ایس زمستان تا یک دو برف باریدن در چهارباغ بودم تا آمدن ما به کابل هزاره ترکمن انواع بیادبیها و رهزنیها کرده بودند. تصمیم تأدیب آنان را گرفتم. ماه شعبان ً (سال ۹۱۴ هجری) به عزم تاختن آنان سوار شدیم. در دهنه «دره خویش»<sup>۴</sup> در میان جنگل چاپقون فرستاده شد، اندکی از هزارهها تاخته شدند. نزدیک به دره خویش در یک سموج یک

۱. تاریخ مختصر قوم هزاره و نژاد آنها، ص ۵. ۲. خانمیرزا، عموزاده بابر بود و بعدها به حکومت بدخشان رسید و اولادهاش سالها در آنجا حکومت کردند. ۳ . اوّل شعبان ۹۱۴ ه. مطابق بود با شنبه ۴ قوس، ۲۵ نوامبر ۱۵۰۸ میلادی. ۴. دره خویش، منطقهای است در میان چهارده غوربند و سیاهگرد که تاکنون به همین نام یاد می شود، در زمان بابر مسکن هزارهها بوده است.

دسته هزاره پنهان شده بودند، «شیخ درویش کوکلتاش» که در اکثر قزاقی ها همراه بود و منصب قوربیگی داشت کمان به زور میکشید و تیر خوب می انداخت، در دهن همین سموج غافل نزدیک شد، از اندرون سموج یک هزاره به پستان (سینه) او تیر زد و او در همان روز جان داد. بیشتر هزاره ترکمن در دره آن طور افتاده که در دهنه درهٔ تنگی واقع است، راه در کمر کوه واقع شده از راه پایان تر پنجاه و شصت گز یک اندازه است. از تنگی راه یک یک سوار میگذرد. از این تنگی گذشتیم، آن روز تا در میان دو نماز رفته و به مردم نرسیده در یک جای منزل کردیم و یک شتر لوگ فربه هزاره را یافته آوردند، آن را کشته از گوشت آن یک پاره کباب کردیم و یک پاره در آب پخته خوردیم. گوشت شتر به این لذیذی هرگز نخورده بودیم.

بعضی آن را با گوشت گوسفند فرق نتوانست. از آن جا پگاه کوچ نموده در منزلی که هزاره ها قشلاق کرده بودند متوجه شدیم. در همان ساعت کسی آمد و گفت: در یک تنگی هزاره ها گذر آب را به شاخه های درخت مضبوط ساخته راه مردم را بند ساخته جنگ میکنند. به مجرد شنیدن خبر روان شدیم یک پاره راهی که رفته شد به جایی که هزاره ها فرود آمده جنگ می کردند رسیدیم. آن زمستان برف بسیار بلند افتاده بود، راه رفتن اِشکال داشت. کنارهای آب تگاب تمام یخ بسته بود. به خاطر وجود آب و یخ و برف جای پای نبود و گذشته نمی شد. هزاره ها در جای برآمدن این آب و یخ شاخهای بسیار بریده انداخته بودند. خود در تگاب و در کناره ها پیاده و سواره گذشته جنگ می کردند. محمّدعلی مشیربیگ از امرای رعایت کرده من خیلی مردانه قابل رعایت و موان خوبی بود. بیشتر به راهی که شاخه انداخته بودند، متوجه شد، در گرده او هزاره ها تیر زدند همان زمان جان تسلیم کرد. من خود به سوی هزاره یورش بردم، هزاره ها تیر زدند همان زمان جان تسلیم کرد. من خود به سوی هزاره یورش بردم، احمد یوسف بیگ اضطراب کرده فریاد کشید که آیا در این وقت خطرناک این گونه

۱. قزاقی به معنی جنگجویی و دلاوری. ۲. قور در ترکی مغولی به معنی اسلحه و مهمات جنگی، قورخانه انبار اسلحه، زرادخانه، قورچی نگهبان اسلحه، سلاحدار، سوارنظام، قورچی باشی، رئیس سلاح خانه، نگهبان انبار اسلحه، قوربیگی، رئیس قورخانه و بزرگ اسلحهداران. ۳. این تنگی با شرح و صفاتی که بابر بیان میکند با «تنگی اژدر» که در دهنه درهٔ ترکمن است قابل تطبیق می باشد. ۴. دانش امروز میگوید: حیواناتی که به طور آزاد از علوفه های تازه و گوناگون و مرغوب استفاده میکند، دارای گوشت لذیذ و خوش طعم می باشند. هم چنین شیر و فرآورده های لینیاتی آنها خوش طعم و پرخاصیّت خواهد بود. از این رو حیوانات اهلی هزارستان به خاطر تغذیه از علوفه های مختلف و مرغوب کلاً دارای روشت بسیار لذیذ می باشند. شیر و روغن و ماست و سایر لبنیات فرآورده های لبنیاتی آنها از بهترین انواع شیر و روغن و... می باشد.

برهنه (بدون زره) میروید، در حالی که من سه تیر را دیدم که از سر شما گذشت. من گفتم: شما مردانه باشید این چنین ها از سر من بسیار گذشته است. همین مقدار بود که از طرف دست چپ قاسمبیگ قوچین خود از این گذر یافته و گذشت و به مجرد اسب انداختن هزارهها نتوانستند ایستاد گریختند. به هر یک از امراکه خوب جنگیده بودند، جایزه داده شد. به خاطر بسیاری و بلندی برف از راه برآمده نمی شد. من به همراه این جوانان آمدم نزدیک قشلاق های هزاره ها، به گوسفندان شان رسیده به تنهایی ۴۰۰، ۵۰۰ گوسفند و ۲۵ اسب جمع کردم. سلطانعلی و دوسه کس دیگر نزدیک بودند چاپقونچی شدیم. دو نوبت خودم چاپقون تاختهام یکمرتبه در همین حمله و مرتبه دیگر بر سر هزارههای ترکمن در وقت مراجعت از هرات. کوچ و خرد و ریز هزارهها پیاده شده بر پشتههای برفدار برآمده بودند، ایستاده اندکی کاهلی کردم روز هم پگاه شده بود، برگشته در خانههای هزارهها فرود آمده شد. این زمستان برف خیلی بىلند افتاده به قسمی که از راه بیرون برف تا خویگیر اسب بود. شب جماعتی به چاغداول (چنداول) فرستاده شد. از جهت بلندی برف تا صبح بر سر اسب بودند، صباح آن برگشته درون درّه خویش در قشلاق هزارهها شب به سر برده صبح کوچ کرده در «جنگلک»۲ فرود آمده شد. یارک طغای و بعضی ها عقب تر آمده بودند. به آن ها گفته شد که هزارههایی که شیخ درویش را به تیر زده بودند، رفته بگیرند، بدبختان خون گرفته هنوز در سموج بودند. این ها رفته دود گذاشته ۷۰، ۸۰ هزاره را گرفتند. بیشتر آن ها به شمشیر رفت. از یورش هزاره به جهت مصلحت گرفتن مال به نجراو در پایان در نواحي «توغدي» آمديم.<sup>۳</sup>

ظاهراً این حمله بابر بر سر هزارههای ترکمن یک سال بـعد از مـراجـعت وی از هرات بوده است.

## ا\_اطلاعات پراکنده دیگر

از بابر نامه اطلاعات جالبی می توان به دست آورد. از جمله می نویسد: به ولایت کابل و غزنی سی هزار خروار غله تحمیل شد. چون درآمد و حاصل کابل را ندانسته این چنین

۱. چاغداول در ترکی مغولی دسته هایی از سپاهیان باشند که از دنبال لشکر حرکت کنند تا دشمن از پشت به لشکریان حمله نکند. به صورت های چنداول، چنداول چغدل، چغدول، جغداول نیز ضبط شده است. ۲. جنگلک فعلا قریهای است در جنوب شرقی شیخ علی و در غرب لولنج ممکن است مراد بىابر همین جنگلک باشد.

تحمیل کرده شد ولایت خراب گردید. در همین محل حصه بابری را اختراع کردم. به هزاره سلطان مسعودی اسب و گوسفند بسیار انداخته تحصیل داران فرستاده شد. بعد از چند روز از تحصیل داران خبر رسید که هزاره ها مال نداده در مقام سرکشی شدهاند. پیشتر از این هم چند نوبت راه غزنی و گردیز را زده بودند. از ایس جهت به خاطر تاختن هزاره سلطان مسعودی سواری نموده شد. به راه «میدان» آمده از «کوتل چرخ» شباشب گذشته وقت فرض در نواحی «حینو»، «احتمالاً جغتو» هزاره ها تاخته شد و خاطرخواه تاخته شد. از آن جا به راه سنگ سوراخ برگشته جهان گیرمیرزا رخصت غزنی داده شد و در وقت فرود آمدن در کابل پسر دریاخان یارحسین از طرف بهیره به بندگی آمد.<sup>۱</sup>

ولایت غزنی که آن را زابل هم میگویند، بسیار محقوجایی است. پادشاهانی که هندوستان و خراسان را در تحت تصرف داشتند با وجود خراسان جای تعجب است که غزنی را به پایتختی انتخاب کرده بودند. در زمان سلطان محمود در غزنی سهچهار بند (سد) ساخته شده بود که بند «سروه» (بند سرآب) آن تا هنوز معمور است. صحرانشین غزنی هزاره و افغان است و نسبت به کابل در غزنی ارزانی است.

دیگر، تومان غوربند است در آن ولایت، کوتل را غوربند گویند. به طرف غور از این کوتل میروند. سر درههای غوربند را هزارهها منزل کردهانـد. چـند دهـی دارد، کمحاصل جایی است.<sup>۳</sup>

دیگر کوهدامن است که ایماق و اتراک هستند.\*

اقوام مختلف در کابل بسیار است در جلگهها و میدانها، اتراک و ایماق و اعرابند. در شهر و دهها تاجیکانند. در مواضع دیگر و ولایات از پشهای و پرانچه و تاجیک و ترکی و افغاناند و در کوهستانهای غزنه هزاره نکودری است و در میان هزاره بعضی به زبان مغولی هم سخن میگویند.

بابر کتابش را به نام توزک بابری، به زبان ترکی نوشته است و از حیث انشا بسیار ساده و بی تکلف و روان است. بیرمخان خانان آن را ترجمه کرده و به بابر نامه مشهور شده است.

بابر وقتی کابل را گرفت و آن را به عنوان پایتخت انتخاب کرد، روز به روز کارش بالاگرفت. وی در سال ۹۱۶ هجری به کمک دستهای از سپاهیان شاهاسماعیل صفوی

۱. بابرنامه، صص ۸۶\_۸۹ و ۹۲. ۲. همان. ۳. همان، صص ۸۶ و ۹۶. ۴. همان.

به سر ازبکان حمله برد و حتی شهر سمرقند را تسخیر کرد و پیروزمندانه داخل این شهر شد. اما نتوانست آن را نگه دارد. به زودی ازبکان آن را آزاد کردند، و بازپس گرفتند. بابر بدخشان و هزارستان و قندهار را به مرور چند سال فتح کرد. هزاره ها در ابتدا چون او را عنصر بیگانه میدانستند بر ضد او مقاومت کردند. اما بعدها بابر علاقه بسیار به افغانستان پیداکرد و دیگر عنصر بیگانهای به حساب نمیآمد، او در سال ۹۲۵ بررگ ترین رقیب او در هند سلطان ابراهیم لودی بود. بابر با ده هزار نفر از رود سند عبور نمود و ابراهیم لودی با یکصدهزار سوار و چندهزار پیاده و ۱۰۰۰ فیل به حرب پیروزی بابر یکی از مسائل حیرت انگیز تاریخ می باشد. آیا شکست داد. پیروزی بابر یکی از مسائل حیرت انگیز تاریخ می باشد. آیا شگفت نیست که ده دوازده هزار نفر یک سپاه یکصد و پنجاه هزار نفری را که دارای ۱۰۰۰ فیل به حرب پیروزی بابر یکی از مسائل حیرت انگیز تاریخ می باشد. آیا شگفت نیست که ده دوازده هزار نفر یک سپاه یکصد و پنجاه هزار نفری را که دارای ۱۰۰۰ فیل بوده شکست دهد؟ پیروزی بابر بدون شک مرهون فرماندهی عالی شخص وی می باشد.

ایزاک اسیموف مینویسد: اینکه بابر با لشکر قلیلی حدود دههزار نفر ابراهیم لودی را شکست فاحش داد، علت این پیروزی غیر منتظره آن بود که بابر از اختراع باستانی چینیها یعنی باروت استفاده کرد و این ماده انفجاری را بر ضد دشمن به کار برد. در حالی که سلطان ابراهیم چیزی در اینباره نمیدانست.<sup>۱</sup>

لودی در سال ۹۳۲ هجری کشته شد و بابر جمعاً ۵ مرتبه به سوی هند لشکر کشید و در هر مرتبه به فتوحات بزرگی نائل گردید و تا دهلی پیشرفت آن شهر را به عنوان پایتخت انتخاب کرد. مادر و فرزندان سلطان ابراهیم را مشمول عواطف و مهربانی قرار داد و هشتصدهزار روپیه برای مادر ابراهیم لودی مقرر کرد. ایـن زن کـه چـنین جوانمردی را از وی مشاهده کرد، یک قطعه الماس درشت به وزن ۸ مثقال را<sup>۲</sup> که در

۱. هزار و یک شگفتی، ایزاک اسیموف، ص ۱۱.

۲. گمان می کنم که این همان الماس معروف کوه نور و یا دریای نور باشد که تنا چند قرن بنزرگترین و گرانبهاترین الماس جهان به حساب می آمد. کوه نور و دریای نور تاریخ عبرتانگیز دارند. ایس دو قطعه الماس بی نظیر مدت ها در خزانه سلاطین مغولی هند نگهداری می شدند. وقتی نادرشاه کشته شد حرم او «فخراج» به افغانستان تعلق گرفت و در نزد ورثه احمدشاه بود، شاهزمان فخراج را به دریا انداخت اماکوه نور «فخراج» به افغانستان تعلق گرفت و در نزد ورثه احمدشاه بود، شاهزمان فخراج را به دریا انداخت اماکوه نور به دست شاه شجاع افتاد و سرانجام «رنجیت سینگ» شاه سیک مذهب پنجاب این الماس را از وی گرفت و این الماس بی نظیر که هرگز نمی توان قیمتی برایش تعیین کرد به دست انگلیس ها افتاد و آنان آن را به لندن انتقال دادند و تاکنون در موزه سلطنتی انگلستان نگهداری می شود و چند کشور مدعی مالکیت آن می باشد و کاسته شد.

خزانه سلطان علاءالدین خلجی بود و سرانجام بـه ابـراهـیم لودی رسـیده بـود آن را پیشکش بابر نمود.

ظهیرالدین بابر به عمر ۲۹ سالگی در ۶ جمادیالثانی ۹۳۷ هـجری از دنیا رفت. دوران حکومت او ۳۸ سال بود که ۱۰ سال آن در اندجان و فرغانه و ۲۸ سال آن در افغانستان گذشت و در ۵ سال اخیر هند را نیز به تصرف آورد. وی ۴ پسر داشت به نامهای: همایون، کامران، میرزا عسکری و میرزا هـندال. بعد از او پسر بـزرگش همایون به سلطنت رسید و دهلی را پایتخت خویش قرار داد و کابل در دست میرزا کامران بود. بابر از بس به افغانستان علاقه داشت وقتی در هند مُرد وصیت کرد که جنازهاش را به کابل دفن کنند. از اینرو جنازهاش را به کابل انتقال دادند و در باغ بابر دفن شد.

۲-بابر از نظر مورخین مورخین عموماً بابر را ستودهاند. ویل دورانت مینویسد: بابر مؤسس سلسله بـزرگ مغولان هند، مردی بود همچون اسکندر، شـجاع و پـرجـذبه از اعـقاب تـیمور ولی درندهخویی او را نداشت. وی یکصدهزار سرباز سلطان ابراهیم را در جنگ پانی پت مضمحل کرد و دهلی را به تصرف آورد و در آنجا بزرگترین و سودمندترین سلسله پادشاهان را که تا آن روز در هند حکومت کرده بود استوار ساخت.

جواهر لعل نهرو مینویسد: بابر یکی از بافرهنگ ترین و مطبوع ترین اشخاص بود که بتوان دید. در او خشکی و تعصب مذهبی و کو تهنظری وجود نداشت و مانند اجداد خود به خرابکاری نپرداخت. او یکی از علاقهمندان جدی هنر و ادبیات بود.۲

عبدالحی حبیبی مینویسد: بابر مرد کارزار، یل ارجمند، دوستدار دانش، عاشق شعر و دلباخته زیباییهای طبیعت بود، دارای عزم پولادین و بردبار و جوانمرد، در آسیا مانند بابر کم شخصیتی دیده شده است.۳

بابر با آنکه مذهب تسنن داشت، امًا نسبت به شیعیان دشمنی نمیکرد. تعصب خشکِ مذهبی بر او مسلط نبود. در زمان وی شیعیان آزادی داشتند و از احترام برخوردار بودند. آثار مدنیت از بابر در کابل و قندهار و هند باقی مانده است. در کابل تخت بابر و در قندهار چهلزینه از آثار اوست. بابر دارای اختراعات نیز می باشد، از

- ا. خلاصه داستان تعدن مشرقزمين، كتاب اوّل، ص ۲۲۶، تهران، ۱۳۶۳.
- ۲. نگاهي به تاريخ جهان، ج ۱، ص ۶۵۱. ۳. ۲. ظهيرالدين بابر، نوشته عبدالحي حبيبي.

جمله یک نوع خطی اختراع نمود که به خط بابری مشهور بود. در موزه آستان قدس رضوی یک جلد قرآن مجید به شماره ۵۰ نگهداری می شود که به خط ناشناختهای تحریر یافته است. احتمال ضعیفی می رود که به خط بابری باشد. بابر کو شش نمود که اوزان و مقادیر آن زمان را که هر منطقه برای خود دارای اوزان مخصوص بود به اوزان و مقادیر رسمی ای که ساخته بود درآورد. قیافه او را مورخین چنین بیان کرده اند:

چشمان تنگ و بادامی و نیمهمیشی، بینی کشیده، وجنات و بـدن نـیمهچاق، قـد متوسط، رنگ چهره سپید مایل به زردی و دارای قیافت مغولی کامل.

بابر مرد علم و شمشیر بود. از پادشاهان مدنیت پرور محسوب می شود و در عین حال شاعر زبردست بود که به فارسی و ترکی شعر می سرود. چند کتاب تألیف نموده است از آن جمله:

۱\_ توزک بابری یا بابرنامه که به نام تجارب الملوک نیز یاد می شود. ۲\_رسالهای در علم عروض. ۳\_کتابی به نام مبین در علم فقه که آن را به زبان ترکی به نظم کشیده است. ۴\_ رساله ولدیه، این کتاب نیز در نظم است. ۵\_کتابی در فن موسیقی.

۳\_نگاهی گذرا به وضع زندگی مردم هزاره

در زمان تیموریان و ارغونیه، هزارهها قسمتهای وسیعی از مرکز افغانستان را در اختیار داشتند. زندگی شان از راه دامداری و زراعت تأمین می شد. هر خانواده اقلاً یک اسب در اختیار داشت. عدهای از طوایف هزاره در میان چادرها و خیمهها زندگی می کردند و از نقطهای به نقطهٔ دیگر منتقل می شدند.

کمالالدین عبدالرزاق سمرقندی مردم هزاره را به داشتن ایل و اولوس زیاد که دارای رمههای بی شمار هستند وصف میکند، چنان چه گوید: قوم هزاره که به هزاره آقا مشهورند، ایل و اولوس بسیارند و گله و رمه بی شمار دارند.

در این زمان هزارهها شتر نیز تىربیت مىكردند. بـزرگترین و پـرجـمعیتترین

قبایل شان «هزاره سلطان مسعود» نام داشت هزاره ها در ساختن زین و لگام و سایر اسباب و آلات اسب سواری استاد بودند. در سوارکاری و تیراندازی مهارت بسیار داشتند. معاملات شان بیشتر از راه تبدیل جنس به جنس صورت میگرفت. چنان چه در تاریخ سند معصومی میگوید: «در اولوس هزارستان قندهار از زر سرخ و سفید و سیاه رواج نیست و سودای ایشان به پارچه و کفش و آن چه از این قسم است میباشد».

مهمترین مسأله در طرز زندگی این مردم روحیهٔ جمنگی و شمجاعت و شمهامت بی مانند آن ها است. آنان در برابر زورگویی ایلخانیان، تیموریان و شیبانیان مقاومت کردند، در آن زمان بسیاری از اقوام افغانستان کم و بیش به رهزنی و غارتگری مىپرداختند، بعضى از طوايف هزاره نيز تحت تأثير جوّ زمان و محيط، گاه به گاهي به این کار مبادرت می ورزیدند. قسمت اعظم طوایف هزاره روستانشین بودند و این روستانشینی باعث شد که آنان از علم و دانش محروم بمانند. عـدهٔ کـمی از آنـان در شهرهایی چون کابل، غزنی، بلخ و هرات زندگی میکردند. در زمان حمله همایون به قندهار هزارهها سرسختانه به دفاع برخاستند چنانچه در تذکرهٔ همایون و اکبر آمده است: «یک روز امرای لشکر همایون با تمام قوا بر قبلعه قبندهار یورش بردند، حملههای زیادی کردند. خیلی از پیادههای قلعه ضایع شدند. بابادوست قوربیگی و مهتر یوسف از سران لشکر همایون کشته شدند و علی قلی شیبانی و میرک مارستانی (مالستانی) توسط تیر قلعه گیان زخمی شدند. بعد از چند روز نواب بیرامخیان و محمّدی میرزا و سیدمحمّد پکنه و جمعی که در خدمت بیرامخان بـودند، فـراخـور مردانگی خدمت به جای آوردند و چندی از هزارهها (هزارههای مدافع شهر قندهار) به قتل رسیدند و حسین ایلچی، سلطان سنجاو را زخم تیری به صورتش رسید و محمّدی میرزا اسب زیبای کهر را که «بورنیچیق» نام داشت سوار بود و آن هزاره که حسین آقای ایلچی را تیر زده بود و جمعی دیگر را نیز زخمی کرده نیزه خود را حواله محمّدی میرزا کرد. از آنطرف محمّدی میرزا با همان اسب بر سر هزاره تاخت، چون نزدیک رسید گودالی پیش آمد، اسب از آن گودال آزاد جست و محمّدی میرزا هزاره مذکور را به خاک هلاک انداخت. چون نواب بیرامخان آن گودال را پیمود هژده ارج (ارش) بود و هزاره آن تیر که در کمان داشت گشاد داد و بر سینه اسب (اسب محمّدی میرزا) رسید و با وجود آن زخم آن حیوان ده میل راه آمد و بعد به زمین افتاد. ۳

۱. آیین اکبری. ۲. تاریخ سند معصومی، ص ۱۳۳. ۳. تذکرهٔ همایون و اکبر، ص ۴۳.

وقتی گروهی از سپاهیان همایون به طرف کابل میرفتند، در بین راه در حدود آب ایستاده غزنی و کوتل روغنی، هزارهها کمین گذاشته به سپاه همایون دستبرد زدند.<sup>۱</sup> شاید ضدیت هزارهها علیه همایون به آن خاطر بوده که او با سپاه اجنبی به قندهار و کابل حملهور شده بود.

و آخر دعواينا ان الحمد الله رب العالمين. قد وقع الفراغ من تسويد هذه الاوراق في يوم الاربعاء، ۷ ربيع الاول، سنهٔ ۱۴۰۹ من هجره النبوية، على هاجرها آلاف التحية و الثناء بيد الفقير الى ربه الغنى حسينعلى يزدانى البهسودى المعروف عـند الاصـدقاء بحاج كاظم، ابنالمرحوم قنبرعلى، غفره الله تعالى و ختم لى بالحسنى و السعادة.

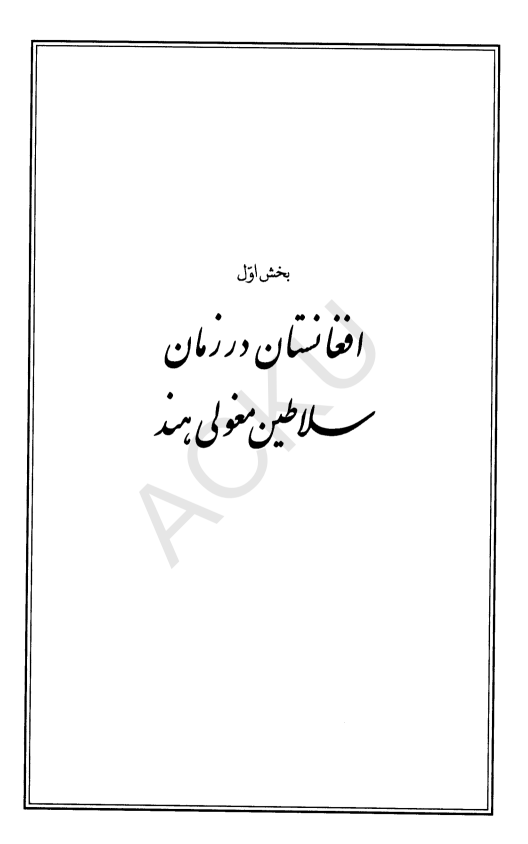
خدایا تو خود می دانی که هدف اصلی من دفاع از حقوق حقه مردمی است که به ناحق به استضعاف کشیده شدهاند. و خود می دانی که در این راه رنجهای فراوان کشیدم و تو ای کریم بخشنده و ای رحیم بنده نواز که اجر هیچکس را ضایع نمی گردانی، پس این رساله را وسیله بخشایشم قرار ده و ثوابی به روح پدر و مادرم که در راه تعلیم و تربیتم رنج فراوان بردند، نثار گردان. خدایا مسلمانان جهان مخصوصاً ملّت قهرمان افغانستان را در سایهٔ اسلام و قرآن به پیروزی و سرفرازی و عزت برسان! اتحاد و برادری و صمیمت را در میان اقوام مختلف آن حاکم گردان و آنان را از بند ظلم و جهل و خرافات برهان!

برای حُسن ختام چند فرد شعر از شاعر نامدار محمّدحسین شهریار آورده می شود: 

آدمیان شاخه و برگ همند کساین همه از یک تسنهٔ آدمیند اصل درختی است کهن کز بهشت کند خداوند در این دشت کشت آدمیان زنسده به همدیگرند دست و دل دیسده و پا و سرند برتریای نیست کسی را به کس بسرتری از آن خسدا دان و بس

تاریخ شاهی معروف به تاریخ سلاطین افاغنه، ص ۳۰۷.





برای آگهی بهتر و بیشتر از تاریخ هزاره ها، ناگزیریم تاریخ سرزمین های همجوار (ایران و هند) را نیز ورق بزنیم و مرور کنیم، چون تاریخ افغانستان با تاریخ این کشور ها پیوند خورده است.

مقدمه

جلد دوّم را از سلاطین مغولی هند آغاز میکنم، زیرا که جلد اوّل به زمان بابر جدّ این خاندان ختم شده است.

خراسان بزرگ و یا به عبارت دقیق تر خراسان جنوبی که امروز افغانستان نامیده می شود، بعد از فروپاشی تیموریان هرات، به چهار بخش تقسیم و تجزیه شد. کابل و غزنی در تصرف مغولان هند درآمد که گاه نفوذشان تا بامیان نیز می رسید. ولایات شمالی (ترکستان افغانستان) به دست سلاطین ازبکیه اداره می شد. هرات و سیستان در تصرف صفویان ایران بود. و قندهار متنازع فیه میان ایران و هند، که گاه این و گاه آن بر این شهر تسلط می یافت. و کوهستان مرکزی یعنی هزارستان، صورت ملوکالطوایفی به خود گرفته، تحت حکومت خوانین محلی اداره می شد.

سلاطین بابری هند سلسلهای را که ظهیرالدین بابر <sup>۱</sup> در هند بنیاد نهاد، رفته رفته به یکی از بزرگترین و قدرت مندترین سلاطین اسلامی تبدیل شد و آن ها توانستند حکومت وسیع و تمدن درخشانی را در آن شبهقاره پایه گذاری کنند، تمدنی که رنگ و صبغه اسلامی داشت. این خاندان با آن که ترکزبان بودند، اما به زبان شیرین فارسی علاقهٔ وافری نشان می دادند و در ترویج آن کوشا بودند. شعرای فارسی گوی هند سبک خاصی را به وجود آوردند که به «سبک هندی» معروف است. شاهان و شاهزادگان بابری اغلب خود اهل تحقیق و مطالعه و مباحثه بودند. شهزاده داراشکوه با ترجمه اوپانیشاد، (کتاب مهم

۱. واژه بابر که به معنی ببر است، احتمالاً از فارسی به زبان ترکی داخل شده است.

هنديان) به فارسي، خدمت گرانبهايي به عالَم دانش و ادب انجام داد. زيبالنساءبيگم دختر عالمگیر (۱۰۴۸\_۱۱۱۳ ه.) که بالبداهه شعر میگفت، زن هنرمند و هنرپرور بود. دوران این خاندان که از ۹۳۲ تا ۱۲۷۵ ه. طول کشید، یکی از بهترین دوران شعر و ادب فارسی و نیز دوران گسترش اسلام در شبهقاره هند به حساب می آید. نمونهای از اشعار فارسی سلاطین بابری: ظهيرالدين بابر گويد: عرق چون از رخ آن ماهیاره می ریزد ز آفستاب درخشسان ستاره میریزد همايون گويد: این نه سرو است که در باغ قد افراخته است شمع سبزیست که پروانه او فاخته است جلال الدين اکبر گويد: حاجی به سوی کسعبه رود از بسرای حسج يارب بود که کعبه بيايد به سوي ما جهانگر گويد: بلبل نيم كه نعره كشـم دردسـر دهـم پىروانىمام كىم سىوزم و دم بىرنياورم شاهجهان گويد: أنگِشْت نـــيم کــه يک زمــانى ديگـر در آتشــم افکــنی و ســوزی یکسـر همچون رسن سوخته نقشم بسرجاست چون دست برو نهی شود خاکستر ۲ یکی از خصوصیات حکومت این خاندان آن بود که تعصب مـذهبی را در امـور حکومتی دخالت نمیدادند، همه را از هر قوم و نژاد و زبان یکی دانسته و همرکس

۱. طبق تحقیقی که آقای گلچین معانی انجام داده است، در زمان ببابریان هند، بیش از ۷۰۰ تین شباعر فارسیگوی طی دو سه قرن از نقاط مختلف ایران به شبهقاره هند رفته و از جوایز و کمکهای این خاندان بهرهمند شدهاند. برای نمونه صائب تبریزی ثروت قابل توجهی به دست آورد و یکی از علماء بزرگ نجف به یکی از دوستان خویش در اصفهان چنین نوشت: اگر آخرت میخواهی به نجف اشرف تشریف بیاور و اگر دنیا میخواهی به هندوستان برو و اگر، نه دنیا میخواهی و نه آخرت در اصفهان بمان. ۲. پارسیگویان هند و سند، صص ۲۵\_10. به اندازه هنر و دانش و تلاش خود می توانست مقامی احراز کند. در تفویض پست و مقام میان شیعه و سنی فرقی گذاشته نمی شد. مردم در انجام اَعمال و مراسم مذهبی آزاد بودند، نعمتی که در جاهای دیگر حتی اروپا در آن زمان یافت نمی شد، و تاکنون متأسفانه مسلمانان آن طور که باید و شاید ارزش آزادی فکر و عقیده را درک نکرده اند، و تا زمانی که به این دُرَ گران بها دست نیابند، دم از شکوفایی علم و دانش زدن بیهوده خواهد بود.

باری، در ارتش عظیم نیممیلیونی جلالالدین اکبر، اقوام گوناگون با زبان و عقاید مختلف وجود داشتند. جلالالدین برای اتحاد ایـن نیروی عظیم، زبـان مشـترکی به وجود آوردکه به زبان اردو (زبان ارتشیان) معروف شد. این زبان ترکیبی از زبانهای هندی، فارسی، عربی و دراویدی میباشد.

بابریان دانشمندان بزرگ (اعم از دانشمندان اسلامی و غیر اسلامی) و شعرای خوش طبع، هنرمندان و صنعتگران ماهر را به دربار خویش گرد آورده بودند و از هیچ نوع کمک و مساعدت در حق آنان دریغ نمی کردند.

این خانواده در عمران و آبادی کشور کوشا بودند و آثار عظیم معماری و آبادانی از آنان در هندوستان به یادگار مانده است. «تاجمحل» که حس اعجاب و تحسین هر بیننده را برمیانگیزد یکی از آن آثار است.

امًا با وجود این، آثار معماری شان در افغانستان به جهت دوری آن از پایتخت، کم تر به جای مانده است از آن جمله از چهلزینهٔ قىندهار، چارباغ قىندهار، باغ پىغمان، اور تهباغ، تخت بابر، چهارچتهٔ کابل، مسجد شوربازار، باغ علی مردان خان، باغ صفا، باغ وفا، قلعه شهناز، بالاحصار کابل، جلال آباد و غیره می توان نام برد.

جهانگیرشاه وقتی وضع زندگی مردم کابل را با هند مقایسه کرد، کابلیان را فقیر و تنگدست یافت، از اینروی زکات را که به عنوان مالیات میگرفت بـه ایـن مـردم بخشید تا اهالی در تنگنا قرار نگیرند.

سلاطین مغولی هند، جمعاً ۱۷ تن بودند که ۶ نفر آنها از بابر تا اورنگزیب، از شهرت زیاد برخوردارند و غربیها از آنان به مغولان کبیر تعبیر میکنند.

ظهیرالدین بابر در سال ۱۵۳۰ م. از دنیا رفت و پسر بزرگش همایون که در زمان حیات پدر والی بدخشان بود، در سن ۲۴ سالگی بر تخت نشست و کابل را به کامرانمیرزا و قندهار را به میرزا عسکری برادران خویش و بدخشان را به میرزا سلیمان پسرعموی پدر خویش سپرد.

همایون در طی جنگهایی که با «شیرشاه سوری افغان» انجام داد علی رغم

پیروزیهای اولیهاش، از رقیب کارکشته و باتجربهای چون او شکست خورد و به شاهتهماسب صفوی پناهنده گردید، سهچهارسالی در ایران ماند و با خواهر شاه ازدواج کرد. و حتی گفته میشود قلباً به تشیّع گرایید و بعد به کمک دههزار نفر از سپاه قزلباش برای استرداد تاج و تخت ازدسترفته به سوی هند حرکت کرد، امّا قبل از همه افغانستان را که در تصرف برادران ناسپاس او بود، باید متصرف می شد.

او سیستان، گرمسیر و قلعه بُست را به آسانی متصرف شد و بعد به شهر قندهار یورش برد. در داخل شهر در آن زمان بیشتر فارسیزبانان از جمله تعداد قابل توجهی از مردم هزاره و به تعداد اندکی از ترکزبانان زندگی میکردند که به دستور میرزا عسکری حکمران شهر، متفقاً به دفاع برخاستند. شهر از برج و باروی مستحکمی برخوردار بود و همهروزه جنگ به وقوع می پیوست و از جانبین عدهای کشته می شدند. یک روز در یک حمله شدید چند نفر از امرای قشون همایون به نامهای بابادوست قوربیگی و مهتر یوسف از تیر قلعگیان به قتل رسید و علی شیبانی و میرک مارستانی (مالستانی) زخمی شدند.

چند روز بعد دوباره سپاه همایون به شهر حمله برد، چند تن از هزارههای داخل شهر به قتل رسیدند و از سپاه همایون حسین آقای ایلچی که از مردان شجاع و نامدار بود، به تیر یک هزاره به قتل رسید و چند نفر دیگر به تیر همان مرد زخمی شدند. محمّدی میرزا از امرای قشون که چنین دید، در خشم شد، و اسب بسیار زیبایی به نام «بورینچیق» سوار بود، مهمیز زد و به سوی قلعه یورش برد، گودال عظیمی به عرض ۸۸ ارج (ذراع) پیش آمد، حیوان از روی آن آزاد جست، هزاره موصوف با نیزه محمّدی میرزا به هلاکت رسید، امّا «بورینچیق» به تیر همان مرد زخمی شد، حیوان تا ده میل راه آمد و به زمین افتاد.<sup>۱</sup>

چنین به نظر میرسد که هـزاره ها در ابـتدا از فـرزندان کـوچک بـابر جـانبداری میکردند و این به دو جهت بود. اوّل با میرزا کامران شاه کابل خویشی و قرابت یافته بودند و دوّم این که همایون را با یک سپاه بیگانه میدیدند. لذا در هر فرصت مناسب به نیروهای او حمله میکردند. چنان چه رفیعکوکه ۲، حاکم زمین داور، در ایام محاصره قندهار با جمعی از هزاره ها بـه یـاری قـندهاری ها شـتافتند و در وسط راه در کـنار ارغنداب با سپاه همایون روبه رو شده به نبرد پرداختند. ۳

- ۱. تذکرهٔ همایون و اکبر، بایزید بیات، ص ۴۳، چاپ هند.
- ۲. کوله و کاکا برادر و یا عمو، کوکلتاش، کاکلتاش، برادر رضاعی.
- ۳. تذکرهٔ همایون و اکبر، ص ۴۱؛ مآثر رحیمی، ج ۱، ص ۵۹۶؛ اکبرنامه، ج ۱، ص ۲۲۹.

وقت دیگر گروهی از سپاهیان همایون تحت فرماندهی نواب بیرامخان به سوی کابل در حرکت بودند، وقتی در کوتل روغنی و آب ایستاده که بین قندهار و غزنی قرار دارد، رسیدند هزارهها بر او حمله کردند و جنگ سختی درگرفت و او با زحمت توانست راه را باز کند و خود را به کابل برساند.

این بیرامخان یکی از رجال مشهور دوران بابریه و از امرای بزرگ همایون بود، که ظاهراً پدرش در سلک ملازمان شخص بابر درآمده بود و اصالتاً از مردم ترکمن و شیعه بود و پدرانش در نواحی غزنی و بلخ زندگی میکردهاند.

باری، قندهار پس از ۳ ماه محاصره و جنگهای متوالی گشوده شد. خواهر بابر که در داخل شهر زندگی میکرد، به نزد همایون به شفاعت آمد. میرزا عسکری مورد عفو قرار گرفت. همایون حکومت قندهار را به بیرامخان، زمینداور را به میرزاالغ، قلات را به قاسمحسین شیبانی سپرد و خود برای رفع خستگی، زمستان را در قندهار گذراند.

تصرف کابل همایون، بهار سال ۹۵۲ ه. (۱۵۴۵ م) به سوی کابل حرکت کرد، وقتی در موضع «ازبک کلنگی» رسید، ملامقبول بخشی بیگی <sup>۱</sup> کامران میرزا و رمزی هزاره از یساولان میرزای مذکور با تنی چند از بزرگان کابل به همایون پیوستند.<sup>۲</sup> میرزا کامران که خود را تنها دید بعد از مقاومت مختصر، شبی از راه بینی حصار به سوی هزارستان فرار کرد و به میرزا خضرخان هزاره پناه برد.

همایون، شهر را به آسانی تصرف کرد و با پیروزی وارد ارگ بالاحصار شد که زنان خانواده بابری از جمله همسر و فرزند چهارساله او محمّداکبر در آنجا زندگی میکردند. زنان حرمسرا که چشمشان به دیدار رئیس خانواده روشن گردید، شادمانی ها کردند و نذر و نثارها به عمل آوردند.<sup>۲</sup>

همایون، حکومت جلالآباد را که در آن روزگار، جوی شاهی (در بـعضی مـنابع جوش لاکو) نامیده میشد به برادرش میرزا عسکری سپرد و خود به نظم و نسق کابل پرداخت و بعد برای تسخیر بدخشان حرکت کرد.

در غیاب او، کامرانمیرزا به کمک هواداران خویش و امداد پنهانی شاهحسن ارغون هزاره پادشاه سند و یاری میرزا خضرخان هزاره کابل را متصرف شد.

۱. بخشی واژه مغولی است به معنی منشی، کاتب، روحانی، کاهن و بخشی بیگی، رئیس منشیان. یساول به معنی جلودار، مباشر و یاور است. ۲. تذکرهٔ همایون و اکبر، بایزید بیات، ص ۴۴. ۳. بالاحصار کابل، ج ۱، صص ۱۲۹–۱۵۲. همایون که این خبر را شنید، کار بدخشان را ناتمام گذاشت و با عجله مراجعت کرد و این بار تصرف شهر را بسی مشکل تر یافت و ناچار آن را به محاصره گرفت و هر وقت و ناوقت جنگهای پراکنده میان سپاهیان و هواداران دو برادر، درمی گرفت و افرادی جان خود را از دست می دادند. و همایون بر شدت عمل خویش می افزود، تا در ربیع الأول ۹۵۴ به تسخیر کامل شهر نائل آمد. و میرزا کامران دوباره از تاریکی شب استفاده کرد و از شهر بیرون شد و در وسط راه به دستهای از سواران هزاره مصادف گردید، آنها او را نشناخته دستگیرش کردند، صبحگاهان که هوا روشن شد، رئیس زادش گذاشت که به هر کجا که میلش باشد برود. و او از طریق ضحاک بامیان خود را آزادش گذاشت که به هر کجا که میلش باشد برود. و او از طریق ضحاک بامیان خود را به میرزا شیرعلی یکی از امرای قشون خویش که در آن وقت در هزارستان بود، رسانید و از آن جا به غور و سپس به بلخ و بدخشان رفت و دائم در فکر توطنه بود تا در بدخشان به چنگ برادرش همایون گرفتار آمد و به چشمش میل کشیده شد که سزاوار آن بود.

کامران میرزا که از زمان پدر به حکومت گماشته شده بود، مردی بود جاهطلب و حادثهجو، امًا نسبت به رعیت رفتار متعادل داشت و از سختگیری زیاد خودداری میکرد و با خضرخان هزاره دوستی و پیوند خویشی داشت. و هزاره بیگم خواهرزاده خضرخان مذکور جزو حرم کامران بود. و شاید یکی از علل جانبداری خضرخان از او همین مسأله خویشاوندی بوده است.

سال ۹۵۹ ه. هنگامی که لشکریان همایون از غوربند به سوی استالف و کابل در حرکت بودند، گروهی از هزارهها سر راه آنان راگرفته، جمعی را زخمی نمودند و اسب و یراقشان را به غنیمت بردند.۱

**تسخیر هند** بعد از مرگ شیرشاه سوری که خلأ نسبی قدرت در هند به وجود آمده بود، همایون

تذکرهٔ همایون و اکبر، بایزید بیات، ص ۱۳۰.

تسخیر آن سرزمین را مناسب دید، کابل را به منعمخان سپرد، خود با پانزدههزار سوار جرار در سال ۹۶۱ به سوی دهلی حرکت کرد. و بیرامخان را با گروهی از سرداران و بهادران مانند: خضرخان هزاره، تردیبیگ ترک، اسکندرخان ازبک، علی قلیخان سیستانی و غیره به عنوان پیشقراول به سوی «سوانهها» فرستاد. آن گروه پیشاپیش رفته و در هر کجا که با سپاهیان سکندر سوری<sup>۱</sup> روبه رو می شدند به نبرد می پرداختند و آنها را به عقب می راندند تا دو لشکر آراسته دشمن را شکسته به «سرهند» رسیدند.

همایون در طی نبردهای خونین به پیش میراند و در همهجا با فتح و پیروزی مواجه می شد تا آگره و دهلی را به چنگ آورد و تاج و تخت بربادرفته را تصاحب کرد و پایتخت را از کابل به دهلی منتقل ساخت و در آنجا تاجگذاری کرد و ماندگار شد و دو سال بعد در اوج قدرت و اقتدار و در حالی که امپراتوری نسبتاً وسیعی به وجود آورده بود، در سن ۵۰سالگی با جهان وداع گفت و سلطنت را به پسر ۱۴سالهاش به ارث گذاشت.

همایون مردی بود، متعادل، دانش دوست و هنرپرور و خود در بعضی از علوم ریاضی و نجوم و برخی رشته های دیگر بصیرت و آشنایی داشت. سلطنتش جمعاً ۲۵ سال طول کشید و به جهت هواداری از شیعیان از سوی متعصبین به تشیّع متهم شد. و در ارتش او اقوام گوناگون از ترک و فارس و هندی شامل بودند و از مردم هزاره از خضرخان هزاره و جان محمّد بهسودی می توان نام برد که در قشون او شمولیت داشتند.<sup>۳</sup>

در همان سال رحلت همایون (سال ۹۶۳ م) بهادرخان ازبک حاکم زمینداور موقعیت را مناسب دیده، لشکری آراسته بر سر قندهار آورد و خواست آن حدود را از دست شاهمحمّد قلاتی انتزاع نماید. شاهمحمّد مذکور که سرداران همایون را از خود دور مشاهده کرد و از کمک آنها مأیوس بود به ناچار از ایران استمداد خواست. چون سپاه قزلباش به کمک رسید، او متوجه شد که ایران نه قصد کمک او را بلکه قصد تصرف قندهار را دارد. لذا از کمکی که خواسته بود پشیمان شد و در برابر سپاه صفوی به قلعهداری پرداخت.<sup>۴</sup>

 ۱. باید دانست که میان این سوری و آن سوری که فرزندان خاندان غوری آزان برآمدند جدایی بسیار است، داستان ترکتازان هند، ج ۱، ص ۱۱۷.
 ۲. داستان ترکتازان هند.
 ۳. بالاحصار کابل، ج ۱؛ تذکرهٔ همایون و اکبر؛ تاریخ شاهی معروف به تاریخ سلاطین افاغنه؛ داستان ترکتازان هند، نصرالله فدایی؛ مانر رحیمی.

#### خضرخان هزاره

میرزا خضرخان هزاره یکی از سرداران بزرگ و از مردان نامدار زمان خویش بود. وی در اختلاف میان همایون و کامران ابتدا جانب کامران را گرفت و به او یاری داد و بعد از آنکه کامران از حلیه بصر عاری شد، خضرخان مدتی کوهنشین و از کارهای حکومتی برکنار ماند، امّا ریاست هزارههای غزنی و دایه و پولاد را همچنان در دست داشت.

رهبر هزاره بعدها با همایون رابطه برقرار کرد و دوستی شان تا آخر استوار باقی ماند. همایون به وی احترام زیادی قائل بود.

بایزید بیات میگوید: وقتی همایون از سفر هند به کابل مراجعت کرد، احوال مردم و اوضاع خراسان و از جمله از احوال پیرمحمّدخان پادشاه تـرکستان و بـیرامخـان حکمران قندهار و میرزا خضرخان رئیس قبایل هزاره پرسش نمود و به این سه نفر احترام میگذاشت.

ه مایون چندی در کابل به استراحت پرداخت، سپس برای قشلاق میشی به قندهاررفت و زمستان را در آنجا به سر برد و در همین سفر بود که خضرخان به او پیوست و در بهار همان سال هنگام مراجعت به کابل، خضرخان فرمانده چنداول<sup>۱</sup> لشکر همایون بود و از این تاریخ به بعد رسماً در صف امرای بزرگ او درآمد.

در همین سال بود که شاه تهماسب صفوی، برای تجدید دوستی، سفیری با هدایای گرانبها به نزد همایون فرستاد. وقتی سفیر به قندهار رسید، متوجه شد که همایون به کابل مراجعت کرده و بیرامخان حکمران قندهار، برای بدرقه او تا غزنی رفته است. سفیر با همراهان خود به سرعت خویش افزودند به امید آن که بتوانند خود را به موکب همایونی برسانند، وقتی به «گنبذ سرواز» رسیدند، با بیرامخان که از غزنی مراجعت کرده بود، روبه رو شدند. بیرامخان از فرستادهٔ شاه تهماسب به گرمی استقبال کرد و چون راه میان کابل و غزنی ناامن بود، صلاح در آن دید، که ایلچی موصوف را با خود به قندهار آورد، تا در یک فرصت دیگر عازم کابل شود. بیرامخان وقتی به قلات رسید شد که سفیر ایران را به خان محمدخان و علی خان خواهرزاده های خضرخان بسپارد، و ژنها وی را از طریق «اجورستان» (اجرستان) به نزد دایی خویش ببرند، و نیز بایزید بیات آنها وی را از طریق «اجرستان» (اجرستان) به نزد دایی خویش ببرند، و نیز بایزید بیات

۱. چنداول در ترکی به دسته عقب لشکر گفته میشود که نگهبان بقیه لشکر باشند، تا از پشت مورد حمله دشمن قرار نگیرند، به صورتهای: جنداول، جغداول، چاغداول نیز آمده است.

بایزید بیات می گوید: بعد از حرکت از قلات به جلگه خرم و باصفایی رسیدیم به نام «دیگدان» و در آنجا فرود آمدیم. خانمحمّد و علیخان به خانه های خود رفتند و چند رأس اسب و گوسفند و یک قلاده سگ به من و ایلچی ایران به عنوان سوغات هدیه کردند. سپس ما از آنجا کوچ کرده متوجه مالستان شدیم و بعد از دو منزل به چشمهٔ آب گرمی رسیدیم به نام «گرگآب»، آب آن چنان گرم بود که به زحمت می شد دست در آن فرو کرد. ۲ روز دیگر به مالستان آمدیم که خانه های میرزا خضرخان و میرزا سنجر از سران هزاره در آنجا قرار داشت. میرزا خضرخان در آنوقت در کابل در به وطنش بازگردد و یک رأس اسب عالی به نام «بوزکدا ارغون» (؟) (در نسخه اصلی چنین بود) از اصطبل شاهی به او هدیه شد.

میرزا خضرخان مدتی ایلچی شاهتهماسب را به جهت مهمانی نگه داشت، وقتی راه امن شد ما را مرخص کرد و چند رأس اسب، گوسفند و سگ به ما هدیه کرد و موقع جو درو بود که به سوی کابل حرکت کردیم و شب در میان به «نور» (ناور) رسیدیم که کولی است<sup>۳</sup> که چهار طرف آن جلگه است و کنارههای کول به کوه متصل است و جمعی از هزارهها با احشام خویش در هوای گرم در گرد این کول فرود آمده بودند(...)<sup>۴</sup> اطراف و جوانب این جلگه کوههای عظیم افتاده و از آنجا به غزنی شب در میان راه است و ایلچی از غزنی حرکت نمود و به سلامتی به کابل رسید.<sup>۵</sup>

در آخرین سفر همایون به هند میرزا خضرخان هزاره همراه او بود. همایون تازه لاهور را به چنگ آورده بود که خبر رسید سی هزار مرد جنگ جو از طرف اسکندرشاه سوری در حال پیشروی به سوی لاهور است. همایون، بیرام خان، اسکندرخان قزاق و میرزا خضرخان هزاره را با گروهی از سرکردگان دستور حمله داد. آنان با سپاهیان تحت فرمانشان برای مقابله حرکت کردند. افغانان نزدیک لاهور در قریه ای اجتماع کرده بودند. امرای همایون همان شب افغانان را در میان گرفته و به شبیهٔ تیر جمعی را به خاک هلاک انداختند و اکثری را زخمی نمودند و آواز میرزا خضرخان هزاره را اکثر لشکر می شنیدند که فریاد میزد: «هی بزنید که همه داهان دستاربندانند». بدین ترتیب

- ۱. شاید دیگدانمامه امروزی بوده که در جاغوری واقع است.
- ۲. گرگآب نام چشمهای است در قرهباغ غزنی که مرض گرگ (جرب) و برخی دیگر از امراض جـلدی را شفا میدهد. ۳. کول: تالاب و آب ایستاده را گوید. ۴. در نسخهٔ اصلی افتادگی داشت. ۵. تذکرهٔ همایون و اکبر، بایزید بیات، صص ۸۰ـ۲۰۸.

در همان ساعات اوّل شب سیهزار کس را به عنایت الهی در هم شکستند، فیل و اسباب بسیار است لشکریان ظفر قرین درآمد، صباح آن فیلها و سرها را که به دست آورده بودند، به محبتخان غزنی سپردند و او آنها را به خدمت همایون رساند. پس از این فتح بزرگ، همایون به سوی دهلی حرکت فرمود، چون به «سرهند» رسید، سکندرشاه با یک لک (صدهزار) افغان و هندو و فیل بسیار ظاهر شد. سپاه همایون در پیش قلعه سرهند نزول کرد و سکندر در برابر قلعه راست کرد و خندق استوار ساخت. جنگ شروع شد، امرای قشون همایون شجاعانه جنگیدند، مخصوصاً خضر خواجه سلطان، بیرامخان، تردی بیگ اتاوه، علی شیبانی و خضرخان هزاره بیشتر از به جا آورده بود، امّا در برابر سپاه شجاع و جنگدیدهٔ همایون شکست سختی خورد، ویگران تهور نشان دادند. با آن که سکندرشاه یک ماه بیشتر کمال سعی در سپاهیگری به جا آورده بود، امّا در برابر سپاه شجاع و جنگدیدهٔ همایون شکست سختی خورد، فیلان و اسباب پادشاهی او به دست همایون افتاد و خود با معدودی از همراهانش به جانب قلعه مانگوت و دامن کوه لاهور فرار کرد و همایون با فتح و پیروزی داخل دهلی شد و به تدریج بر بیشتر هند استیلا یافت.

میرزا خضرخان تا سال های اوّل سلطنت جلال الدین اکبر در قید حیات بوده است، زیرا وقتی کابل در تصرف میرزا سلیمان حاکم بدخشان درآمد، جلال الدین اکبر گروهی از امرای خود، از آن جمله: پیرمحمّد اتکه، شمس الدین اتکه و میرزا خضرخان را به سوی کابل فرستاد. این ها ابتدا در «خُردکابل» نزدیک بُت خاک فرود آمدند و میرزا خضرخان هزاره و ملابی کسی و جمعی دیگر فرود آمده، میرمحمّدخان از طرف خضرخان ایلغار کرده، خود را به درون قلعه رساند تا ببیند که منعمخان اتکه و محمّد حکیم میرزا که از قِبَلْ جلال الدین اکبر به حکومت کابل منصوب شده بودند چه مصلحت می بینند. منعمخان اتکه فرمود: چون لشکر میرزا سلیمان کابل را تنگ قَبَلْ کرده (در محاصره گرفته) چطور می توانید خود را به کابل برسانید؟ پس مناسب آن است که میرزا که به همراه دارد، در جای امنی گذاشته، خود به هزار ستان برود و لشکری از آن مردم ترتیب داده، به طور دسته جمعی و ناگهانی در کابل به سر میرزا سلیمان کابل را بزند. بر اساس این نقشه میرزا خضرخان از خود از وجود او آگاه شده که با بار و بنه و اسباب و افراد و برده، ایزد. بر اساس این نقشه میرزا خضرخان از خود از وجود او آگاه شده که با بار و بنه و زر به سوی برند. بر اساس این نقشه میرزا خضرخان از خود از وجود او آگاه شده که با بار و بنه و زر به سوی

ا. همان

مکان امنی در حرکت است، لذا حاکم بدخشان با جمعیت زیاد به سوی للندر به سر خضرخان یورش برده، او و همراهانش را قبل از آنکه خود را به هزارستان برساند دستگیر کرد و این قضیه در سال ۹۶۳ ه.ق. اتفاق افتاد. ممکن است که میرزا خضرخان در همین سالها از دنیا رفته باشد.

**جلال الدین اکبر یکی از بزرگ ترین شاهان آسیا** وقتی همایون شاه، از دنیا رفت، امرای قشون پسر ارشدش اکبر را که در آن زمان ۱۴ ساله بود، به سلطنت برداشتند. این کودک بعدها یکی از بزرگ ترین سلاطین تاریخ شد. و از طرف درباریانش به جلال الدین ملقب گردید.

جلال الدین اکبر بعد از سر و سامان دادن کارهای ضروری، چون قصد داشت برای همیشه در هند ماندگار شود، لذاگروهی را که میرزا خضرخان هزاره نیز در آن میان بود، به کابل فرستاد تا زنان و خانواده شاهی را به دهلی آورند، و خواندید که این گروه در کابل به دست میرزا سلیمان اسیر شدند. امّا بعداً حوادثی رخ داد که منجر به شکست میرزا سلیمان گردید و هیأت اعزامی جلال الدین اکبر، زنان حرمسرای شاهی را به سوی هند بردند، مگر محمّد حکیم میرزا، پسر کوچک همایون که کودک خردسال بود، همراه مادرش در کابل ماند و حکومت کابل به او سپرده شد.

باری، جلال الدین اکبر به تدریج رقبای سیاسی خویش را از میدان به در کرده خود به یک فاتح بزرگ تبدیل شد. بخش اعظم هند را تسخیر کرد و به آبادی آن سعی بلیغ نمود. و از روی عقل و خرد و عدالت به فرمان روایی پرداخت. و میان اقوام و نژادهای مختلف هند، وحدت و هماهنگی به وجود آورد. او به گفته یکی از دانشمندان از پادشاهانی بود که افلاطون و ولتر آرزو داشتند که چنین پادشاهی بر جامعه حاکم باشد و میگفتند: شاه باید حکیم و فیلسوف باشد. اکبر به تمام ادیان احترام میگذاشت و اصل همه ادیان را یکی می دانست. او به عقیده خودش عمده ترین پیام ادیان آسمانی را که عبارت از: «اعتقاد به مبدأ ازلی و خدای یکتا و زندگی پس از مرگ، و مهر و محبت به انسان ها و خدمت به مردم» باشد، به عنوان «دین الهی» تبلیغ میکرد و می خواست با گسترش چنین عقیدهای اتحاد و برادری دانمی را در میان ساکنین هند به وجود آورد. اکبر بزرگ ترین دانشمندان و هنر مندان را در دربار خود جمع کرده بود. از مباحثه با آنها لذت میبرد و در سایهٔ هوش و درایت و حافظه قوی، خود به دانشمند صاحبنظر تبدیل شد.

ویل دورانت مورخ ژرفنگر امریکایی می نویسد: فرزند همایون که در هند به اکبر شهرت یافت، مردی که مقدر بود از عاقل ترین، انسانی ترین و بافرهنگ ترین شاهان تاریخ بشود. با شوق و حرص همانند جد خود (بابر) به توسعه مرزها پرداخت و قلمرو حکومت خود را در سراسر هند گسترش داد. به ورزش های خطرناک علاقه مند بود. و بزرگ ترین معمار به شمار می رفت. با این که بی سواد بود، کتاب خانه بزرگی برای خود فراهم آورد که دانشمندان از آن استفاده می کردند. تمایل او به تفکرات فلسفی عمیق بود و در این هنگام که کاتولیکهای فرانسه پروتستان ها را به قتل می رساندند و پروتستان ها در عهد سلطنت ملکه الیزابت کاتولیک ها را در انگ لستان می کشتند، محکمهٔ تفتیش عقاید یهودی ها را در اسپانیا غارت می کرد. اکبر نمایندگان صادر نمود. وی دین متحد ساخت و دادگر ترین فرمان روایی بود که آسیا تا به امروز به خود دیده است.

جواهر لعل نهرو، اکبر را چنین ستایش میکند: «اکبر سردار دلیر و بیباک، در عین حال ملایم و پرمهر بود، مرد ایدهآلیست و خیال پرور، در عین حال اهل اقدام و عمل بود، رهبری بود که وفاداری پرشور و صمیمانه پیروانش را برمیانگیخت، به عنوان جنگجو قسمت عمدهای از نواحی مختلف هند را مسخر ساخت، امّا دیدگان او همواره به یک پیروزی بزرگتر و پردوام تر یعنی پیروزی بر اندیشه ها و دل های مردم توجه داشت. اکبر در اطراف خویش گروهی از مردان لایق و ممتاز و بااستعداد را جمع کرد که همه خود را وقف او و آرمان هایش کرده بودند. دربار اکبر محل ملاقات صاحبان عقاید مختلف و پیروان مذاهب مختلف و هر کسی که فکر تازه و یا اختراع تازه ای برای خود می داشت، بود. بردباری او نسبت به عقاید مختلف و تشویقی که از پیروان مذاهب و معتقدان گوناگون به عمل میآورد به اندازه ای بود که بعضی از مسلمانان مندهب را خشمگین می ساخت. اکبر حتی کوشید ترکیبی از اعتقادات مذهبی به وجود آورد که برای همه کس مناسب باشد. در دوران سلطنت او فرهنگ مختلف هندو و مسلمان در شمال هند قدمی بلند به جلو برداشت.».

۱. خــلاصه داستان تـمدن، ويـل دورانت؛ كـتاب مشـرقزمين گـاهواره تـمدن، تـهران، ۱۳۶۳، ج ۱، صـص ۲۳۵\_۲۳۹. ۲۰ ۲. كشف هند، جواهر لعل نهرو، صص ۴۲۹\_۴۳۱.

نهرو در کتاب نگاهی به تاریخ جهان، باز اکبر را مورد ستایش قرار میدهد و با جملات عجيبي او را مي ستايد. ديگر مورخين آزادانديش نيز اکبر را با عبارات گوناگون تمجيد کر دهاند. اکبر در سال ۱۰۱۴ ه. ق. = ۱۶۰۵ م. در اکبرآباد هند بعد از ۵۲ سال سلطنت و به سن ۶۴ سالگی از دنیا رفت. جلال الدیس اکبر حکومت کابل و افغانستان را به برادر کوچکتر خود محمّد حکیم میرزا سپرده بود و در سال ۹۹۷ ه. برای سر و سامان دادن اوضاع افغانستان به کابل آمد و دو ماه در آن شهر توقف کرد و به اوضاع در همريختهٔ آن، سامان بخشيد و در ايام توقف او در كابل حيدرعلي، شادمان، نظربیگ، میرزاسنجر و میرزاباشی (در بعضی منابع میرزاماشی) که همه از بـزرگان و رؤسا و خوانین هزاره بودند، به خدمت او رسیدند و هرکدام را به نوازش خسروانه بنواخت و خلعت های شایسته عنایت کرد.

اکبر در ۲۰ محرم ۹۹۸ به سوی لاهور بازگشت و حکومت کابل را به محمد قاسمخان، میربحر کابلی، عنایت کرد و توختهبیگ کابلی و محمّدقلی و حمزهبیگ ترکمان را با جمعی از امرا به کمک او گذاشت.'

# ميرزا محمّد حكيم والي كابل محمّد حکیم میرزا پسر کوچک همایونشاه در سال ۹۶۱ متولد شد. مادرش، ماهچوچک بیگم، از زنان جاهطلب و ماجراجو بود. همایون وقتی، به طرف هند رفت، كابل را اسماً به محمّد حكيم ميرزا كه طفل دوساله بود، گذاشت؛ امّا كارها به دست منعمخان بود، ماهچوچک بیگم نیز در حل و فصل امور به مداخله میپرداخت. مداخلات بیش از اندازه او در مسائل سیاسی باعث شد که میرزا ابوالمعالی او را در سال ۹۷۱ به قتل برساند. محمّد حکیم میرزا به کمک سلیمان میرزا، حاکم بدخشان، ابوالمعالى را به انتقام خون مادر خويش به قتل رساند.

محمّد حکیم میرزا وقتی به حد رشد رسید، به عنوان پادشاه کابل بـر ضـد بـرادر خود، اکبر عَلَم طغیان برافراشت و تا نزدیک لاهور پیش رفت، امّا شکست خورد و به غوربند فرار کرد، و دستگیر شد و مورد عفو قرار گرفت.

از وقايع مهم دوران حکومت محمّد حکيم همانا سوقيات عسکري او به درههاي کفارکتور و لغمان (نورستان فعلی) بود که در سال ۹۹۰ لشکری را به فرماندهی

- ۱. بالاحصار کابل، احمدعلی کهزاد، ج ۱، ص ۲۴۱؛ اکبرنامه. ۲. دایرةالمعارف آریانا، ج ۶، ص ۱۵۴؛ اکبرنامه، ص ۳۶۴؛ بالاحصار کابل، ج ۱، ص ۲۴۱.

«درویش محمّدخان غازی» به آن سرزمین گسیل داشت و به فتوحاتی نائل شد و عدهای از مردم آن دیار را به اسلام خواند که خود تاریخ جداگانه دارد.' وی در سال ۹۹۳ ه. به سن ۳۳ سالگی از دنیا رفت و بعد از او «زینخان کوکه» از جانب اکبر والی کابل شد.۲

# هزارهها در دوران همایون و اکبر

همان طور که گفته شد، جلال الدین اکبر به رؤسای هزاره احترام می گذاشت و گاه خلعت هایی به آن ها می بخشید، امّا با این وجود یکی دو مورد هزاره ها بر ضد او برخاستند، یک بار در سال ۲۰۰۲ ه. بود که هزاره های زابل (هزاره های ساکن قلات و مقر) و یا طوایف زاولی سر به شورش برداشتند.<sup>7</sup> بار دیگر در سال ۱۰۱۲ شورشی رخ داد که اساس آن توسط میرزاحسن، پسر میرزا شاهرخ والی بدخشان بنا نهاده شد. این شخص توسط از بکان از بدخشان رانده شده به هزارستان آمد و در میان مردم هزاره پناهنده شد. واقعه طلبان، اطراف او راگرفته به شمالی کو هستان قندهار که ولایتی است شورش افزای بسیار با خود داشت، تیاقداران آن ولایت ستیزه با او از اندازه نیروی خود افزون یافته شابیگخان (حاکم قندهار) از قضیه آگهی یافته، متوجه فرو نشاندن این آشوب شد، عدهٔ زیادی از همراهان میرزاحسن را تلف کرد و خود او به کوه چیقچران پناه جست.

به نظر میرسد که هزارهها در این دوران به خاطر عدم مرکزیت و حکومت ملوکالطوایفی مانند بسیاری از اقوام دیگر افغانستانی بیشتر روحیه چپاول و غارتگری داشتند و گاه گروهی از ماجراجویان به سرزمین های دوردست و یا به دستههای مأمورین حکومتی هجوم میبردند و حتی ظهیرالدین بابر با آن قدرت و سطوت مورد حمله اینان قرار گرفت و زمانی میرزا عسکری حاکم قندهار همراه میرمبیگ اتالیق<sup>۴</sup> خویش از قندهار به سوی کابل در حرکت بودند که هزارهها سر راه او کمین نهاده و بر سر او یورش بردند. کار بر میرزا عسکری تنگ شد. میرمبیگ به او گفت: موقعیّت

۱. شرح جهاد درویش محمّد غازی که به نام سپهسالار یاد می شد در کتاب جنگنامه درویش محمّدخان غازی، نوشته قاضی محمّد سالم ثبت است. این کتاب قلمی است و تاکنون متأسفانه به چاپ نرسیده است. ۲. دایر ةالمعارف آریانا، ج ۶، ص ۲۵۴؛ اکبر نامه، ص ۳۶۴. ۴. اتالیق در ترکی مربی، سرپرست و پدر اندر را گوید.

دشوار است، زنده بیرون شدن از چنگ هزاره ها مشکل است من می جنگم، شما باید به در بروید. میرزا عسکری در گیر و دار جنگ توانست به سوی غزنی فرار کند، امّا میرمبیگ کشته شد. این قضیه بین سال های ۹۴۰ تا ۹۵۰ ه. بوده است. در سال ۹۵۹ ه. که سپاهیان همایون شاه از غوربند به سوی استالف و کابل در حرکت بودند، گروهی از هزاره ها بر سر آنان حمله ور شده، عدهٔ از لشکریان همایون را زخمی کردند و اسب و یراق شان را به غنیمت بردند.<sup>۲</sup>

زمستان ۹۶۰ ه. را همایون در قندهار به سر برد و در بهار آن با سپاهیان خود به سوی کابل مراجعت کرد و بیرامخان، نایب الحکومهٔ قندهار، نیز در رکاب او بود و در عرض راه دو سه روز در مکانی مقام کردند و چند نفر هزاره که قصد حمله به لشکر همایون را داشتند، دستگیر شده به قصاص رسیدند. ۳ بیرامخان نایب الحکومهٔ قندهارکه تا غزنی همایون را بدرقه کرده بود، از غزنی به سوی مرکز حکومت خویش، یعنی قندهار مراجعت کرد و در عرض راه شب هنگام، بین دو کوه اتراق نموده و به جهت ملاحظه شبیخون هزاره ها خود در بیرون اردوگاه به سر برد.

در تاریخ فرشته میخوانیم: نسبت محمّد سلطان میرزا از جانب پدر به امیرتیمور میرسید و مادرش دختر سلطان حسین بایقرا بود و الغمیرزا پسر بزرگش در کابل در جنگ هزاره کشته شد.<sup>ه</sup> کشته شدن شهزاده تیموری به دست ایـن مـردم حکـایت از کهستابیباکی و جسارت آنان دارد.

در تاریخ احمدشاه درانی که فصلی راجع به کفار سیاهپوش دارد، میخوانیم: افاغنه و شیعیان ملک هزاره همیشه با این قوم (قوم کفار) جهاد مینمودند و زنانشان را که خیلی شکیل و خوشسیما هستند اسیر میکردند.۶

گمان میکنم که یورش هزاره به سرزمین کفار سیاهپوش در زمان محمّد حکیم میرزا بوده که به سرکردگی درویش محمّدخان غازی بین سالهای ۹۹۰ تـا ۹۹۴ ه. به منظور گسترش اسلام در آن سرزمین صورت گرفته است.

در سال ۱۰۰۳ قشون جلالالدین اکبر، شهر قندهار را تصرف کرد و اولوس هزاره و افغان را که به مقاومت و دفاع برخاسته بودند به اطاعت و آرامش فرا خواند.۲

۶. احمدهاه درانی، نوشته و ترجمه سیدحسین شیرازی، ص ۳۸۱، این کتاب خطی است، نسخهای از آن در کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران و نسخهٔ دیگری از آن در کتابخانه و موزه ملی ملک تهران نگهداری می شود. ۷. اکبرنامه، ص ۶۶۹.

۱. تذکرهٔ همایون و اکبر، صص ۱۳۰\_۱۷۳. ۲ . همان. ۳. همان. ۴. همان. ۵. تاریخ فرشته، چاپ هند، ص ۲۵۶.

میرزا شادمان هزاره

او یکی از رؤسای بزرگ و نامدار هزارستان و مردی بود شجاع، دلاور و خردمند که در میان مردم خویش از نفوذ و محبوبیّت برخوردار بود و اتحاد و قدرتی از مردم هزاره به وجود آورده بود که هیچ مهاجمی توان حمله و تجاوز به سرزمین هزاره را در خود نمی دید. شهید قاضی نورالله شوشتری هندی در سال ۱۰۱۰ ه. در مجالس المؤمنین می نویسد: هزاره کابل طایفه بی شمارند که در میان کابل، غزنین و قندهار مقام دارند. و اکثریت شیعه اهل بیت اطهارند و در این زمان از رؤسای شیعی شان میرزا شادمان است که اهل ایمان از وجود او شاد و خارجیان... از ترکتاز او در ناله و فریادند.

در اختلافی که برای به دست آوردن قدرت میان محمّد حکیم میرزا حکمران کـابل و شاهرخمیرزا حاکم بدخشان در سال ۹۹۰ ه. پیش آمد شاهرخمیرزا دستگیر شد و محمّد حکیم میرزا او را به دست میرزا شادمان هزاره سپرد تا در کهستان هزارستان نگه دارد و در این تبعید اهل حرم و درباریان او نیز به همراه او بودند. شاهرخمیرزا تا سال ۹۹۳ ه. تحت نظارت شادمان بود و بعد از آن تاریخ، شادمان او را آزاد گذاشت که به هر کجا بخواهد برود.

همان طور که قبلاً اشاره شد بعد از مرگ محمّد حکیم میرزا، جلال الدین اکبر برای سامان دادن اوضاع شمال کشورش به کابل آمد، بزرگان و خوانین هزاره به استقبال او شتافتند و به گفته أبوالفضل دکنی: هر کدام به نوازش خسروانی سربلندی گرفتند مگر حیدر هزاره، شادمان هزاره، و نظربیگ هزاره که از حضور به دربار اکبر خودداری کرد.<sup>7</sup> دو سال بعد یعنی در سنهٔ ۹۹۶ هه که سال ۳۲ از سلطنت اکبر بود، میرزا شادمان به ملاقات او شتافت و چندی نزد آن پادشاه بزرگ ملازمت اختیار کرد و سپس رخصت مراجعت به هزارستان را یافت. ابوالفضل در این باره می نویسد: و هم در این ولا شادمان هزاره به نوازش خسروانی سربلندی یافت و غزین را درجا گیر او دادند. شادمان پسر مراد هزاره است که میان غزنین و قندهار بنگاه دارد. نیاکان او سعادت شادمان پسر مراد هزاره است که میان غزنین و قندهار بنگاه دارد. نیاکان او سعادت به درگاه همایون آورد و شهریار دیده ور به گوناگون روش بنواخت و غرّه آذر رخصت به درگاه همایون آورد و شهریار دیده ور به گوناگون روش بنواخت و غرّه آذر رخصت به مراجعت یافت.<sup>7</sup> در سال ۹۹۷ هه باز جلال الدین متوجه کابل شد و به جلگه سفیدسنگ رسیاهسنگ فعلی) رسید و از آنجا کوچ کرد و به باغ خواجه حسن که در فراخی و رسیاهسنگی فعلی) رسید و از آنجا کوچ کرد و به باغ خواجه حسن که در فراخی و دلگشایی گزیدگی نداشت منزلگاه ساخت. و در این و قاد می زوانش خسروانی و راخی و

۴. همان.

۳. اکبر نامه، ابوالفضل دکنی، ج ۱، صص ۴۵۲\_۵۲۵ و ۵۶۷.

مجالس المؤمنين، قاضى نورالله شوشترى، ج ١، ص ١٥٢، چاپ تهران.

۲. بالاحصار کابل، کهزاد، ج ۱، ص ۲۲۴؛ اکبر نَّامه، ص ۵۴۵.

شادمان و دیگر سران هزاره که به شهر کمتر آمدی، به درگاه والا رسیدند و بدرخور، نوازش ها یافتند و از رمیدگی برآمدند.'

و از سوانح سال ۱۰۰۹ ه. این که جلاله تاریکی (پسر پیر روشان) به غزنین درآمد و هزاره ها از قبل سر راه او کمین گرفته بود. و بر اینان تاخت آوردند و پای افشرده هفت شبانه روز درآویختند و در آخر تاریکیان شکست سختی یافتند. و جلاله تاریکی از شادمان هزاره ضرب سختی خورد و زخمی شد و عقب نشست. تاریکیان پراکندگی اختیار کردند و جلاله در حالی که زخم منکر برداشته بود به کوه رباط فرار کرد و مرادبیگ هزاره و چندی رسیده، کار او را به انجام رساندند. و آن خمیرمایهٔ فساد را که از دیرباز فراوان سپاه به مالش او نامزد می شد و چند سال بود که زین خان کوکه (یکی از امرای بزرگ اکبر و والی کابل) با سپاه فراوان به جنگ او می رفت، بعد از تحمل تلفات بسیار ناامید بازمی گشتند سرانجام به باد فنا گرفتار گردید.

صاحب دبستان مذاهب در اینباره مینویسد: جلال الدین (جلاله تاریکی) در عهد اکبر غزنین را گرفت و آن حدود را نیکو تاخت امّا در آنجا مقام نتوانست کرد، هنگام برآمدن میان هزاره و افغان نبرد قایم شد و جلال الدین به دست شادمان هزاره زخمی شد و به کوه رباط برآمد و مرادبیگ چندی از ملازمان شریف خاندان اتکه به او رسیده، کارش را تمام کردند.

## تاریکیان چه گروهی بودند؟

درست زمانی که اروپا، قرون وسطی را پشت سر نهاده به عنوان تاجر و جهانگرد به سوی آسیا و افریقا راه افتاده بودند، در چنین زمانی مردی به نام «بایزید انصاری» از مردم افغان که نسب خویش را به قبیله انصار عرب می رساند، در شمال هند (در حدود تیرا که امروز در خاک پاکستان واقع است) ظهور کرد و ادعای پیامبری داشت، دین جدیدی را تبلیغ می کرد و کتابی آورد به نام خیر البیان<sup>۴</sup> و مدعی بود که خداوند بدون

۳. دبستان مذاهب، محسن فانی کشمیری، صص ۳۸۷\_۳۸۸.

۱. همان، صص ۴۹۲\_۵۲۵ و ۵۶۷. ۲. همان.

۲. یکی از کارهای استعمار، ایجاد مذاهب جدید در آسیا و افریقا بود، به قسمی که دکتر علی شریعتی می نویسد: استعمار ۱۲ مذهب در سرزمین های اسلامی به وجود آورد و حتی یک ژنرال فرانسوی چند قوطی شیر خشک با خود برداشته، در یکی از کشورهای افریقایی رفت و مدعی پیامبری شد و خود در داخل خیمه نشسته به روستاییان می گفت: برای من آب بیاورید و من در اثر معجزه آن را تبدیل به شیر میکنم، این مرد از این طریق عدهای را فریب داد. در ارتباط با دین بایزیدروشان و مسلک بهایی گری در ایران از نگاه زمانی یک هرچند فاصله زیاد است اما عجیب است که اسم کتاب به اصطلاح آسمانی آن یکی خیر البیان و از این یکی بیان است.

واسطه جبرئیل با او سخن میگوید. قسمتهایی از کتاب خیر البیان به زبان پشتو در سال ۱۹۳۹ در هند توسط پشتودوستان و به کمک رژیم آل یحیی به چاپ رسید. امّا مجموع آن به خاطر مطالب واهی، غیر علمی و ضد اسلامی قابل نشر و چاپ نبود.

پیروان بایزید به پیامبر خود «پیر روشان» لقب دادند و خود را که امت آن پیامبر بودند «روشنیان» میخواندند، امّا دشمنانشان به آنها «تاریکیان» میگفتند و به همین نام در تاریخ شهرت یافتند و در مناطقی چون: سوات، بنیر، باجور و تیرا نفوذ تام یافته لشکر نیرومندی به وجود آوردند. بایزید با چنین ادعای بزرگ به همراه پیروان خود به راهزنی می پرداخت.

در کتاب عمل صلح موسوم به شاهجهان نامه که در تاریخ شاهجهان بابری است، دربارهٔ اعتقادات تاریکیان چنین آمده است: افغانان تیرا و نواحی کابل مرید بایزید روشان بودند، آنان عقاید مخصوص داشتند. از جمله: جشن عروسی را برای عقد کافی می دانستند، زن در مسلک شان از ارث محروم بود. ورثه انواع تصرف را در زن بیوه روا می داشتند، خواه خود به زنی گرفته و خواه می فروختند. و اولیای زن نمی توانستند در این باب مانع تعدی وارث بشوند. در کام نوزادان خود خونی از گوش خر می ریختند تا خونخوار بار آید. مجموع ماترک متوفی مخصوص اولاد ذکور بود و دختران را بی بهره مطلق می گذاشتند و به هر کس غیر از خودشان دست می یافتند می کشتند و اموال شان برسانند سزاوار قتل بوده اگر به ناحق کشته باشند آن مقتول شهید محسوب می شود. و را به غارت می بردند و آن مال را مباح می دانستند و می گفتند: اگر کسی را به حق به قتل برسانند سزاوار قتل بوده اگر به ناحق کشته باشند آن مقتول شهید محسوب می شود. و روز قیامت شهید هرگز دامن قاتل را نمی گیرد، زیرا او مقامی را که یافته است، مرهون قاتل خود هست و به همین خاطر از قاتل خود راضی خواهد شد. (چه توجیه خطرناکی!) دکتر محمدجواد مشکور استاد دانشگاه می نویسد: مذهب بایزید روشان، تلفیقی از اسلام و مسیحیت بود. او خود را مهدی و می سیح می خواند و می گفتند اگر به آند. ای ای ای به می شود. و ماسلام و مسیحیت بود. او خود را مهدی و می سیم می خواند و می گفته است، مرهون دکتر محمدجواد مشکور استاد دانشگاه می نویسد: مذهب بایزید روشان، تلفیقی از

نشناسد، مرده است و مال چنین شخصی به زندگان میرسد و کشتن او جایز است.۲ بعد از مرگ بایزید روشان، مقام رهبری ارثاً به پسرش که جلالالدین نام داشت و

۱. محمّدصالح کنبو لاهوری، عمل صالح موسوم به شاهجهاننامه، ج. ۱، ص. ۳۶۳ـ۲۶۴ چاپ هند. ۲. فرهنگ فرق اسلامی، محمّد مشکور، مشهد، ۱۳۶۸، ص ۲۰۶. درست از هـمین زمـان بـه بـعد است کـه پشتونها به طور منظم، بسیار دقیق و حسابشده از سرحد هند و افغانستان به تدریج به سوی غزنی، میدان، وردک، مقر، قلات، قندهار و هرات پیشروی نموده مناطق یادشده را متصرف می شوند.

به «جلاله تاریکی» معروف بود رسید. روشنیان به رهبری جلاله به راهزنی می پرداختند و بر کاروانها و یا سرزمین های دیگران حمله می بردند و به غارت می پرداختند و بارها نواحی کابل و غزنین از سوی آنان مورد چپاول قرار گرفت و اگر شادمان هزاره غائله آنها را ختم نکرده بود، امکان داشت که فجایع بسیاری از سوی آنها صورت بگیرد و مسلمانان واقعاً در وحشت و اضطراب افتاده بودند. جلال الدین اکبر امپراتور هند بارها لشکرهای جرار به جنگ تاریکیان فرستاد، امّا نتوانست از پس کار آنان برآید، چون این فرقه بیشتر به جنگهای پارتیزانی می پرداختند و در مواقع فطرناک در داخل درههای صعب العبور و در قلب جنگل ها پناه می بردند و باز در فرصت دیگر به حمله و غارت می پرداختند و در جنگها مهارت و تجربهٔ زیادی به دست آورده بودند به قسمی که در یکی از جنگها قریب هشتهزار نفر از سپاه اکبر طوایف افریدی، اورکزایی، تغر و غیره به این مسلک گرایش یابند، امّا چون این مسلک از بعضی جهات با عقل و خرد و سرشت انسانی سازگاری نداشت به مرور از میان رفت. بعد از مرگ جلاله تاریکی پسر برادرش به نام «احداد» بر مسند خلافت و رهبری زونت. بعد از مرگ در از می براد انسانی سازگاری نداشت به مرور از میان رفت. بعد از مرگ جلاله تاریکی پسر برادرش به نام «احداد» بر مسند خلافت و رهبری فرقهٔ مذکور تکیه زد.

## ابوالمظفر محمّد جهانگير

جلال الدین اکبر در سال ۱۰۱۴ ه. از دنیا رفت و پسرش شهزاده سلیم به سلطنت رسید و به «نورالدین ابوالمظفر محمّد جهانگیر» ملقب شد و در همان سال حسین خان شاملو حاکم صفوی هرات به گمان این که در امور مملکت بابریان اختلال ایجاد شده به قندهار حمله کرد. در این وقت نایب الحکومه قندهار مردی بود به نام «شاهبیگ ارغون»، پسر ابراهیم بیگ، چریک مغولی. این مرد که از سوی بابریان حکومت می کرد با دل قوی و همّت مردانه، دروازه های شهر را بست و به دفاع پرداخت، هر روز از خرابی های زیاد موقتاً قندهار را متصرف شدند، امّا دوباره شهر به دست بابریان افتاد و شاه عباس دوّم صفوی به دربار هند پیام فرستاد و عمل حاکم هرات را یک کار خودسرانه نامید و از امپراتور بابری عذرخواهی کرد.

۱. این شاهبیگ ارغون با شاهبیگ ارغون ذوالنون دومین شاه ارغونیه هزارستان اشتباه نشود. امّا امکان دارد که این شخص از بازماندگان همان سلسله باشد.

جهانگیر در بهار ۱۰۱۶ ه. به کابل آمد و مردم به دیدار او شتافتند، از جمله چند تن از خوانین هزاره نیز به خدمت او رسیدند. در تو زک جهانگیری و اقبال نامه چنین آمده است: و هم در این روز پسر میرزا سنجر و پسر میرزاماشی ۲ از سرداران هـزاره به ملازمت آمدند و هزاره دهنه میرداد (شاید دای میرداد) دو رأس اسب و «رنگ» (رنگ: یک نوع آهوی زیبا با شاخ خمیده و گوشت لذیذ) که به تیر زده بودند آورده، گذرانیدند به کلانی این رنگها دیده نشد، دوازده بار از یک مارخور (مارخور = یک نوع قوچ کوهی که در کوههای نورستان بیشتر مشاهده شده است) بزرگتر بود. جهانگیر در این سفر متوجه شد که مردم کابل و اطراف آن نسبت به مردم هند فقير ترند، لذا زكات راكه در آن زمان به عنوان ماليات گرفته مي شد، به مردم بخشيد. خود او در این باره چنین نوشته است. زکات کابل و قندهار را که یک کرور و بیست لک دام جمع آن مي شد از بالاي مردم برداشتم و از اين جهت نفع كلي و رف اهيت تـمام به اهل ایران و توران عائد گشت و از اولاد و فرزندانم هر که به سلطنت بر سند، حق ندارند این اخراجات را بگیرند و اگر کسی از اولاد و اعقاب من برخلاف این عمل کند به غضب الهي گرفتار شود. و هم در اين روز نيكان و رئيسان غـزني و نـواحـي آن به خلعتها و نوازش ها سرافراز گردیدند. روز جمعه ۱۸ صفر (مطابق با ۱۴ ثور) عريضه سردارخان حاكم قندهار رسيد مبنى بر اين كه ايلجي شاه عباس دوّم روانه درگاه هست، عن قريب از طريق غزني و هزارستان خواهد رسيد. سفير ايران حامل نامهاي بود که شاهعباس دوّم قندهار را جزو قلمرو بابریان شمرده و از حرکت خودسرانه سیاه قزلباش عذرخواهی کرده بود. و هم در این روز پسر میرزا شادمان هـزاره و پسـر قراچه خان که از امرای معتبر و عمده حضرت جنت آشتیانی ۲ بود، آمده، ملازمت نمو دند.

در کابل از مردم شنیدم که در ضحاک بامیان غاری است به نام خواجه تابوت که در داخل آن جسد تازهای موجود است که مرگ آن به زمان پیشتر از سلطان محمود غزنوی

۲. توزک: واژه ترکی است به معنی نظم و ترتیب سپاه، دستورات، قاعده، اساس نامه، نظامنامه، قانون به صورت توزوک، تزوک، تزک نیز ضبط گردیده است.
 ۲. میرزا در اصل «میرزاده» بوده است که در ابتدا به شهزادگان تیموری اطلاق می شد و چون آن ها اغلب خوش نویسان ماهری بودند، این لقب به تدریج معنی اولیه خود را از دست داده به مطلق کاتب و خطاط و خوش نویس استعمال گردید. هزاره ها به تقلید از تیموریان به روسای قوم که احتمالاً خطاط هم بودند میرزا می گفتند.
 ۳. توزک جهان گیری، ص ۵۴، چاپ لکنهو.
 ۲. منظور از جنت آشتیانی، جلال الدین اکبر است.

میرسد. چون این سخن غرابت تمام داشت معتمدخان بخشی را با یک نفر جراح در بامیان فرستادم که در اینباره تحقیق کنند.<sup>۱</sup>

#### خواجه تابوت باميان

معتمدخان بخشی در اینباره چنین نوشته است: من با یک نفر جراح از کابل به سوی بامیان حرکت نموده، بعد از طی شش منزل در بامیان رسیدم و در آنجا جمعی از سادات صحیحالنسب را که از سبزوار آمده، متوطن شده بودند، دیدم، روز دیگر به دیدن خواجه تابوت رفتم، از دامن کوه که بالا رفتم، ایوانی نمودار شد، مقدار دو ذرع و نیم از زمین بلندتر، یکی را بر فراز آن برآوردم، تا او دست دیگران را گرفته بالا کشید. در چهار ذرع، صحن و سقف و دیوار گچکرده، در غایت سفیدی و در میان خانه قبری کنده و دری یک لخت بر آن نهاده و چون پرده آن در برداشته شد، تابوتی به نظر آمد، بعد از آن که تخته را از بالای تابوت برگرفتند، میت را دیدم که به آیین اسلام رو به قبله نظر آن که تخته را از بالای تابوت برگرفتند، میت را دیدم که به آیین اسلام رو به قبله ستر مانده است، از اعضایش آنچه بر زمین پیوسته است پوسیده و از هم ریخته، و آنچه از زمین جدا است، درست مانده است، موی سر و ابرو و مژه تمام ریخته، و درست و چشمها به هم و از میان لبها دو دندان نمایان، یکی از بالا و یکی از پایین و است، زخم و پنبه غلط بود.<sup>۲</sup>

**شهرک زیرزمینی شگفتانگیز در بامیان** حالاکه از غار خواجه تابوت اطلاع حاصل کردید، بد نیست که از یک غار شگفتانگیز دیگر نیز آگاه شوید. حاج زین العابدین شیروانی یکی از سیاحان مسلمان، در کتاب بستان السیاحه و نیز

در ریاض السیاحه، دربارهٔ بامیان، سیاکنان، بت.هـا، سـموجها، اژدهـایی کـه تـبدیل

۱. توزک جهانگیری، ص ۵۴، چاپ لکنهو.
 ۲. معتمدخان بخشی، اقبالنامه جهانگیری، صص ۲۵–۲۷؛ اگر جسد آدمی مدتی در آفتاب بماند و در آن مدت حیوان درنده و حشرات به آن آسیب نرساند، جسد خشک می شود و جسد خشک شده می تواند قرن ها به همان حال باقی بماند و در گذشته گاهی جسدی را با آغشتن به بعضی مواد شیمیایی خشککننده، خشک کرده نگهداری می کردند.

حقوق دیوانی آن دیار (بامیان) در ایـن روزگـار هـفتادهزار مـثقال نـقره مـقرر و حاکمش از جانب ملوک کابل معین است».'

شیروانی از غار دیگری نیز سخن میگوید که در زیر بت ها قرار داشته است، و چنین مینویسد «در زیر بتان غاری است طولانی و راهش باریک و به غایت تاریک. راقم گوید: که من آن را غار دیدم، امّا به نهایت نرسیدم و از بانی آن غار و بتان از هر که پرسیدم، از روی تحقیق چیزی نشنیدم».<sup>۲</sup>

او دربارهٔ خواص آب بامیان مینویسد: «آب بامیان مرد غریب را مسهل قوی است، زیراکه چند فرسخ از روی گیاه سقمونیا ۳جاری است و معدن فلزات نفیسه و نباتات غریبه در آن دیار بسیار است».۴

 د. ریاض السیاحه، حاج زینالعابدین شیروانی، تصحیح مرحوم اصغر حامد ربانی، سعدی، چاپ تـهران، ص ۱۵۴.
 ۲. بستان السیاحه، چاپ کتابخانه سنایی، تهران، ص ۱۶۰.
 ۳. سقمونیا (شقمونیا) مأخوذ از یونانی، گیاهی است پیچنده، شبیه لبلاب که در کوهها و زمین های سنگلاخ میروید و شاخههای دراز دارد که روی زمین میخوابد. بیخ آن درشت و ستبر شبیه بیخ زردک، اما مجوف و بدبو است، از بیخ آن شیرهای به دست میآید که در طب برای معالجه بعضی امراض معده و دفع کرم روده به کار میرود و آن را محموده هم گفتهاند (فر هنگ عمید).
 ۲. بستان السیاحه، ص ۱۶۰. باری، جهانگیر در سفر اول خویش به کابل، شاهبیگ ارغون (حاکم سابق قندهار) را که از مردان پرتجربه بود، بنابر قابلیت و شایستگی به منصب پنجهزاری منصوب نموده و به خان دوران ملقب ساخت و صوبگی کابل را بدو سپرد. شاهبیگ علاوه بر کابل، غزنی، جلالآباد، تیرا، بنگش، سوات و باجور را نیز اداره میکرد. و تا ۱۰۲۶ به مدت ۱۰ سال انجام وظیفه کرد.

سال ۱۰۱۷ ه. میرزا غازی بیگ به منصب پنجهزاری و حکومت قندهار منصوب شد، او پسر ترخان بن میرزا جانی بیگ ترخان بود که در زمان اکبرشاه صوبدار بود. میرزا غازی بیگ، تهانه زمین داور را به یک نفر هند و به نام «مانک» سپرد. او چند جنگ سخت با حیدر تهانه دار سابق زمین داور کرد و مردم هزاره آن دیار را مطیع ساخت و روشن سلطان سردار مردم نیکو دری با تحف و هدایا از اسب و لاچین (لاچین = نوعی پرنده شکاری) باز و چرخ به ملازمت آمد.<sup>۱</sup>

سال ۱۰۲۰ گروه مهاجم تاریکیان به سرکردگی «احـداد» نـواسـه بـایزید روشـان به کابل حمله برد. در این موقع شاهبیگخان (صوبدار) در شهر نبود و معیرالملک نایب او با اهالی کابل به دفاع برخاستند، تاریکیان با دادن ۸۰کشته مجبور به فرار شدند.<sup>۲</sup>

# دستبرد ازبکان به قلمرو بابریه

شاه بیگ ارغون صوبدار کابل بعد از ده سال حکومت در سال ۱۰۲۶ به علت کهولت سن استعفا داد و به جایش قلیچخان نامی منصوب شد و او هم به عللی که برای من معلوم نیست کنار رفت و یا برکنار شد و خانزاده خان بن مهابت خان به جایش نشست. در خلال این احوال و تعویض حکمرانان، خللی در اوضاع پدید آمد و یلنگتوش خان ازبک سپهسالار اردوی نذر ۲ محمدخان بلخ با ده هزار نفر به هزارستان و نواحی قندهار و غزنی حمله کرد و در موضع «مرار» (؟) از مضافات غزنین قلعه و استحکامی ساخت هزاره ها شتافته، قلعه تازه ساختهٔ ازبکان را با خاک یکسان کرد و جمعی از آنان را به قتل رساند. بار دیگر کابلیان و هزاره ها در موضع «شیرکده» در ده کروهی (کروه معادل تقریباً ۲ کیلومتر) غزنی با شخص یلنگتوش خان مقابل شدند. نبرد سخت و سهمگینی

۲۳۵ یوسف میرک سندهی، چاپ هند، ص ۲۳۵.

۲. توزک جهانگیری، ص ۳۹۶.

۳. واژهٔ «نذر» ترکی است که به صورت: ندر و نادر نیز آمده است، آن را با «نذر» عربی اشتباه نگیرید.

به وقوع پیوست به قسمی که تنها از سپاه ازبک ۳۰۰ نفر به قتل رسیدند و بقیهٔ آنها موقتاً مجبور به عقبنشینی شدند. (کابلیان با توپ و فیلان مست به ازبکان حمله کردند).

یلنگتوش خان از طایفه «المان» یا «الامان» ازبک و از سرداران شجاع و بیباک نذر محمّدخان بود و اغلب در نواحی قندهار و غزنی به سر میبرد و چندسالی بر قسمت هایی از هزارستان فرمان روایی کرد. و چون مکرر به شرق ایران حمله کرده بود، شاه عباس از او حساب میبرد. و در جنگ ها با سینهٔ بر هنه به قلب دشمن می تاخت، لذا به یلنگتوش شهرت یافت زیرا این کلمه در ترکی به معنی «سینهٔ بر هنه» است و نام اصلی او «حیتی» (؟)بود و همو بود که دسته ای از ازبکان را در قلات اسکان داد، برای حفاظت از قلمرو ازبکیه.

سال ۱۰۳۵ جهانگیر برای بار دوم به کابل آمد و نذر محمّدخان پادشاه بلخ، نامهای به او فرستاد و از این که یلنگتوش خان بدون اجازه تا حوالی کابل و غزنی تاخته معذرت خواهی کرد، اما تقصیر اصلی را به گردن خانزادخان، حاکم کابل نهاد و از شاه هند خواست که شخص دیگری را به جای او به حکومت کابل نصب کند. جهانگیر خانزاد را به حکومت بنگال منصوب کرد و کابل را به یک نفر از مردم «مهمند» سپرد. مهابت خان بن غوربیگ (پدر خانزادخان) که هواداران سرسختی در میان «راجپوتان» آهند داشت، وقتی جهانگیر را به خود نامهربان دید، نقشه دستگیر کردن او را کشید و در جلگهٔ سیاه (سیاهسنگ) کابل، نبرد سختی میان راجپوتان و احدیان <sup>۲</sup> درگرفت که به شکست هواداران مهابت خان انجامید، قریب ۲۰۰ یا ۱۰۸ تن از هندیان مندوکش» گذارنده، به ازبکان فروختند، و قریب ۲۰۰ تن راجپوت که اغلب سردار هندوکش» گذارنده، به ازبکان فروختند، و قریب ۲۰۰ تن راجپوت که اغلب سردار مندوکش» قرارنده، به ازبکان فروختند، به این طریق به فروش رسیدند.

۱. توزک جهانگیری، صص ۳۹۶\_۳۹۸؛ مآثر الامراء، ج ۱، ص ۱۸۹.

۲. راجپوتها: یکی از طوایف شجاع هند، پیرو هندونیسم، که از حدود تنه سند تا بنگال و از نزدیک دهلی تا گجرات گستردهاند و خود را از نسل شاهان قدیم میدانند، چه «راج» به زبان هندی شاه و «پوت» یعنی پور و مرکبتا یعنی شاهپور و شهزاده. آقای جواهر لعل نهرو میگوید: ممکن است راجپوتها منشأ مغولی داشته باشند که از زمانهای بسیار قدیم در هند آمدهاند.

۳. احدیان یا یکتاپرستان گروهی از سربازان و افسران شجاع و فداکار که به عنوان گـارد شــاهی در دربـار بابریان خدمت میکردند. ۴. توزک جهانگیری، ص ۴۲۰.

**شکار ۳۰۰ حیوان وحشی و تور عجیب** جهانگیرشاه به شکار علاقه داشت. کوههای قرق کابل و کوههای ارغـنده در غـرب پغمان از شکارگاههای معروف آن زمان بود. وی در همین سفر یک بار در دره ارغنده به شکار رفت و تفصیل آن از این قرار است:

«الله وردی خان قراول بیگی<sup>۱</sup> تور کلانی از ریسمان تابیده بود که مبلغ بیست و پنجهزار روپیه صرف ساختن آن شده بود و دور آن تور را دو نیم کروه (قریب یک فرسخ) پیموده اند. سیصد فراش در یک و نیم پهر (ساعت) آن را ایستاده میکنند و ۸۰ شتر آن را حمل نموده، پیوسته در سفرها همراه می دارند و از هر قسم جانور خرد و کلان که داخل آن شود، به در رفتن از آن محال است. به متصدیان سر کار حکم شد که تور مذکور را به موضع «ارغنده» که از شکارگاه های مقرر این ملک است، برده، استوار سازند و شکار را از هر جانب رانده، به درون تور آورند، و به تاریخ ۱۶ ماه... با اهل ریاضت و صلاح بود و هزاره ها و را به بزرگی قبول داشتند با توابع و لواحق نور جویش در ظاهر (پشت) دیه (قریه) میر مأنویس فرود آمده بود. حضرت شاهنشاهی با بیگم فرزندان شاه اسماعیل را از اقسام جواهر و زراین و مرضعآلات تلطُّف فرمودند و ایر رجهان بیگم» و اهل حرم به منزل شاه اسماعیل هزاره تشریف بردند و نورجهان بیگم فرزندان شاه اسماعیل را از اقسام جواهر و زراین و مرضعآلات تلطُّف فرمودند و از آن جا به شکارگاه پرداخته، قریب ۳۰۰ رأس از رنگ و قوچ کوهی و خرس و کفتار سی آثار (احتمالاً سیر) به وزن جهانگیری بود».

این که فقط از یک درّه آن هم درهای در نزدیک شهر ۳۰۰ رأس حیوان وحشی شکار می شود، این حقیقت را می رساند که سرزمین افغانستان در آن روزگار چه طبیعت بکر و دست نخوردهای داشته است!... و نه تنها در فراوانی وحوش که از حیث هیزم و علوفه نیز غنی و کوه ها پوشیده از هیزم و گیاه بوده است. امّا امروزه، به خاطر ازدیاد جمعیت و مصرف رو به تزاید هیزم و چرای بی رویه دام ها، کوه ها از هیزم و علوفه خالی شده. و اگر فکر اساسی برای احیای مراتع این کشور نشود، در آینده نه چندان

۱. بیگ و بیگی واژه ترکی است به معنی بزرگ و گاهی به عنوان پسوند به کار میرود. مانند قىلعەبیگی = رئیس قلعەداران، دیوانبیگی = رئیس دفترداران، قىراولبیگی = رئیس پیشقراولان، قىوربیگی = رئیس قورخانه، بیگلربیگی = بزرگ بزرگان، حکمران، نایبالحکومه و هکذا. ۲. اقبالنامه جهانگیری، ص ۲۷۲؛ توزک جهانگیری، بالاحصار کابل، ج ۱. ص ۲۷۱.

دور، شاهد فاجعهٔ دردناکی خواهیم بود؛ فاجعهٔ تهی شدن کوههای از گیاه و تبدیل آنها به سیلابخیزهای وحشتناک.

باری، جهانگیر بعد از ۲۲ سال فرمانروایی به عمر ۵۹سالگی در سال ۱۰۳۷ در هند از دنیا رفت.

به سلطنت رسیدن شاهجهان و حمله ازبکان به کابل

بعد از جهانگیر پسرش، شهاب الدین محمّد، معروف به «شاه جهان»، به سلطنت رسید و در این موقع به اصطلاح «پادشاه گردشی» که معمولاً با نوعی اختلال و هرج و مرج توأم است، نذر محمّدخان ازبک از فرصت استفاده نموده، به فکر تصرف کابل افتاد و با پانزده هزار مرد جرار به سوی بامیان حرکت کرد و گروهی از سرداران سپاه خود را به عنوان پیش قراول فرستاد. اسامی چند تن از سرداران او از این قرار است: عبدالعزیز باقی خان حاکم قبادیان؛ شه نذر حاکم طالقان؛ عوض حاجی حاکم غوری؛ قاسم حسین قوشچی حاکم ایبک؛ طاهر میرزای منغط (منغت) حاکم بغلان؛ صالح کوکلتاش حاکم حضرت امام؛ خواجه کاشغری حاکم آقسرای؛ ترسونبای حاکم اشکمش؛ حق نظر تویچی باشی و جمعی دیگر از سرداران.

در این وقت «خنجرخان ترکمنی» از طرف بابریان حکمران بامیان بود. ازبکان در ۱۵ رمضان ۱۰۳۷، مطابق ۳۱ ثور، قلعه ضحاک را که مقر حکومتی بود به محاصره درآوردند. هزاره های بامیان با خنجرخان یکدل و یکجهت شده، دل به دفاع بستند و سخت به مقاومت پرداختند و در طول محاصره، عدهای از ازبکان را به قتل رساندند. شاه ازبک که گشودن قلعه بامیان را مشکل دید، عدهای از سپاهیان خود را در بامیان گذاشت تا قلعه را در محاصره نگه دارند و خود با سایر لشکریانش از راه کالو و سیاه سنگ و سرچشمه به سوی کابل حرکت کرد، چه اگر آن شهر را فتح می کرد بامیان خود به خود در چنگ او بود. وی سه ماه تمام کابل را در محاصره گرفت و همه بامیان خود به خود در چنگ او بود. وی سه ماه تمام کابل را در محاصره گرفت و همه بامیان خود به کابل می دفت از داند و نوز به روز به تقلیل می دفت تا بامیان خود به کابل فرستاد. ازبکان توان مقابله را در خود ندیده در ۹ محرم ۱۰۳ از راه برای دفاع به کابل فرستاد. ازبکان توان مقابله را در خود ندیده در ۹ محرم ۱۰۳ از راه

۱. تاریخ افغانستان در عصر گورکانی، عبدالحی حبیبی، ص ۹۸؛ پادشاهنامه، ج ۲، ص ۴۰۱.

به دستور امپراتور بابری مبلغ یک لک (صدهزار) روپیه میان فقرا و ستمرسیدگان شهر تقسیم شد.<sup>۱</sup>

سال ۱۰۴۷، علی مردان خان حاکم صفوی قندهار، که نوازش های بابریان را با طبیعت خود سازگار می دید، از صفویان بریده، رسماً به خدمت شاه جهان درآمد و به صوبداری کابل منصوب شد و لقب «امیرالأمرا» یافت و قندهار نیز به تصرف شاه جهان درآمد و شاه صفی برای استرداد آن بسیار کوشید، امّا موفق نگر دید. به تعقیب قندهار، قلاع بُست، زمین داور و گرشک نیز ضمیمه هند شد.<sup>۲</sup>

سال ۱۰۴۹، هنگام بهار شاهجهان به سوی کابل حرکت کرد و در ۲۵ محرم، وارد این شهر شد و در «باغ آهوخانه» رحل اقامت افکند و مشغول نظم و نسق امور شد. شهزاده داراشکوه را با جمعی از لشکریان به غزنین فرستاد و سعیدخان صوبدار کابل را برای تصفیه صفحات هزارستان گسیل داشت و به تعقیب او صفرخان، خان دوران را نیز به کمکش روانه کرد. زیرا؛ برخی از اویماق ها (طوایف) هزاره های ثغور کابل، سر از اطاعت ناظم پیچیده، به یلنگتوش خان ازبک، ایلیت (اطاعت) کرده بودند. صوبدار کابل و خان دوران رضایت هزاره ها را جلب نموده، ۲۷ تن از رؤسای آن قوم را با خود به کابل آورده، همه از الطاف شاهانه برخوردار شدند. در ایام توقف شاه جهان در کابل پیام های دوستانه و هدایای گرانبها از طرف امام قلی خان، پادشاه بخارا و نیز از طرف ندر محمّدخان، شاه بلخ تقدیم شاه جهان گردید.

سال ۱۰۵۳ ه. نذر محمّدخان ازبک، کهمرد و مضافات آن را که در تیول یلنگتوشخان بود از او بازگرفته به سبحان قلیخان پسر خود سپرد و تردیعلی قطغن را به عنوان اتالیق او مقرر کرد. این شخص تصمیم گرفت که مناطق بیشتری از هـزارسـتان را به تصرف درآورد، لذا به نواحی قندهار و زمینداور تاخت و طوایف «سکپای هزاره» (به احتمال قوی سهپای هزاره شهرستانی فعلی) را تاراج کرد.<sup>۳</sup>

سال ۱۰۵۴ ه. گروهی از سپاهیان دولت بابری بـه قـلمرو ازبکـان بـه انـدراب و خوست (خوست و فرینگ) حمله بردند، امّا هزارههای ساکن مناطق یادشده و ازبکان به مقابله برخاستند، جنگ سختی درگرفت. جمع کثیری از ازبکان به قتل رسیدند.۴

عمل صالح (شاه جهان نامه)، محمّد صالح کنبو، ج ۱، صص ۲۹۲ –۳۱۳؛ بالاحصار کابل، احمد علی کهزاد، ج ۱، ص ۲۷۷.
 ۲. پادشاه نامه، عبدالحمید لاهوری، ج ۲، ص ۶۱.
 ۳. تاریخ افغانستان در عصر گورکانی، عبدالحی حبیبی، ص ۹۸؛ پادشاه نامه، ج ۲، ص ۲۰۱.
 ۴. عمل صالح (شاه جهان نامه)، ج ۲، صص ۴۵۳ –۴۵۶.

سال ۱۰۵۵ ه. باز گروهی از قشون بابریه، از کابل به نواحی اندراب تاخته، اموال و مواشی اهالی آنجا را به غارت بردند، از جمله مواشی: علی دانشمندی، ییلانجیق، اسماعیل اتانی، مودودی و قاسمبیگ میرهزارستان اندراب را به غنیمت گرفته و آن را برای خود پیروزی دانسته از ترس مقابله مردم به سرعت به سوی کابل بازگشتند. وقتی شاهجهان از این دستبرد آگاه شد، آن عمل را ناروا دانسته، صوبدار کابل را مورد ملامت قرار داد که اجازهٔ این عمل را به آن گروه داده بود.

شاهجهان از دستبرد گاه و بیگاه ازبکیه به قلمرو خویش ناراحت بود و تصمیم داشت آنها را تنبیه کند. لذا در سال ۱۰۵۵ ه. قریب پنجاه هزار نفر از سیاهیان هند را برای سرکوبی نذرمحمّد به سوی بلخ فرستاد و در سال ۱۰۵۶ جـنگ سـختی میان ازبکان و سپاه شاهجهان در حوالي بلخ روي داد و تلفات سنگيني به طرفين وارد شد. ازبکان شکست خوردند، بدخشان، کهمرد و بخش هایی از ترکستان به تصرف هندیان درآمد. امّا از آنجا که زمستان داشت نزدیک می شد و ازبکان شیوهٔ جنگی خویش را تغيير داده با عمليات چريكي به سپاه دشمن حمله ميبردند، لذا بابريان به وحشت افتاده، دست از مناطق تسخیر شده بر داشتند و با عجله به سوی کابل حرکت کر دند، ۱۶ رمضان ۱۰۵۶ ه. در تنگی عشر شک (؟) رسیدند و سه روز در آنجا توقف کردند و مورد حمله ازبکان قرار گرفتند. ۲۵ رمضان در «غوری» رسیدند و در آنجا نیز مورد دستبر د ازیکان قرار گرفتند. ۲۹ رمضان به سوی خواجه زید راهی گشته، چون منزل آن روز برکنار سرخاب مقرر شده بود بنابر تنگی راه و بیم دست درازی دشمن، علی مردان اميرالأمرا گروهي از سياهيان را به حراست راه بر فراز تنگناها گماشت تا جمعي که از عقب مي آمدند، از دستبرد ازبكان در امان باشند. ميان امير الأمرا و بهادرخان كه ساقه كل لشکریان بود، زیاده از دو کروه فاصله بود. در اثنای راه اسباب بسیاری از لشکریان را هزاره و ازبک به تاراج بردند و تا درآمدن شب، ذوالقدرخان و نورالحسن در ستيز و آويز با دشمن بودند. غره شوال از آنجا کوچ نموده، بنابر طی عقبات دشوارگـذار و تنگی راه کوتل که از غایت ارتفاع و طول مانند راه صراط به باریکی و تندی زبانزد بود، مقرر نمودند که بهادرخان و راجهسنگ تا عبور تمام لشکر برکنار سر خاب توقف نمایند. ۳ شوال٬ مردم به خاطر تنگی راه از کمرهای کوه چارچشمه بالا برآمده بودند، مردم بسیار و دواب بی شمار از پرتگاهها غلطیدند. ۴ شوال، به کوتل هندوکوه

۱. سوم شوال ۱۰۵۶ ه.ق. مطابقت بوده است با ۱۲ عقرب ۱۰۲۵ هجري شمسي.

(هندوکش) رسیدند. مقرر شد که شهزاده زودتر از همه عبور کند. بعد از آن امیرالأمرا با کارخانهجات و خزانه و قورخانه و توپخانه شاهی، پس از آن بقیه اردو بگذرند. کوتل پوشیده از برف بود. بسیاری از شتران از حرکت بازماندند. عدهای از لشکر یان یراکنده شدند و هر کدام به راهی رفتند، کار بسیار سخت شد. هر مقدار از خزانه را که امکان داشت بر شتران بار کرده به سوی غوربند فرستادند و ذوالقدرخان با همراهانش برای عبور خزانه، هفت شبانهروز بر فراز هندوکوه ماندند. بسیاری از اموال در زیـر بـرف ماند. بهادر خان با بقيه سياه به كو تل «تنگشتر» كه به فاصلهٔ دو منزل از هندوكوه واقع است و نشیب دشوار دارد، رسید. در این جا برف شروع به باریدن کرد. تمام شب تا دو پاس روز دیگر میبارید. به صد محنت بقیه اردو از آن کریوه گذشتند. معهذا هزارههای تنگچشم به آرزوی مال، بیش از پیش حریص شده، در هر ساعت بر اردو حمله می کردند و بهادرخان هر مرتبه آن گروه را قتیل و جریح می ساخت و به عقب می راند، آنها باز از شوخچشمی بازنمی ایستادند. تا همه از آن کریوه دشوارگذار عبور کردند. لشکریان به خاطر برف و دمه یک شب را بر فراز کو تل هندوکش گذراندند، بسیار مردم و دواب هلای شدند. چنانچه از آغاز مرور لشکر تا انجام آن دههزار جاندار و قریب به نصف آدم، تتمه فیل و اسب و شتر و غیره ضایع شدند و در سرکوتل باز هزارهها دستبرد زدند. خلاصه، این سپاه پس از تحمل تلفات سنگین در ۲۲ شوال به کابل رسیدند. ۱ سال ۱۰۵۷ شاه عباس ثانی، قندهار، بست و زمین داور را از تصرف شاه جهان

سال ۷۵ مهزاده اورنگزیب بسیار تلاش نمود که آن را بازپس گیرد، امّا موفق خارج نمود و شهزاده اورنگزیب بسیار تلاش نمود که آن را بازپس گیرد، امّا موفق نشد. ۹ سال بعد شاهجهان باز تلاش نمود که قندهار را بازپس گیرد و این بار نیز توفیقی به دست نیاورد و یک بار یک گروه هزارنفری همراه با شتر و اسب و بار سنگین و یک میلیون و نیم روپیه از سپاه شاهجهان از کابل به سوی قندهار در حرکت بود، نزدیک غزنین ازبکان الامان سر راهشان کمین نهادند و جنگ سختی درگرفت و سپاهیان هند به سبب گران باری مال اولجه، به هر سمتی که پیش آمد، گروه از بک رو به آن طرف نهاده مشغول غارت می شدند.<sup>۲</sup>

شاهجهان که جاه و جلال او چشم جهانگردان اروپایی را خیره کرده بود، بعد از ۳۲ سال سلطنت در سال ۱۰۶۷ توسط پسرش اورنگزیب از سلطنت خلع گردید و به زندان افتاد.

۱. عمل صالح (شاهجهان:امه)، ج ۳، صص ۱۳ تا ۱۷؛ مآثر الامراء، شاهنوازخان صـمصامالدوله، ج ۱، صـص ۴۲۲ و ۴۲۳ و ج ۳، ص ۹۹. ۲۰۰۰ ۲. عمل صالح، کنبو لاهوری، ج ۳، ص ۱۴۷.

در میان صوبداران کابل، علی مردان خان و شمس الدین اتکه از همه بیشتر شهرت دارند و از نظر عمران و آبادی آثار بیشتری از این دو تن به یادگار مانده است. شمس الدین محمّد اتکه، پسر میر یارمحمّد غزنوی از ملازمان کامران میرزا بود. و برادرش، شریف اتکه، بر غزنین حکومت داشت. خاندان اتکه ترک بودند و از قدیم در خدمت بابر و همایون و کامران به سر می بردند. از سال ۱۰۵۰ تا ۱۰۶۲ صوبدار بود و در آبادی کابل بسیار کوشید. چهارچتهٔ کابل، باغ علی مردان از بناهای اوست. علی مردان خان که خود شیعه بود تلاش نمود که تعصب مذهبی را به میزان قابل توجهی کاهش دهد و شیعه و سنی برادروار در کنار هم زندگی کنند.

## اورنګزيب

اورنگزیب مسلمان متعصبی بود، وقتی بر اورنگ پادشاهی تکیه زد و سرزمین های جنوبی هند را که تا هنوز به تصرف بابریان درنیامده بود، تسخیر کرد و بر قلمرو خویش افزود و به فتوحات بزرگی نائل آمده، جزیه را که جدش اکبرشاه بخشیده بود دوباره بر هندوان مقرر کرد و بر آنان سخت گرفت و آزادی مذهبی را از میان برداشت و با ایس کار، دشمنی فرقههای غیر اسلامی را بر ضد مسلمانان و خاندان خویش برانگیخت و مقدمهٔ زوال قدرت مسلمین را فراهم کرد. اورنگزیب به ظواهر شرع بسیار پای بند بود و خود زندگی زاهدانه ای را پیشه کرد، از این رو علامه اقبال او را بسیار ستوده است.

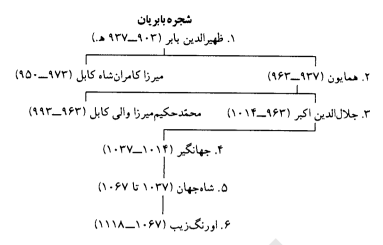
ویل دورانت مینویسد: «اورنگزیب یکی از بزرگترین قدیسان تاریخ اسلام به شمار میرود، وی تصمیم گرفت که جز از درآمدی که از طریق کارهای دستی تحصیل میکرد چیزی برای خود خرج نکند. به دوران پادشاهی او امپراتوری مغول در هند به اوج قدرت خود رسید».<sup>۱</sup>

امپراتوری بابری در این زمان به درخت کهنسال و تنومندی میماند که علیرغم صلابت ظاهری آن از درون در حال پوسیدن بود، به قسمی که در عرض ۱۷ سال بعد از مرگ اورنگزیب، مغولان بسیار ضعیف شدند و هند پارچه پارچه گردید.

اورنگزیب بعد از ۵۰ سال سلطنت در سال ۱۱۱۸ به عمر ۹۰ سالگی از دنیا رفت. بعد از او هرچند ۱۰ تن دیگر از این خاندان یکی پس از دیگری به سلطنت رسیدند و تا سال ۱۲۷۴ اسماً پادشاهی کردند اما، نفوذ و قدرت نداشتند.

صوبداران کابل

۱. خلاصه داستان تمدن، ویل دورانت، ترجمه عزت صقری، ج ۱، صص ۲۳۵\_۲۴۱.



نفوذ استعمار در هند

اسلام در زمان مغولان كبير در هند به شدت رو به توسعه و گسترش بود. اگر استعمار چهرهٔ سياسى اين شبهقاره را دگرگون نكرده بود، امروز سراسر اين سرزمين وسيع مسلمان شده و از قيد صدها مذهب خرافى نجات يافته بودند. امّا، ورود اروپاييان و استقرار كمپانى هند شرقى سرآغاز ماجراهاى تأسف بارى گرديد كه به ضعف و زبونى همه ملّت هند به خصوص مسلمانان آن ديار انجاميد. استعمار، اسلام را بزرگترين مانع در راه مقاصد خويش مىديد. از اينرو، براى تضعيف امپراتورى بابريان، از هيچ دسيسهاى فروگذار نكردند؛ از تقويت مذاهب كوچك هندو گرفته تا ايجاد مذاهب جديد و تشديد اختلافات مذهبى و تقويت مداهب كوچك هندو گرفته تا ايجاد مذاهب ولى خود در اين ميان به غارت منابع اقتصادى هند مىپرداخت و انواع دسيسه هاى ديگر. تخم طلايى» لقب داده بود. فاعتبروا يا اولوا الابصار.

چند تن از علمای هزاره در زمان بابریان هزاره ها به خاطر زندگی روستانشینی و دور بودن از مراکز اجتماع، جداً از قافلهٔ فرهنگ و دانش عقب ماندند. تنها در بخش های جنوب شرقی هزارستان چند نفر روحانی پا به عرصه وجود گذاشتند که تعدادشان نسبت به جمعیت این مردم بسیار اندک است. امروزه، متأسفانه از زندگی شان اطلاع چندانی نداریم، به جز چند اثر قلمی که از آن ها به یادگار مانده است، چیزی زیادی دربارهٔ آن ها نمی دانیم. این روحانیون بعضاً معلوم است که از هزاره های هزارستان بودهاند. مانند شیخ عبدالله، ولی بعضی دیگر از هزاره های هند بودند و بعضی دیگر دقیقاً معلوم نشده که در کجا تـوطن داشتهاند. اینک به ذکر اسامی چند تن از آن ها بسنده می شود:

ا\_مُلاموسي هزاره، صاحب كشف الأيات، معاصر جهانگير و شاهجهان.

۲ شیخ عنایت الله هزاره بن شیخ داد بن شیخ عارف انوری هزاره ای. وی شاگرد شیخ محمّد المفتی و هم عصر اورنگزیب بود. دو کتاب قلمی به نامهای: کنز الو ثایق و دستور المتقین از وی به یادگار مانده که اولی در موزه یا کتاب خانه گنجبخش، به شمارهٔ ۹۸۳۹ و دومی در لاهور، شاهی مسجد، اکیدیمی ۶۲۷ نگهداری می شود.

۳\_ قاضی محمّدعلی هزاره، که از خاندان علم و فضیلت بوده و کتابی به نام نبذ المقال از وی به یادگار مانده است.

۴\_ قاضی ابومحمد عبدالله هزاره متخلص به فیضلی فرزند قیاضی محمدعلی، مردی بود، صاحب دانش و قریحه شعری به زبان فارسی و اردو شیعر می سرود، و کتاب هایی به نام های مکتوبات فضلیه، فتاوای فضلیه و دیوان فضلی از وی به یادگار مانده است.<sup>۱</sup>

۱. احمد منزوی، فهر ست مشترک نسخههای خطی فارسی پاکستان، ج ۲، ص ۱۱۹۶ و ج ۳. صص ۱۷۱۹ و ۱۹۹۹ و ج ۷، ص ۹۵۵ و نیز ج ۷، بخش منظومهها.

بخ<sup>ن د</sup> دوم **حغرافیای تاریخی بیرازستان** 

تاریخ نشان می دهد که محل سکنای هزاره ها در گذشته بسی وسیع تر از امروز بوده است و روزگاری این مردم از هزارستان تا نواحی سند و چترال گسترده بودند<sup>۱</sup>، و نشان زندگی شان در بسیاری از نقاط جلال آباد، لغمانات، بگرامی، کابل، کاپیسا، خوست، گردیز، لوگر، کتواز، گیرو، قلات، مُقُر، قندهار، بُست، فراه، هلمند، و زمین داور به جای مانده است و بعضی اسامی جغرافیایی مناطق مذکور تا هنوز با همان نام سابق هزارگی خویش یاد می شوند. حاج زین العابدین، جهان گرد دقیق النظر، محدوده هزار ستان را ایس گونه نوشته است: «طول ملک این فرقه (هزاره ها) دوماهه راه است و عرضش بعضی دون بعضی از سه مرحله الی ده مرحله می شود و محدود است از شرق به ولایت چترال و جبال بدخشان و از غرب به ملک خراسان (خراسان ایران) و از جنوب به کشور زابل و

کابلو از شمال به ارض تخارستان».۲ از این تحدید معلوم میشود که او هزارههای بادغیس و باخرز را در غرب و چچهزاره و هزارههای بدخشان را نیز داخل در ایس محدوده دانسته است.

۱. شواهد فراوان تاریخی حکایت از آن دارد که افغانستان قبل از آریا، مسکن اقوام ترک و مغول بوده است. در میان اسکلتهای یافتشده از خرابههای «موهنجودارو» (شهری در کنار رود سند قبل از آریا) اسکلت یک نفر که نژاد مغولی داشته، مشخص گردیده است. نخستین شهر ها، روَّث وایت هاوس، ترجمه مهدی سحابی، ص ۱۵۴، تهران، ۱۳۶۹. هنری لوکاس یکی از مورخین پىراطلاع مىنويسد: «ساکنين مسير رود سند (موهنجودارو و هاراپا) از نژاد مختلف از جمله نژاد مغولی بودهاند»؛ تاریخ تمدن. ج ۱، ترجمه عبدالحسین آذرنگ، تهران، ۱۳۶۶، ص ۵۰؛ جان ناس که در شناخت ادیان و قبایل تبحر دارد، می نویسد: «قبل از آریا در شمال شرقي هند قبایلي از نژاد مغول زندگي ميكردند»؛ تاريخ جامع اديان از أغاز تا امروز، ترجمه على اصغر حکمت، چاپ سوم، صص ۹۰\_۹۱، تهران، ۱۳۵۴. وقتی مسلّم شدکه قبل از آریایی ها، مردمی مغولی نژاد در شمال هند زندگی میکردهاند. نتیجه میگیریم که در افغانستان قبل از آریا نیز همین مردم ساکن بودهآند. زیرا افغانستان به مرکز این نژاد که آسیای میانه و مغولستان باشد نزدیک تر بوده است. از طرف دیگر، امروزه معلوم گردیده است که اقوام سومری (ساکنین بینالنهرین) و عیلامی (ساکنین سواحل خلیج فارس) به طور قطع، سامی و یا آریایی نبودهاند، نژاد این دو قوم تمدنساز هرچند کاملاً مشخص نگردیده است. امّا از آنجا که دارای زبان التصاقی بودهاند، این نظریه را که آنها ترک و یا مغول بوده تقویت میکند و یـا لااقـل مـتأثر از فرهنگ آسیای میانه بودهاند. زیرا ارتباط فرهنگی ساکنین بینالنهرین و عیلامیها بـا شـهر سـوخته زابـل و موهنجودارو و قراقروم مشخص شده است و همین امر باعث شده که عدهای از مورخین تىرکیه عـثمانی، ۲. بستان السیاحه، شیروانی، ص ۴۸۴، چاپ سنگی، ۱۳۴۲. سومریها و عیلامیها را ترک بدانند.

بدراو ظهیرالدین بابر در قسمت معرفی بلوکات کابل و ابوالفضل دکـنی در آیمین ۱کبری منطقه «بدراو» را کـه در جـنب «اللهسـای» (سـای = در تـرکی دره) در ولایت کاپیسای امروزی بوده، مسکن اقوام هزاره دانستهاند.<sup>۱</sup>

بهسود مشرقی طبق افسانه های به جامانده «بهسود»، نام مرد قدر تمندی بوده که بر همهٔ قبایل بهسودی حکومت می کرده است و مردم بهسود در آن زمان از جلال آباد تا سرحد جِرْغَیْ و بُرْجِگَیْ را در اختیار داشته اند، زمستان به سوی جلال آباد و لغمان می رفته و تابستان به هزارستان ییلاق می کردند. جوی بهسود در دامنهٔ کوه قرق، یادگار همان زمان ها است. قبر بابه بهسود در نقطه ای در قلهٔ آن کوه قرار دارد، خوانین بهسود تا قبل از عبدالرحمان به زیارت آن قبر می رفتند. فاضل بیگ که قلعه او تاکنون در کابل به همین نام یاد می شود، یکی از اولاده بابه بهسود بوده است. یک نفر جهان گرد ترکی به نام سیدعلی کاتبی، متوفی ۹۷۰، بین سال های ۱۹۶ تا ۹۶۴ ه. که از پیشاور به کابل می آمده است، چنین می نویسد: از کوتل خیبر که گذشتم به شهر «جوش لاکو»<sup>۲</sup> (جلال آباد) رسیدم و از منطقه لمغان (لغمان) با هزاران بلا از میان قوم هزاره گذشته به کابل رسیدم.

تا هنوز واژههای هزارهای را در زبان مردم لغمان می شود پیدا کـرد. بـرای نـمونه به چند واژه لغمانی که ریشه در زبان هزاره میدارد، اشاره می شود:

> آش به اصطلاح مردم لغمان کچری سفیدی که با قروت و غیره خورند. آیا، آیم رایه مادر، و الده.

> > **آغاملًا** شوهرخواهر (كاپيسا).

**اوگەيى** اندر، ناتنى (لغمان).

**الهتای** پرندهای است، به اندازهٔ کبوتر که غالباً در چـمنزارهـا و کـنار رودبـارها زندگی میکند (کاپیسا).

**اوگره** شلهای که آن را با قروت خورند (کاپیسا).

بلاغ اوتی تارهبهاره (تارهباره)، (علفچشمه) گیاهی است که در چشمهسارها میروید و در زمستان نیز دیده میشود. اصل ایمن کلمه تـرکی است کـه از طریق هزارههابان لغمانی راه یافته است.

۱. بابرنامه، ص ۸۹؛ آیین اکبری، ص ۵۹۳، چاپ لکنهو. ۲. لاکو: واژه هزارهای است و در یکهولنگ نیز منطقهای به نام لاکو یاد می شود و «سنگ لاکـو» نـام درهای است در یکی از قراء بهسود. ۳. مرآت الممالک، سیدعلی کاتبی، صص ۱۲۳\_۱۲۵، تهران. دادا پدربزرگ (کاپیسا)، اصل این کلمه نیز ترکی است و در گویش هزارهای به برادر بزرگتر گفته می شود.

**باریک آو، کوتل تنگی گاو، ده پلاس** بایزید بیات در کتاب تذکرهٔ همایون و اکبر، از باریک آو که در شرق بُتخاک بوده است، نام می برد و می گوید: نزدیک باریک آو، کوتلی است به نام «تنگی گاو». در سال ۹۷۸ ه. در شرق بُتخاک در کوتل گاو در خانه های مردم هزاره «دیه پلاس» مهمان بودم و بعد از آن جا به سوی کابل رفتم. ا «کوتل لته بند» که در بین کابل و جلال آباد قرار دارد، یک نام هزارگی است، چه در هزارستان نیز منطقه ای به همین نام یاد می شود.

**بکتیا** در دهانهٔ «خُلهمیدان» واقع در «دره پیچ» پکتیا، قبرستان کهنهای است که آثار قبور در حال محو شدن می باشد و در حدود ۳۰۰ قبر از مردم هزاره در این قبرستان مشاهده می شود.

خاک هزاره قریهای است در پکتیا در ۲ کیلومتری شمال «سفیدقلا» (سپینکلا).

میرزکه نام قومی بوده از مردم هزاره که خود این مردم احتمالاً منقرض شدهاند و نامشان باقی مانده است. کلاً نامهای هزارگی از قبیل: «آوبند»، قول، قلا، گیرو، نـاوه، قاش (چمن) و غیره در ولایات جنوبی به قدری زیاد است که از شماره بیرون است.

**ژوب** نام منطقه ای است نزدیک فورسند یمن و لورایی و قلعه مخروبه ای در آن جا دیده می شود به نام «قلعه هزاره» که طبق افسانهٔ به جای مانده: ساکنین آن در طی نبردهای خونین از میان رفته اند. گفته می شود که مهاجمین مدت های مدید این قلعه را در محاصره داشتند و در گشودن آن توفیقی به دست نمی آوردند. بعد از مدت ها متوجه شدند که هزاره ها از صدها شاخ بُز لوله و آبراهه زیرزمینی درست کرده و آب چشمه ای را از این طریق به داخل قلعه آورده اند. مهاجمین بعد از آگهی بر این راز، آب را قطع کرده، ساکنین قلعه را از تشنگی به هلاکت رسانده اند. کلمه «ژوب» درواقع همان «جوب» (جُب) هزارگی است.

سپین بلدک جزء دوّم این اسم یک واژه ترکی است اصل آن «بلداغ» بوده به معنی: تپه، کوه، قلهٔ کوه. وجود اینگونه نامها دال بر این معنا است که روزگاری اقوام ترک و مغول در آن نواحی زندگی میکردهاند.

تذکرهٔ همایون و اکبر؛ توزک جهانگیری، ص ۵۱.

**لوگر و گردیز** در لوگر از قدیمالأیام اقوامی از مردم هزاره بـه نـامهای: مـیربچه، دایمیرداد، قلمود یا قیلمود، التمور و لاغری زندگی میکردند.

سیدغلامحسین طباطبایی مینویسد: «چرخ» موضعی است از تومان لوگهر، مولانا یعقوبچرخی بدان منسوب است، کوهستان آن بنگاه هزاره و افغان است.۱

امروزه در نفس شهر گردیز تعداد اندکی از مردم شیعه زندگی میکنند که هـمه سیداند و زیارتگاهی در گوشهای از شهر وجود دارد به نام «زیارت سیدحسن» که در زمان حیات یکی از پیران هزاره بوده است.

هنگامی که همایون فرزند بابر در هند مشغول فتوحات بود، خواجه جلال الدین محمود را حاکم کابل مقرر کرد و دستور بازگشت به کابل داد. خواجه مذکور از هند به گردیز که جاگیر او بود وارد شد و از آنجا حرکت کرده، در چشمه تره که در ته کوتل گردیز، به جانب کابل واقع است فرود آمد و از آنجا با سپاهیان خویش به سر هزاره های «لاغری» که مابین «ودق» (احتمالاً وردک) و میدان رستم سکونت دارند، تاخت. جمعی را کشته، گوسفند و روانات (؟) را به غنیمت گرفته بعد از سه چهار روز وارد کابل شد.<sup>۲</sup>

نرخ و میدان نرخ در اصل مسکن قومی از مردم دای میرداد بوده، که بعد از فرار از دردامنهٔ پیتاب دای میرداد ساکن شدهاند و تا هنوز به همان نام قدیم «نرخی» یاد می شوند. ظهیرالدین بابر، علاقه میدان را مسکن اقوام ترک و اویماق و هزاره دانسته است و در آیین اکبری نیز بر این مطلب تصریح شده است. خواندیم که شاه جهانگیر در ارغنده در خانه میراسماعیل هزاره فرود آمد.

**بند مامکی** میدان منسوب بـه قـوم «مـامکه» هـزاره است. چـنانچه «زیمـنی» و «زیولات» نیز نام دو قوم از مردم هزاره بوده است.

صد مرده نام قریهای است در میدان و صد مرده نام قومی بوده از مردم دای میرداد، خلاصه آثار زندگی هزاره ها در نقطه به نقطهٔ میدان، جلریز و تکانه به جای مانده است. از جمله قبرستانی از هزاره ها نزدیک قریه «پیرداد» نرخ می باشد، اندکی پایین تر از این قریه زیارتگاهی است به نام «شاه کلاه» که قبر یکی از سادات هزاره بوده است. آب به سراغ نام دره ای است در مرکز میدان، این نام ریشه در زبان هزارگی دارد. دره میرو (دره مهربان) مسکن اجداد سادات «درمیرو» باد آسیا بوده است.

- سير المتأخرين، طباطبايي، ص ٧٥، كلكته، ١٢٥٢ ه..
- ۲. تذکرهٔ همایون و اکبر، بایزید بیات، صص ۱۵۲\_۱۵۳.

تکانه نام منطقهای است در جلریز، این کلمه در اصل واژهٔ ترکی است به معنی: دیگ بزرگ مسی و درّه تنگ و بسته چون منطقهٔ تکانه حالت دیگ یا طشت را داشته به این نام مسمی گردیده است و ایضاً تکانه نام منطقهای است در یکهولنگ. قبر «شاهسید بابا» جد سادات باد آسیای بهسود، در تکانهٔ جلریز، یکی دیگر از زیارتگاه هزارهها است. مُلامحمَدافضل ارزگانی نیز از سکونت هـزارهها در جـلریز و تکانه سخن گفته است.

وردک وردک که به صورت «وردق» نیز آمده است، احتمالاً واژهٔ ترکی است و در گذشته سراسر این سرزمین حاصل خیز مسکن هزاره ها بوده و بسیاری از نقاط آن با همان نام قدیم خویش یاد می شوند. مانند: شیخ آباد، سید آباد، جلگه میرو (جلگه میرها)، دولت شه، قلخ (مسکن هزاره قلُّق یا قرلخ) تنگی خواجه گو (خواجه گان)، جغتو، دالان (دالو) و غیره. زیارت سیدیحیی مشهور به شاه قلندر جد سادات گرماب دای میرداد یکی دیگر از زیارتگاه های هزاره در منطقه وردک است. در جلگهٔ وردک در منطقهٔ دالان کوهی است که در آن چشمه و چمنی مشاهده می شود به نام «بلند کاش» این کلمه همان «بلندقاش» است و قاش در هزارگی چمن را گوید. قبرستان هزاره ها در بسیاری از مناطق وردک مشاهده می شود، هرچند تعداد کثیری از آن ها محو گردیده و به زمین زراعی تبدیل شده اند.

شیخ ابوالفضل علامی دکنی که در حدود ۴۰۰ سال قبل کتاب آیین اکبری را که در مورد اخراجات دولتی است، نوشته. معلومات گرانبهایی راجع به هزارهها بـه دست میدهد، از جمله مینویسد:

«هزاره دهله \* ۱۴۵۴ گوسفند \* ۲۰ خراور غله \* ۳۰۰ س \* ۵۰۰ پ». «هزاره بنجه بنجی (دهر بنجی) \* ۱۶۰ گوسفند \* ۱۵ س \* ۵۰۰ پ». «ولایت تیرین، قلعه مستحکم دارد \* ۱۵۰۰ گوسفند \* ۱۰۰۰ خروار غله» قوم هزاره \* ۱۵۰۰ س \* ۲۰۰۰ پ». «از غزنی تا قندهار و از میدان تا نواحی بلخ مسکن هزاره است و زیاده از صدهزار خانه و یک سیوم بخش او سوار اسب و گوسفند و بز دارند». «تومان میدان \* د ۱۶۰۶۷۹ \* د ۱۸۶۴ سغ \* هزاره میدانی \* ۲۰۰۰ س».

۱. آیین اکبری، ابوالفضل، کلکته، ج ۲، صص ۵۹۰\_۵۹۵ و ایضاً در همین کتاب، ج ۳، ص ۱۹۱ از بهسود نام می برد.

**غزنی** شیرمحمّدخان ابراهیمزی مینویسد: «قبل از خروج افغان بر غزنی و دیگر اقطاع جـنوبی هـزاره و تـاجیک قـابض بـودند کـه اوشـان را افـغان تـدریجاً طـرف هزارستانکشیدند».<sup>(</sup>

محمّد حیاتخان افغان، در کتاب حیات افغانی که آن را در سال ۱۲۸۲ ه. تألیف کرده است، مینویسد: سرحد میدان، غزنین، مُقُر، قـرهباغ مسکـن هـزارههـا است و بعضی از این نقاط را تاجیکها در قبضه دارند و افغانان به تدریج به سوی کوههای هزارستان پیش رفته و هزارهها را به عقب راندهاند.۲

در زمان صوبداری خواجه جلال الدین محمود که ذکرش در صفحات قبل گذشت از سوی حاکم غزنی خبر رسید که مردم هزاره که در مواضع «تاسان» و «قبلغاج» و «رامک» غزنی سکونت دارند، از ادای مالیات اهمال نموده، بنای تمرد گذاشتهانـد و کلانتر آن جماعت به نامهای: مستی، قوچبیگ و جتی می باشند. این مردم در زمان حکومت «ناصرمیرزا» برادر ظهیرالدین بابر نیز تمرد کرده بودند و بعد از ناصرمیرزا از کسی متابعت نکر دہاند. با این کہ جمعیت شان از ۵۰۰ خانہ بیش نیست، امّا روز جنگ و مردانگی به دههزار خانه که به میرزامراد تعلق دارد، روبه رو می شوند. صوبدار کابل به حاکم غزنی نوشت که تو با لشکر غزنی و من با سیاه کابل در یک زمان به سر آنها حملهور مي شويم. طبق اين قرار، خواجه مذكور از كابل از طريق گرديز به «كلالكوه» که در آن زمان ملکعلی پدر مَلِکْ کوچکعلی و مَلِکْ بند،علی که هر دو برادر بودند، راهبر شد، صبح دميده بود كه از عقب يشته بالا برآمد و خرگاه هزاره ها را قراولي مي كر د و منتظر لشکر غزنی بود. چون لحظاتی گذشت، امرای غزنی با علم و سیاه نیز دیک شده، شروع به کوفتن نقاره جنگ کردند. هزارهها دانستند که مورد حمله قرار گرفته، لذا مواشى خويش را به سوى سرده، قرهباغ و قلعهسنگى حركت دادند و خود آماده مقابله شدند و از سپاه کابل که در پشت کوه کمین نهاده بودند، آگهی نداشتند. سیاه غزنی جنگ را آغاز نمود و لشکر کابل نیز از پشت به هزار مها حملهور شدند، جنگ شدیدی درگرفت. هزاره ها که از دو طرف مورد حمله قرار گرفته بودند، خود را به جانب مواشی خویش کشیدند و تا نماز دیگر چند مرتبه هـزارههـا سـیاه کـابل و غزنیرا برداشتند و چند مرتبه اینان هزارهها را و از جانبین کس و اسب بسیار زخمی شد و این جنگ در زمستان سال ۹۶۰ ه. بود.

۲. حیات افغانی، صص ۴۵۵\_۴۶۰. ۳۰. تذکرهٔ همایون و اکبر، بایزید بیات، صص ۱۶۷\_۱۶۹.

۱. تواریخ خورشید جهان، ابراهیم زی، ص ۳۱۴، لاهور، ۱۳۱۱ ه.ق.

لوحه سنگهای قبور بزرگان هزاره در بسیاری از قبرستانهای غزنی از ۵۰۰ و ۶۰۰ سال قبل تاکنون به یادگار مانده است و یکی از بزرگان هزاره در غزنی خواجهداوود هزاره بوده است.

**قرهباغ** قرهباغ قصبهای است بین راه غزنی و قندهار، محلی است بهجتآثار و در زمین هموار اتفاق افـتاده است، اطـرافش گشـاده، بـاغهای فـراوان و آب روان دارد، مردمش اکثر قوم هزاره و شیعیمذهب و جبلیمشربند.<sup>۱</sup>

کاتب هزاره مینویسد: در سال ۱۲۹۷ ه. هزاران مرد مسلح به امر سردار محمّد هاشم (این شخص از جاسوسان و سرسپردگان معروف انگلیسی بود)، با توپ قلعه شکن گاوی، به سر هزاره های قره باغ حمله ور شدند. مردم از خوف جان در قلعه موسی که به غایت وسیع و محکم بود، تحصن جستند. افغانان که فتح را در نیروی بازوی خود ندیدند به عهد و سوگند قرآن مجید متوسل شده، ۶۰۰ تن مرد وزن و صغیر و کبیر را با این حیله از قلعه بیرون کشیدند و نقض عهد کرده، ابتدا آن ها را خلع سلاح کردند، سپس همه را در داخل مسجد و یا پشت بام از دم تیغ گذرانیدند.<sup>۲</sup>

**قلات و مقر** قلات در بعضی منابع مثل: عالم آرای عباسی، ج ۲، صفحهٔ ۴۸۴ و تاریخ نظامی نادرشاه به صورت قلاه و قلاة آمده است.

آقای صمصامالدوله مینویسد: قلات قلعهای است از مضافات ولایت قندهار و در میان هزارستان.<sup>۳</sup>

اسکندربیگ ترکمان مینویسد: قلعه قلاه که به متانت و استحکام از قلاع مشهوره است، در میان هزارستان و قندهار واقع است.۲

زابل ولایت زابل مسکن طوایف افغان و هزاره است.<sup>6</sup> زابل یا زاول، اسم قوم پرجمعیتی بود، از مردم هزاره که از حدود ولایت زابل فعلی تا ارزگان و بلکه در سراسر هزارستان پخش بودند، به همین جهت زابلستان به سراسر هزارستان اطلاق می شد. این نام به تدریج محدود و محدودتر شد، به قسمی که امروز فقط به یک ولایت در جنوب غزنی اطلاق می شود و اقوام زاولی هزاره، اکثر در زمان امیر عبدالرحمان قتل عام و یا متواری شدند، امروز عدهٔ کمی از این قوم در جاغوری و مناطق غرب هزارستان مشاهده می شود.

**ناورک (نوورک)** نام منطقهای است بین قندهار و قلات. ناورکْ، تـصغیر نـاوور (ناهور) است که به زبان هزارگی به سد خاکی اطلاق میشود.

**قندهار** ساکنین قندهار در گذشتههای دورتر همه فارسیزبان بودند و شعرای قدیمی آن تماماً به زبان فارسی شعر گفتهاند و زمانی ازبکان نیز در داخل این شهر سکونت داشتند.

شیروانی می نویسد: در اندرون شهر قندهار طایفهای هندو و جماعتی شیعه و قلیلی افغان جای دارد و قریب سههزار خانه هست و در بعضی از قرای آن طوایف شیعه سکونت دارند و طایفه هزاره که سمت شمالی آنجا واقع است، قوم بی شمارند.<sup>۱</sup> در تاریخ سند معصومی، ذیل شرح حال سید شیر قلندر بن سید حسین زنجیر پا می نویسد: او مرد صوفی و دارای مریدان زیاد بود و هیأت ظاهری خویش را به شکل شیر درآورده بود، مردم قندهار و بلوکات هزاره مرید و معتقد او گشته نذورات برای او می آوردند و در سال ۹۳۳ ه. از دنیا رفت، قبرش در موضع اشکلجه که در ده کروهی مغرب رویه قندهار است، واقع شده. مردم اطراف قندهار و زمین داور نذورات و هدایای خود را به در زندان آن جناب می آورند.<sup>۲</sup> و نیز در همین کتاب می خوانیم: دیگر الوس هزارستان قندهار از زر سرخ و سفید رواج نیست. سودای ایشان (معاملات شان)

ملک شاهحسین، مؤلف تاریخ احیاء الملوک، «که در سال ۱۰۰۴ ه. در قندهار رفته مینویسد: شاهبیگ جغتایی از طرف بابریه حاکم قندهار بود و از دیگر شخصیتهای معروف شهر اینها بودند:

مولانا حسین قاننی که از اجلهٔ فضلای زمان بود. مولانا محمّد امین یزدی که او نیز از فضلای قندهار بود. خواجه میرک حسین دُرخمی و پسرش. میرقاسم، محتسب شهر قندهار.

درویش محمّدسلطان از قوم جغتایی و از اهل مجلس پادشاهان بابری که میرعادل قندهار نیز بود.

میرزا تیمورخان هزاره که او نیز از اهل مجلس پادشاه بود و شطرنج را خوب بازی میکرد و پیری تمام تمکین بود، در کمال فراست و عقل و تجربه.۳

- دياض السياحه، شيرواني، صص ١٥۴ و ٢٨٩.
   ٢ ١ ٢ ٢
- ۲. تاریخ سند معصومی، سیدمعصوم بهکر، ص ۱۳۳، بمبئی، ۱۲۸۱ ه. ۳. احیاء الملوک، ملکشاهحسین سیستانی، صص ۲۵۸\_۲۶۰

**ترنک** هزارهها در سرزمین کوهستانی واقع در شمال و مغرب سرچشمه و رودخانههای هیرمند و ترنگ سکونت داشتند و پیرو مذهب تشیّع بودند.<sup>۱</sup>

زمینداور و مناطق جنوب و جنوب غربی هزارستان وقتی امیر تیمور در سال ۱۴۷۱ م. به فراه و نواحی سیستان و بُست و قندهار حمله کرد، هزارههای ساکن این حدود با مردم سیستان به دفاع برخاستند و جنگهای هولناکی به وقوع پیوست و تلفات سنگینی به مردم وارد شد، چنان چه سپاهیان تیمور نیز تلفات سنگینی متحمل شدند و شخص تیمور زخمی شد.

زمینداور در روزگار سلسله ارغونیه پایتخت تابستانی هزارستان بود، و هزاره ها قرنها در کرانه های مسیر رودخانه هلمند زندگی می کردند و «دای ختن» هزاره شامل: مناطقی از زمین داور و دهراود می گردید، چنان چه «دای چوپان» از حدود زابل افغانستان تا گرشک را شامل می گردید. وقتی یک جهان گرد انگلیسی به نام آرلیج در حدود سال ۱۸۴۰ م. با هزاره های دای چوپان ملاقات کرد، آنان مقبره «امیر چوپان» (سرسلسلهٔ دای چوپان) را که در نزدیک گرشک قرار داشت به او نشان دادند. ظاهراً تا زمان سیاحت حاج زین العابدین شیروانی تعداد قابل توجهی از مردم هزاره در زابل، قندهار، دهراود و زمین داور زندگی می کرده اند. وقتی نادر شاه یکی از سرداران خود را

ملامحمّدافضل ارزگانی مینویسد: محمودخان غلزایی (پسر میرویس خان)، بر سر هزارههای چوره، کمسان و تیرین حمله کرد و ایـن نـواحـی را بـه تـصرف درآورد.<sup>۲</sup> هزارههای «دهله» قوم مشهور و پرجمعیتی بودند. دهله در زمان ظاهرخان به «شاهولیکوت» تغییر نام یافت. خاکریز و شاهمقصود (همانجایی که معدن سنگ شاهمقصود در آن است) و بسیاری از قریههای آن محل سکنای هزارهها بوده است.

مرحوم طالب قندهاری در نگاهی به دیروز و امروز افغانستان، ص ۲۷، مینویسد: «ناگفته نماند که از زمان سدوزایی ها تا زمان ظاهرخان ضبط و تاراج مسلمانان غیر پشتون برای آنان امر عادی و حلال پنداشته می شد. چنان چه اگر از غزنین تا سرحد ایران و از جنوب غرجستان تا سرحد پاکستان به نام های قریه ها و قشلاق ها به نظر عمیق و دقیق دیده شود، مانند: قلعه دختر، سیاه کوه، کوه اسماعیل جان، خاک سفید،

۱. انقراض سلسله صفویه و استیلای افاغنه، لارنس لکهارت، ترجمه مصطفی قلی عماد، ص ۱۲.

مُلامحمدافضل ارزگانی، المختصر المنقول، ص ۶۶، چاپ کویته.

ب الابلوک، سیاه آب، دلارام، قبلعه بست، گرمسیر، زمین داور، خاکریز، دوخانه، سیاه سنگ، شترگردن، دراز آب، چهلزینه، سرپوزه، پیرپایمال، چاردهنه، چهارباغ، چاردیوار، میان جوی، شمشیر، نهرکودک، خوشاب، ده غلامان، چارشاخه، چارسنگ، سفیدروان، مهوشان، آسوده سنگین، سرگاو، قرهباغ، جغه تو، برغنه تو، کوه آهن، سراسپ، شاه جوی، درخت یحیی و صدها از این قبیل قریه ها که شاهان وقت به زور از صاحبان اصلی آن ها گرفته اند و به مردم غیر مستحق داده اند».

آنچه در این بخش آمده است، غیر از زمینهایی است که در زمان امیرعبدالرحمان از مردم گرفته شده و به قبایل سرحد هند و افغانستان داده شده است.

حقیقت آن است که در ابتدا مایل نبودم، چنین بحثی در این کتاب مطرح شود. امّا از آنجا که مرحوم عبدالحی حبیبی و همکاران و همفکران او با توسل به کتاب جعلی پته خزانه، سرزمین هزاره ها را کلاً مسکن پشتون ها معرفی کرده و با تحریف حقایق تاریخی چنان جوّی را در اذهان بعضی مردم پدید آورده بودند که تصور می کردند افغانستان فقط مال پشتون ها است و سایر اقوام گویا طفیلی اند. چنین تحریفات و واقعیت برعکس آن چیزی بوده که آن ها مطرح کرده اند و سخن من این است که همه باید به این واقعیّت تن دردهند که افغانستان مثل بسیاری از دیگر کشور های جهان یک کشور کثیرالملیت و دارای اقوام مختلف می باشد و همه در آن شریک و سهیم هستند و اسلام و قرآن متّحد شده، گذشته ها را به فراموشی سپارند و این مخروبه را با هم بسازند و آباد کنند، به امید آن روز.

سخن آخر

بخ<sup>ن سوم</sup> شخره ومث حه مای قومی ویبو مد قسیله ای

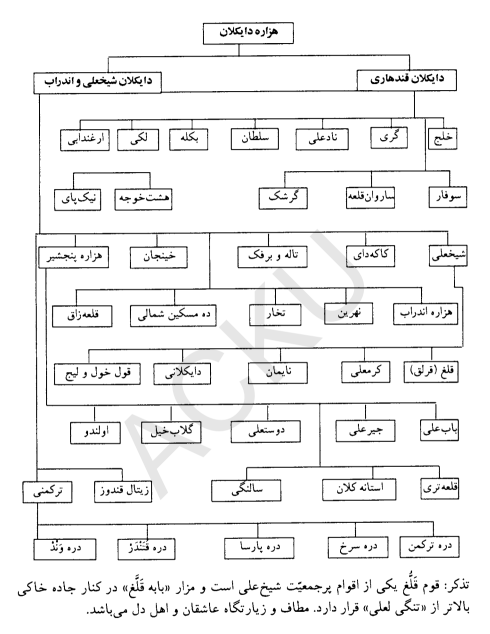
کشف پیوندهای قومی و شجره انساب هزاره ها مستلزم کار گروهی است، آن هم باید در میان مردم رفته به تحقیق و کاوش بپردازند و از عهدهٔ یک نفر خارج است، اینجانب بعد از سال ها تلاش و جستوجو فقط توانستم شجره عدهٔ کمی از اقوام هزاره را بیابم و تدوین کنم و از اقوامی که به شجره نسب و پیوندهای قومی شان دست نیافته ام و ذکری از آن ها در این بخش نیامده است، جداً معذرت می خواهم، چون «العذر عند کرام الناس مقبول». امید است در آینده اگر عمری باقی باشد، به تدوین شجره نامهٔ آن ها نیز موفق شوم.

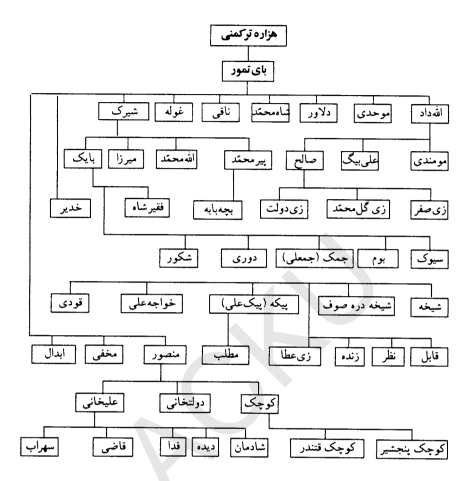
طوایف سرچشمه سرچشمه شرقی ترین قسمت هزارستان است، و تا کابل حدود ۵۰ کیلومتر فاصله دارد و منطقهٔ کاملاً کوهستانی است. دارای یک دره اصلی و چندین دره فرعی و از حیث زمین زراعی بسیار فقیرند و بیش از نصف مردم فاقد زمین می باشند. قسمت علیای سرچشمه به دو دره معروف و تاریخی ختم می شود. یکی دره «اونی» (هونی) که سرک خاکی موتر رو از آن عبور کرده، سرچشمه را به بهسود وصل می کند و کوتل «اونی» در آخر این دره قرار دارد. دوم «دره خرس خان» که سرچشمه را به دای میرداد وصل می کند. عبور وسایل نقلیه از این دره بسیار مشکل است. وجود تنگی های زیاد و دره های فرعی و صخره های عظیم باعث شده بود که این دره در قدیم کمینگاه دزدان باشد، به قسمی که ده نفر می تواند در این دره راه یک لشکر هزار نفری را سد نماید. مردم سرچشمه و دای میرداد در گذشته تا نواحی میدان و جلریز و تکانه گسترده

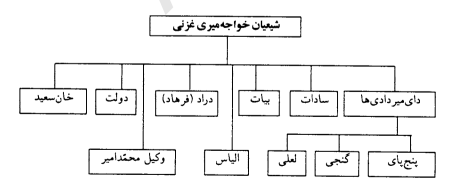
مردم سرچشمه و دایمیرداد در کدسته تا تواخی میدان و جلریز و تکانه کسترده بودند، اما به تدریج به سوی سـر درههای کـمحاصل فـعلی عـقبنشینی کـردهانـد. سرچشمه همواره محل تلاقی سپاهیان امرای کابل با مدافعین هزاره بوده است و در طول تاریخ جنگهای خونین، در نقطه به نقطهٔ آن رخ داده است. **رجال و مشاهیر سرچشمه** از رجال معاصر این خطه از حاج نیکمحمّد پسر سعید احمدخان نایبسالار، حاجی گلاحمد، حاجی نماینده، شیخ میراحمد مشهور به بچهآتَیْ، خلیفه امین معذوری که دو تن اخیر دارای قریحه شعری هستند و اشعاری سرودهاند که در میان مردم معروف است می توان نام برد.

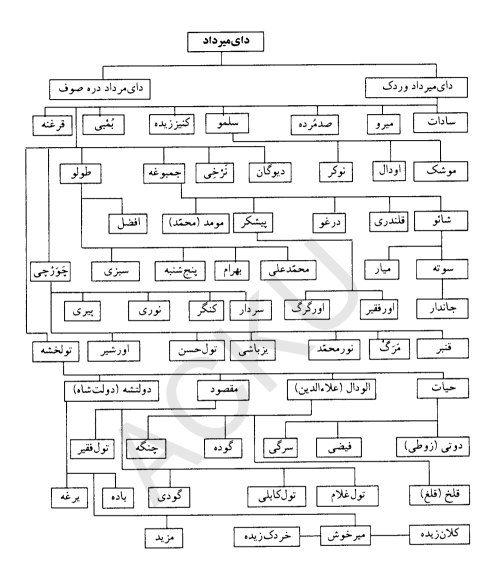
بازار سیاه خاک این بازار دارای حدود ۳۰۰ باب دکان می باشد و در بین سال های ۵۸ تا ۱۳۶۹ بار ها از سوی رژیم مارکسیستی کابل بمباران شده و یکی دو مرتبه به کلی با خاک یکسان گردیده است، امّا مردم مقاوم و پرتلاش آن جا دوباره آن را آباد کرده اند. تلفات مردم سرچشمه در طول سال های انقلاب بسیار سنگین بوده و شهدای بسیار تقدیم اسلام کرده اند و خسارات مالی زیادی هم متحمل شده اند. جمعیت سرچشمه قریب به ۳۵ هزار نفر می رسد و اسامی قریه های عمده آن از این قرار است: سیاه پیتو، قلعه سبز، قریه لب دریا، چهار بُرجه، قلعه جاکول، کو ته نقشین، کو ته لشکری، دهـن دره بوغه، قلعه ملا، قلعه کهنه، قلعه بالا، دره در در گرمَکْ، قول خدای داد، سیاه خاک، کو ته غلام رسول، قریه حسینی، قریه اسلاما، دره پُری (دره پرآبی) قریه اسباب، قول سیب، قول دادی قریه حسینی، قریه اسلاما، دره پُری (دره پرآبی) قریه اسباب، قول سیب، قسول دادی دره اونی، قلعه سفید، قلعه کریم، قول ناتی، قول خلام حسین، قلعه موز یر و غیره.

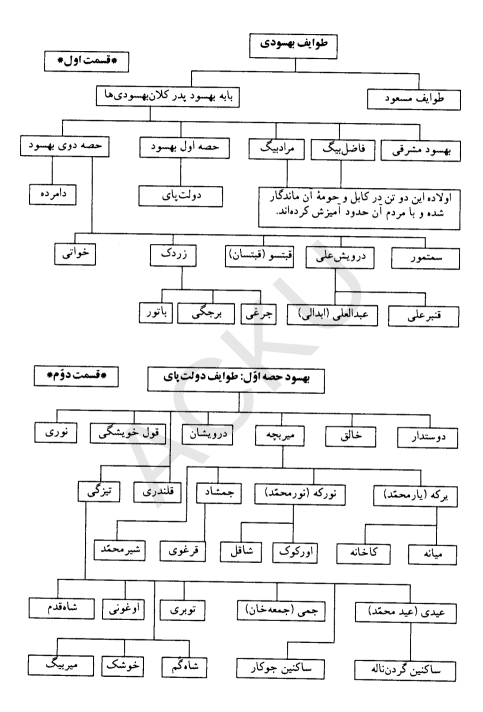


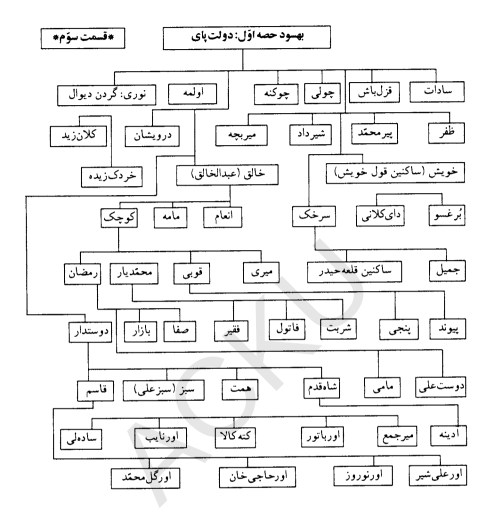




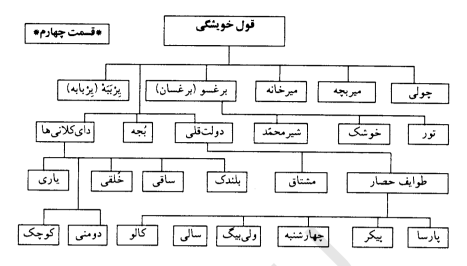








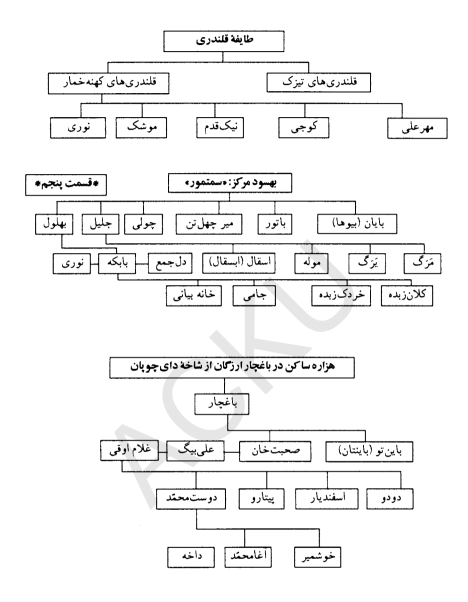
344

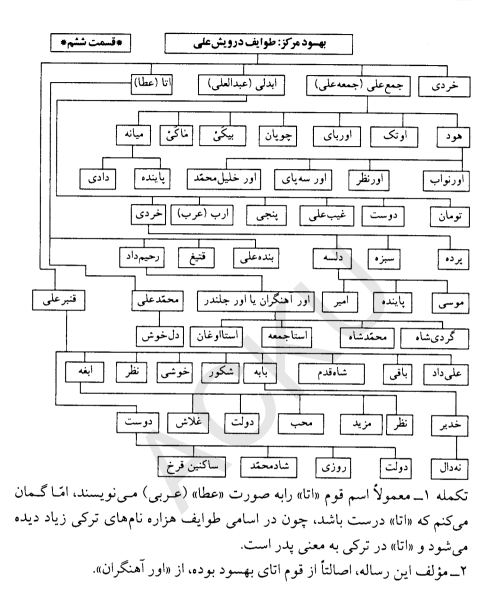


تبصره ۱\_حصه اوّل بهسود جمعاً ۱۸ دانگ است، با این تفصیل ۳ دانگ کجاب، ۶ دانگ قول خویش و ۹ دانگ دیگر اقوام دوستدار، میربچه، نوری، چوکنه، درویشان، شیرداد، سرخک، اولمه، ظفر و پیرمحمّد.

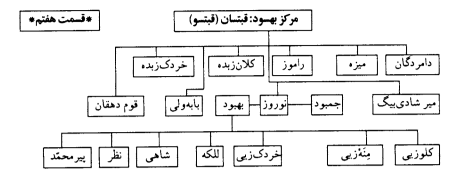
۲ مزار یربیه (یربابه) پدر دولت قلی، در نزدیک «قلعه نو» دهن تنور بهسود قرار دارد و مزار «بابه اولمه» در قریه «شهرک» حصه اوّل بهسود واقع است. ۳ طایفه «قلندری» به طور پراکنده در جلگه تیزک و کهنه خمار زندگی میکنند و در اصل شاخهای از قوم پرجمعیت «تای تمور» دهراود میباشند که قریب ۲۰۰ سال قبل از آنجا فراری شدهاند و شاخهای از این قوم به نام «علی عمرانی ها» در سرپل جوزجان زندگی میکنند. قبر پدر کلان قلندری ها در جلگه تیزک قرار دارد. از مردان

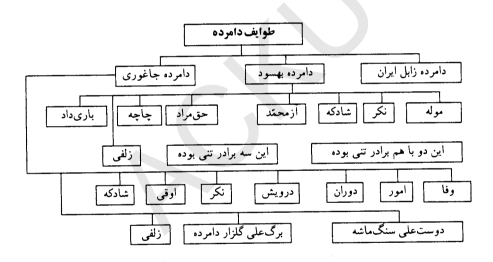
، روب و و می می می بروب می سلطان کهنه خماری بود، معاصر امیر امان الله خان. مشهور قلندری های کهنه خمار ملک سلطان کهنه خماری بود، معاصر امیر امان الله خان. این مرد در ساحه میدان، جلریز و تکانه از شهرت و نفوذ بسیار برخوردار گردید، و پسر او نیز یکی از مردان شجاع زمان خویش بود.





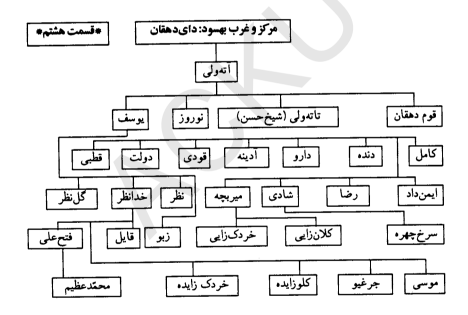
•



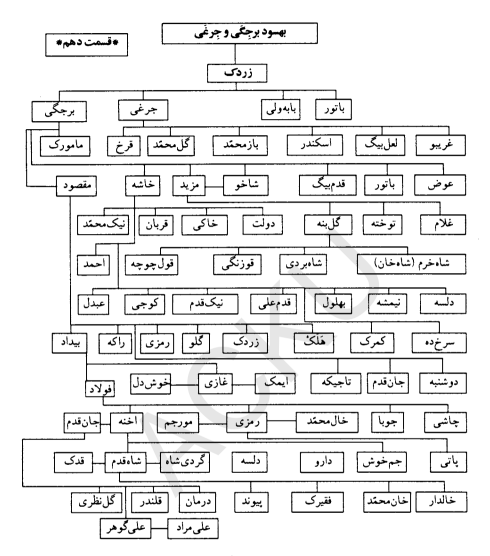


مې شو د.

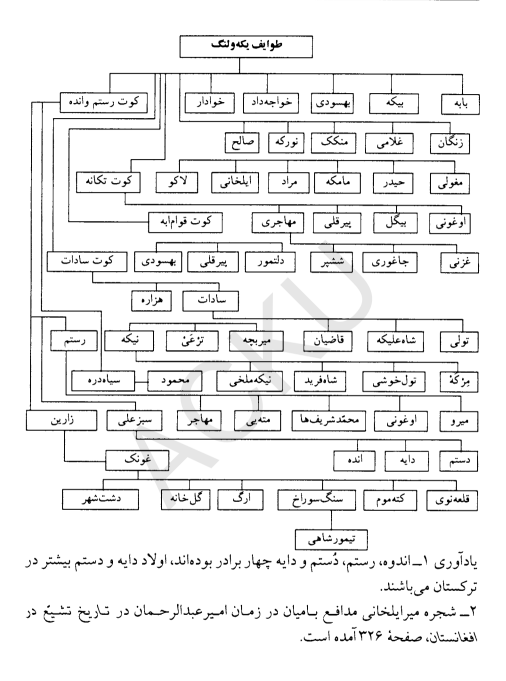
تکمله ۱-نسب نامه یک نفر از مردم دامرده بهسود حاج خادم حسین بن محمّد حسن بن موسی بن محمّد حسن بن گل بیگ بن استا عاشور بن نیک محمّد بن پاینده محمّد بن پاینده بن خانی بیگ بن ولی بیگ بن شیخ علی (تاته ولی) بن شیخ احمد بن سلطان احمد بن دامرده بن علی بیگ بن کنده بیگ بن غجی بن حاجی بن شادی خان بن ختای بن زردک بن سعیدی بن بابه قمری بن بهادر. ۲- در نوار مرزی زابل، قبیله نسبتاً پر جمعیتی زندگی میکند به نام «دامرده» با زبان و فرهنگ و لباس بلوچی و زندگی عشایری که با بلوچها خویشاوندی یافته اند، این قبیله در اصل از دامرده جاغوری بوده و افسانه شیرینی درباره جدایی خود از سایر اقوام نقل میکنند، خصوصیات نژاد هزارگی در چهره و سیمای بسیاری از افرادشان مشاهده

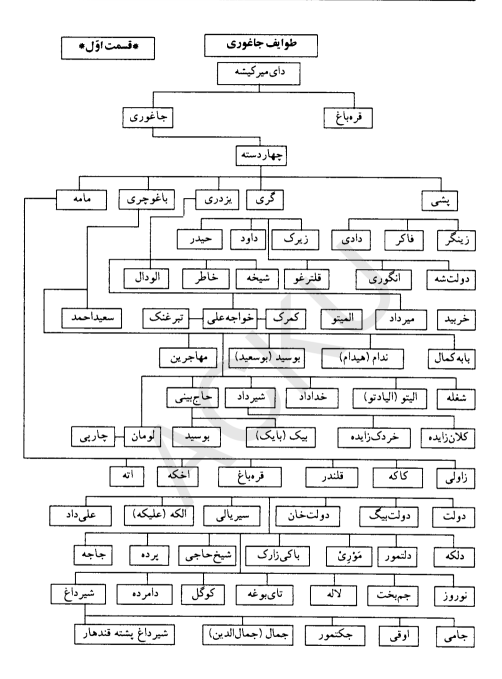


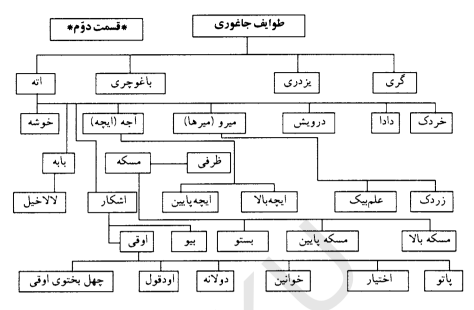




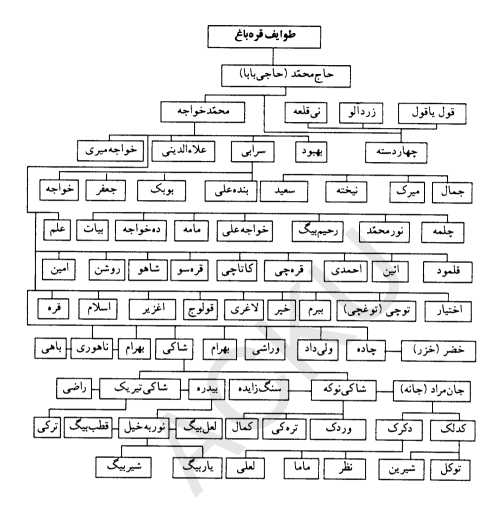
تکمله مزار بابه زردک پدرکلان جرغی و برجگی و خوات در منطقه جسکه واقع است و مزار بابهولی در روستای «دهنرشقه» و مزار بابهخاشَهٔ در قـریه «گُـرْمَکْ» و مـزار بابهباتور در قریه سفیداب برجگی واقع است.

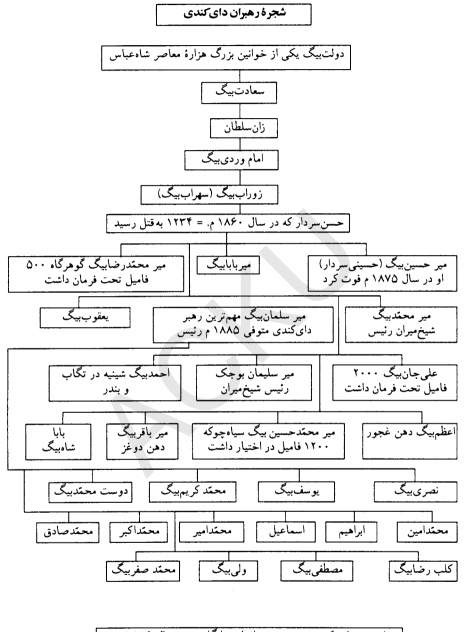






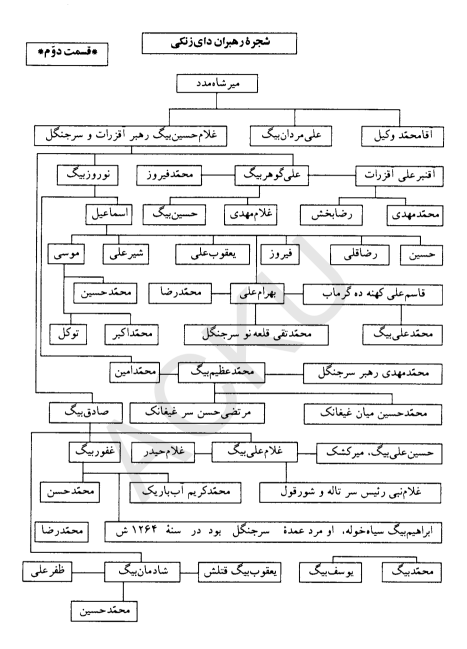
تكمله اقوامي چون خيرمحمّد، سعيدعلي، معصوم، نصرالله، باريك، زايد و مردهخوش در جاغوری زندگی میکنند که نمیدانم به کدامیک از شاخههای بزرگ جاغوری می پیوندند. قوم زاولی هرچند جزو جاغوری به حساب می آید، امّا در گذشته این نام به بسیاری از اقوام هزاره اطلاق می شده و هماکنون شاخهای از این قوم در ارزگان و چمتال ترکستان زندگی میکنند. شاخهای از طایفه بابه کمال جاغوری در اصل ساکن کتواز بوده و تا نواحی ژوب گسترده بودهاند. در بعضی از نسبنامهها مامه و کاکه پسران على و على پسرقولو ثبت شده است و آته و قلندر هر دو برادر و اولاد مامه بودهاند. اینک نسبنامه یک نفر از مردم جاغوری به نام عزتالله حسینی. عزتالله حسيني بن محمّد جمعه بن محمّد جان بن غلام حسين زوار بن فقير محمّد بن انصاف بن هوزور بیگ بن شیرزاد بهادر بن اللهیار بن استو بس کوچک محمّد معروف به مسكه بن بايان بن اشكار بن آته بن مامه بن كاكه بن على بن قولو بن قولني بن باي غني بن جاغوري بن لاهورخان ملقب به «باباولي» مدفون در قندهار. عجيب است که بعضی از اقوام بهسود نیز خود را از اولاده باباولی میدانند. امیدوارم که درج اين نوع نسبنامهها كمكي باشد براي بازيابي منشأ نژادي هزارهها. شجرة مرحوم حضرت آيت الله مدرس افغاني (رض) محمّد على مدرس بن مراد على بن ميرزا شفيع بن كرم بن غلامرضا مقبول بن هزله بن مير كرم بن بهادربيگ سرخيل بن بهرام سرخيل بن اختيار بن اوقي بن اشكار بن مامه الخ.





از: تحقیقات کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس در سال ۱۸۸۶ م.





از جمله هفت پسر میرشاهمدد، محمّد موسی و علیمردانبیگ برادران تـنی و از یک مادر بودند و به نام «خردکزیی» یاد میشدند و دیگر بـرادران از مـادر دیگـری بـوده و به «کلانزیی» معروف بودند. در حال حاضر (۱۸۸۵ م.) میر یـوسفبیگ پـرنفوسترین رهبر دایزنگی به شمار میرود و علیجانبیگ رهبری است از یک فامیل دیگر که حدود ۲۰۰۰ خانوار تحت فرمان دارد و باقربیگ خوشنجی نیز رهبری است از یک فامیل جداگانه.

توضیح و تذکر چند نکته همان طور که خوانندگان عزیز ملاحظه فرموده اند، اسامی طوایف هزاره اغلب فارسی و یا مرکب از فارسی و عربی است، مانند: خوش دل، روشن، آیین، پاینده، بختیاری، یاری، دوست دار، خوش قدم، دل جمع، بکله (اصل آن بابه کلان بوده)، و غیره و برخی دیگر ترکی مغولی اند، مانند: التمور ۲، طولو یا طولون، باتور، قلغ = قارلوق، توچی = توغچی، بای بوغه و غیره و برخی مرکب از ترکی و فارسی است، مانند: یر بابه (یر +بابه) شیر داغ (شیر +داغ) دولت قلی (دولت +قلی) و غیره.

مامه در لهجه هزارگی به معنی مادربزرگ است که ریشه در زبان فارسی دارد، این که یک شاخه از طوایف جاغوری منسوب به مامه است، به آن خاطر بوده که مادربزرگ این مردم، یکی از نواسههای خویش را به نام خود بزرگ میکند، که در نتیجه فرزندان همان شخص نزد بقیهٔ اعضای فامیل به عنوان اولاد مامه معروف می شوند.

نامهایی چون: سهپای و پنجپای دلالت بر آن دارد که آن قوم یکسوم و یا یکپنجم از ششدانگ یک منطقه را در تصرف داشته است.

پسوند «که» در اسامی طوایف هزاره زیاد به کار رفته است مانند: شادکه، نـورکه، یرکه، بابکه، مامکه، باتورکه، لالاکه، علیکه، مامدکه، میرزاکه، اخکـه، مـیرکه و غـیره. ممکن است این پسوند مخفف «یکه» باشد به معنی بزرگ.

**پیشوند: دای، تای و زای** اخیراً به کشف یک نکته در مورد اسامی طوایف هزاره نانل شدم کـه از نـظر خـودم

۱. شجره دولتبیگ و شـجره راهبران دایزنگی، تـحقیق کـمیسیون سـرحـدی افـغان و انگـلیس، تـرجـمه محمّداکرم گیزابی در اینجا آورده شد. ۲. التمور = آهن سرخ، طولون = ماه تمام، بدر. قلغ = که اصل آن قارلوق بوده به معنی مردم سرزمین برفی، توچی از توغچی = پرچمدار، بایبوغه =ثروتمند شجاع و قوی، یره = در ترکی مرد نر و شجاع را گوید.

جالب و بااهمیّت است؛ و آن این است که واژهٔ «دای» (تلفظ عامیانه: دی) که به صورت پیشوند در اسامی بسیاری از طوایف هزاره به کار رفته است، چون: دایزنگی و دایکندی و غیره بنابر تفاوت لهجهها به صورت «تای» و «زای» نیز تلفظ شده است. درست مانند حرف «بنس» در زبان پشتو که افغانان پیشاور آن را «خ» تلفظ میکنند و مردم قندهار «ش».

من در میان طوایف شیخ علی، ترکمن، هزاره های قندوز، خان آباد، هزاره های بادغیس و کلاً هزاره های شمال هزارستان، بیش از ۲۰ طایفه را یافتم که اسم شان با کلمهٔ «زی» شروع می شود، مانند: زی بدل، زی لغار، زی محمود در بامیان، زی صفر، زی گل محمّد، زی دولت در دره ترکمن، زی مراد، زی سوار، زی ولی، زی نصیر، زی حسین، زی برهان در میان هزاره های بادغیس، زی منی، زی ولات در میان هزاره های میدان و هکذا.

برای من شکی باقی نمانده است که این «زی» همان «دی» است، چنان چه این کلمه در میان هزاره های دهراود و زمین داور و ارزگان به صورت: تای تلفظ می شده است و تای تمور، تای بوغه و تایمنی در اصل: دای تمور، دای بوغه و دای منی بوده است و زی منی همان تایمنی یا به عبارت دیگر همان دای منی است. بنابرای شکی باقی نمی ماند که طوایف تایمنی غور با مردم هزاره منشأ مشترک دارند و دست سیاست این مردم شجاع و زحمتکش را از سایر هزاره ها جدا کرده است، بررسی فرهنگ عامیانه مردم غورات و کثرت واژه های ترکی مغولی در اسامی شان نیز این حقیقت را تأیید می کند. از همه مهم تر آن که برخی از نویسندگان دقیق النظر این پیوند نژادی را تأیید کرده اند، مانند: نویسندگان دایر قالمعار ف اسلامیه، محمّد حیات خان افغان، محمّد تقی سپهر در ناسخ التواریخ، ملافیض محمّد کاتب در نژادنامه افغان، طوایف او یماق را از خویشاوندان نسبی هزاره دانسته اند.

## اشتباه املایی در چند اسم قومی و جغرافیایی

از آنجا که اغلب منشیان عصر محمّدزایی ها به خصوصیّات گویش هزارگی ناآشنا بودهاند، در ضبط تعدادی از اسامی طوایف هزاره و ضبط اسامی جغرافیایی دچار اشتباه شدهاند و عجیب است که اشتباه آن ها باعث شده است که خود مردم نیز به اشتباه بیافتند. مثلاً: اولیادتو را علیاتو (اولیادتو مکانی که درخت اولیاد داشته باشد) اودقول راحوت قول (اود در ترکی علف را گوید: اودقول یعنی دره پر از علف)، آق زرات را اخضرات، شاخ فولادی را شاه فولادی ضبط کردهاند، و هکذا. برای توضیح بیشتر عرض می شود که شاخ فولادی اسم مرتفع ترین قله از سلسله جبال «کوهبابا» است به ارتفاع ۵۱۴۰ متر که بامیان را از بهسود جدا می کند. شاخ کوه در زبان هزارگی قلهٔ کوه را گوید. علت اشتباه آن بوده که وقتی جغرافیانویس دولتی از طریق بامیان به سوی قلهٔ فولادی می رود و اسم قله را از مردم محل می پرسد، آنان جواب می دهند: «شاخ فولادی» جغرافیانویس به علت عدم دقت آن را شاه فولادی ضبط می کند و از این جا این اشتباه شایع می شود. نظیر چنین اشتباهی را اروپاییانی که به قاره امریکا قدم نهادند مر تکب شدند، یک گروه تجسسی از این مردم اسم منطقه ای را در امریکای جنوبی از یک سرخپوست سؤال می کنند، سرخپوست به زبان خویش جواب می دهد: «یوکاتان» که به معنی چه می گویید؟ است. این گروه خیال می کنند اسم منطقه را شنیده اند، آن جمله را به عنوان اسم آن منطقه در نقشه ضبط می کنند، و این

کتابت نامهایی چون: سعید احمد، سعیدمحمد و سعید قدم که صاحبان آنها هزارهاند، به صورت: سیداحمد و سیدمحمد و سیدقدم قطعاً اشتباه هست. زیرا فرهنگ مذهبی مردم اجازه نمیدهد به کسی که سید نیست، کلمه «سید» به اسم او افزوده شود. برخی از نویسندگان که متوجه این نکته بوده، اسامی فوق را به صورت: صید احمد و صید محمد ضبط کردهاند که باز اشتباه است و علت اشتباه آن است که در گویش عوام حرف «ع» و «ح» وجود ندارد و این دو حرف در هنگام تکلم حذف و یا تبدیل به الف می شوند و از اینرو سعید و سید را یکجور تلفظ کنند

بخش چھارم سلسلمدا ربکان

مقارن با آغاز قرن دهم هجري، در تركستان ماوراي آمو، در ميان قبايل ازبك مردى قدرتمند ظهور کرد به نام محمّدخان شیبانی که به شیبک و شاهی بیگ نیز معروف است. این مرد که نسب خود را به چنگیزخان می رساند، داعیه جهانگشایی داشت و بر اساس همین مفکوره قبایل ازبک را با خود متحد ساخته از آنان سیاه نیر ومندی به وجود آورد. شیبانی حقیقتاً مرد شجاع و دلاور بود. علاوه بر آن در هنر خطاطی و نقاشی مهارت داشت. به زبان ترکی و فارسی شعر میگفت و به زبان عربی آشنا بود. به مطالعه علاقه داشت، حتى در سفرها، يک كتابخانه سيار به همراه ميبرد. او ماوراءالنهر را از خاندان تیموری گرفت و رقبای خویش را از میان برداشت و در سال ۹۱۱ ه. = ۱۵۰۶ م. با سپاه نیرومندی از آب آمویه عبور کرد و بلخ را به محاصره درآورد و به فتوحاتي نائل شد در سال ۱۵۰۸ م، بعد از مرگ سلطان حسين بايقرا هرات را طي یک جنگ خونین متصرف گردید و تیموریان را برانداخت و در همین سال گروهی از سپاهیان خود را به مشهد و توس فرستاد و نیمهای از آنها را به طرف فراه و قندهار گسیل داشت و سلسله ارغونیه هزارستان را مقهور خویش گردانید و قندهار را فتح کرد و شهرها و مناطقی چون بلخ، بدخشان، بادغیس، هرات، سیستان، زمین داور و قندهار را به دست آورد. امّا با تسليم شدن ارغونيان هزارستان، قندهار و فراه را دوباره به آنان سيرد. بلخ و هرات را به افراد خويش واگذاشت و خود به سوى سمر قند بازگشت.

شیبانی در تلاش بود که قلمرو خویش را گسترش دهد. از طرف غرب تا حدود کرمان، دامغان، سمنان و استرآباد (گرگان فعلی) را متصرف شد و در سال ۹۱۵ ه. بعد از شکست از قاسم سلطان پادشاه دشت قبچاق، باز به سوی خراسان (هرات) روی آورد و بعد از نظم و نسق امور هرات بر سر قوم هزاره نکودری که در کوهستان زمین داور ساکن بودند، لشکر کشید و با مقاومت هزاره ها روبه رو شد و نتوانست کاری از پیش برد.<sup>۱</sup> رحیمزاده صفوی می نویسد: «شیبک خان بعد از فرستادن قسمتی از نیروهای خود

ا. احسن التواريخ، ج ٢، ص ١۴۵.

به ترکستان شرقی، قسمت دیگر از سپاه خود را برداشته به جانب سرزمین هـزاره یورش برد. اقوام هزاره در اصل از مردم تبت هستند و عموماً از قرن اوّل اسلام تاکنون پیرو مذهب شیعه و هواهخواه حضرت علی بن ابیطالب<sup>(ع)</sup> بوده و هستند.

طبيعى است كه اقوام سلحشور هزاره با وجود غلويى كه در تشيّع دارند، آسان زير بار استيلاى سنيان نمى رفتند از اين جهت شيبكخان تصميم گرفت قوم هزاره راكاملاً سركوب نموده از پا درافكند و هستى آنان را به يغما ببرد. امّا وقتى خان ازبك با سپاه خود وارد كوهستان دشوارگذار هزاره شد، دانست كه خود را به چه خطر عظيم انداخته و بالأخره در چندين زد و خورد كه در گوشه و كنار روى داد، همه جا ازبكان شكست خوردند و خان ازبك مجبور شد از طريق استمالت، برخى از پيشوايان طوايف هزاره را يار خود ساخته با كمك آنان راه بيرون شدن خود را از آن كوهساران تأمين نمود.

مؤلف تاریخ قبچاقخانی، علت ناکامی شیبانی را به خاطر وجود برف شدید هزارستان میداند و چنین نوشته است: «خان، لشکر خود را به مقابل هزاره و چیغچران گسیل داشت. در همان زمستان بنابر برفباری شدید، خان دوباره به هرات برمیگردد».۲

در روضة الصفاو حبيب السير كه معمولاً قضايا را با تفصيل مىنويسند در اين مورد به اختصار قناعت كردهاند، در حبيب السير مىخوانيم: «از آنجانب محمّدخان شيبانى كه در آن آوان از يورش هزاره با دلى صدپاره بازگشته در باغ جهان آرا (اين باغ در هرات بوده است) مقيم بود».

شیبانی در اواخر سال ۹۱۵ ه. در گرمسیر و زمینداور از مردم هزاره شکست سختی خورد و به هرات بازگشت. هنوز در هرات بود که شنید شاه اسماعیل صفوی با سی هزار نفر به قصد نبرد به سوی خراسان در حرکت است. شیبانی هرات را به جان وفا میرزا پسر خویش سپرد و خود در اواخر رجب ۹۱۶ ه. به سوی مرو شاه جهان شتافت و در حالی که سپاهیان او در هر طرف پراکنده بودند به ناچار در مرو در قلعهٔ طاهری به تحصن پرداخت. درست در همین موقع دسته ای از سپاهیان شیبانی در شرق بخارا از پشت مورد حمله قرقیزها قرار گرفت که ایس مسأله در شکست روحیه همراهان محمّدخان شیبانی بی تأثیر نبود. شاه اسماعیل در طی نبرد خونینی در مرو سپاهیان ازبک را در هم شکست و شیبانی کشته شد و شاه اسماعیل «از شدت خشم به مریدان خود دستور داد گفت هر کس سر مرا دوست دارد، از گوشت این دشمن بخورد. قزل باشان به جان پیکر بی جان شیبانی افتاده هر کس لقمه ای از بدن او را خور دند»<sup>(</sup>، سپس شاه اسماعیل صفوی استخوان جمجمه او را طلا گرفته به کاسه سر دشمن به باده گساری پرداخت.<sup>۲</sup>

بعد از قتل شیبانی، دست به کشتار وسیعی زد و بسیاری از ازبکان خراسان را از دم تیغ گذرانید و با این عمل تعصب و نزاعهای مذهبی را که در دوران تسلط مغولان و تیموریان فروکش کرده بود، دوباره زنده کرد و ازبکان بـعد از آن بـرای جـبران ایـن شکست و حس انتقام جویی بارها شرق خراسان را مورد تاخت و تاز قرار دادند.

بعد از شیبانی پسر برادرش عبیدالله خان ازبک در بخارا اعلان پادشاهی کرد، او به شجاعت و فطانت و سخاوت مشهور، امّا مرد خشن و خونریز بود و بارها به نواحی شرقی ایران حمله کرد. به فارسی و ترکی شعر می سرود و قریب ۳۰ سال فرمان روایی کرد و در سال ۹۴۶ ه. از دنیا رفت. شاهان ازبک بیشتر روحیهٔ حمله و غارتگری داشتند و در جنگها خود شخصاً به نبرد می پرداختند، دربارشان ساده و بی آلایش بود و در تحمل سختی ها، تشنگی و گرسنگی پرطاقت بودند و بیابان های خشک و شنزار ترکستان، آنان را چنین بار آورده بود و از سال ۹۰۶ تا ۱۰۰۷ در بخارا بود و شاخهای از سلسله شیبانی حکومت کردند و پایتخت شان گاه بلخ و گاه بخارا بود و شاخهای از سلسله شیبانی حکومت خوارزم را داشت و یک شاخه دیگر به نام «سلسله جانی بیگ» که از طرف مادر به محمّدخان شیبانی می رسید بعد از شیبانیان به قدرت رسیدند و تا زمان نادرشاه بر سر اقتدار بودند.

ازبکان گاه به گاهی به هزارستان حمله می کردند، امّا هیچگاه نتوانستند به طور دانمی در آن تسلط یابند، چنان چه یلنگتوش خان فرماندهٔ سپاه ندرمحمّدخان یک بار بر بخش اعظم هزارستان مسلط شد و حتی تا کابل پیش راند، امّا موفق به گشودن آن نگردید و چند بار به قندهار، زمین داور و غزنی حمله کردند و برای مدت کو تاهی می توانستند بر آن نواحی مسلط شوند و گروه اندکی از آنان در حدود قلات و مقر برای همیشه ساکن شدند، گمان می کنم نسل آنان تاکنون در آنجا زندگی میکنند. در سپاه ازبک دستهای از مردم هزاره ترکستان شرکت داشتهاند، که بیشتر از مردم دای قوزی و دای دیغک بودند.

- د. تاريخ سياسي و اجتماعي ايران، ابوالقاسم طاهري، ص ١٥٩.
- ۲. تاریخ سیاسی و اجتماعی ایران؛ روضة الصفا و امپراتوری صحرانوردان، ابوالقاسم طاهری.

آخرین سلسله ازبکیه که در بخارا سلطنت داشت، خاندان مانگیت (منغیت) بود که توسط بلشویکهای روسی منقرض گردید، آخرین شاه آن امیرسیدعلمخان در زمان امانالله به افغانستان پناهنده شد و در سال ۱۳۲۳ ش. از دنیا رفت و تظلمنامهای از او به نام «تاریخ حزنالملل بخارا» به چاپ رسیده است.

# نگاهی گذرا به فرهنگ و ادبیات عهد ازبکان

ما وظیفهٔ خویش میدانیم آن قسمت از تاریخ افغانستان را که، تعمداً مسکوت گذاشته شده است، ولو به طور اجمال برای هموطنان روشن نماییم. یکی از موضوعاتی که تاکنون به آن توجهی مبذول نگردیده، تاریخ و ادبیات و فرهنگ ترکستان افغانستان است.

شاهان ازبک آنطور که تصور میشود، به مسائل علمی و فرهنگی بی توجه نبودهاند.<sup>۱</sup>

در زمان آنان یکسلسله عمارت و ابنیه و مدارس در بلخ و سایر نقاط ترکستان ساخته شد و دانشمندان و شعرایی به ظهور رسیدند و آثاری از خود به جای نهادند که متأسفانه بخشی از آن آثار از میان رفته است و بخش دیگر به صورت قـلمی در کتابخانههای جهان پراکنده شده، در حالی که این آثار می تواند بخشی از تـاریخ و جغرافیای افغانستان را روشن کند و فرهنگ ما را غنا بخشد. لازم می دانم که به اسامی عدهای از علما، شعرا و مؤلفین ترکستان عهد ازبکیه اشاره داشته باشم.

مولانا سلطان محمّد بلخی، مؤلف کتابی است در جغرافیا، تاریخ و نجوم به نـام مجمع الغرایب، به زبان دری و در سال ۹۷۷ ه. آن را به رشتهٔ تحریر درآورده است.۲

شیخ سلیمان قندوزی بن ابراهیم معروف به خواجه کلان بن شیخ ترسون الباقی، متولد بلخ که در بلخ، بخارا و هند تحصیل نموده و با آن که مذهب حنفی داشت، کتاب معروف ینابیع المودة را که در فضایل اهل بیت پیامبر است، تألیف نمود. او در قندوز حوزهٔ علمیهای تأسیس کرد و در سال ۱۲۶۹ ه.ق. با ۳۰۰ تن از شاگردانش از قندوز، عازم بغداد شد و خلیفه محمّد صلاح را در قندوز به جانشینی خویش در مسند ارشاد گذاشت. و

۱. با ظهور صفویه در ایران، ارتباط ترکستان با حوزههای علمیه مصر، حجاز، بغداد و تـرکیه عـثمانی قـطع گردید و این امر باعث کندی رشد فرهنگ در قلمرو ازبکان شد.

۲. سلطان محمّد بلخی، در سال ۹۳۵ در سفری به بامیان داشته و در مجمع الغرایب که آن را در ۱۸ بیاب تدوین کرده از شگفتیهای جهان سخن میگوید و یک نسخه قلمی از این کتاب در موزه مـلی پیاکستان موجود است.

عالِم افضل «داملاعوض» را برای تـدریس طـلاب قـندوز مـنصوب کـرد. شـیخ سـلیمان قندوزی در سال ۱۲۹۱ کتاب ینابیع را به پایان برد و چهار سال بعد در استانبول به جوار رحمت حق شتافت. از دیگر تألیفات او جمع الفو اید و مشرق الاکوان را می توان نام برد. حافظ تانیش (تنیش) بخاری، شاعر و مورخ، که شرفنامه شاهی یا عبداللهنامه را در

تاریخ جنگهای عبدالله خان ازبک در سال ۹۹۲ ه. نوشت. حافظ سلطانعلی اوبهی لغت فرس قدیم را تألیف کرد و این کتاب به نام فرهنگ تحفة الاحباب در ۴۳۶ صفحه اخیراً در مشهد به چاپ رسیده است.

ابن یمین شبرغانی، معروف به «مَلاآکه» دارای دیوان غزلیات و آثاری به نـامهای: مجلسافروز، جام جهان نما، و هفت مجلس بوده است.

محمّدصالح بداونی ورسجی کتابی به نام هفتاد مشایخ بلخ یا تذکرة المشایخ را در سال ۱۰۳۷ تألیف نمود.

در زمان ندرمحمدخان ازبک، فرهنگ بلخ و ترکستان تا اندازهای رونیق تازهای یافت. علما و شعرایی در ترکستان به ظهور رسیدند و کتاب دایرةالمعارفگونهای به نام بحر الأسرار در چند مجلد توسط محمود بن امیر ولی بلخی کتابدار کتابخانه ندرمحمدخان در بین سالهای ۱۰۴۵ تا ۱۰۵۵ تألیف شد و در این اثر گرانبها معلومات جالب دربارهٔ اوضاع جغرافیایی، تاریخی و ادبی افغانستان موجود است.<sup>۲</sup>

در همین دوره دستوم بن پیرعلی اندخویی فرهنگ کنز الکنز، را که فرهنگ کامل زبان دری است به نام ندرمحمّدخان به سال ۱۰۴۹ تألیف کرد. سیدمحمّد طاهر بن ابی القاسم بلخی بین سالهای ۱۰۵۱ تا ۱۰۵۶ کتاب عجایب الطبقات را در جغرافیا و نجوم به نام ندرمحمّدخان نوشت. بخش جغرافیایی این کتاب دربارهٔ شهرهای افغانستان مطالب سودمندی به دست میدهد. خدای بیردی بن قوش محمّد به سال انتا ۱۲۴۶ این کتاب را به زبان ترکی ازبکی ترجمه کرده است. در زمان سبحانقلی خان توجه خاصی به حال شعرا و ادبا مبذول میشد. به سال ۱۱۱۸ محمّد مؤمن بن شیخ عوض باقی بلخی، تاریخ بلخ را تألیف کرد و در همین آوان محمّدیوسف منشی بلخی تـذکرهٔ مقیم خانی را نوشت. مکامحمّد املای سنگچارکی یکی دیگر از شخصیّتهای روحانی است که دو دیوان شعر مشتمل بر غزلیات و رباعیات دارد و یک نسخه از دیوان او به شماره ۸۱ در کتابخانه دانشگاه استانبول موجود است.

> ۱. مکارم الآثار، ج ۳، صص ۶۹۵\_۶۹۶. ۲. بعضی از مجلدات این کتاب در سالهای اخیر در کراچی چاپ شده است.

تاریخ کاشغرستان و ترکستان، تألیف میرزاشاه محمود بن میرزا فاضل چـوراس و سبحان قلی نامه، منظوم در ۵۰۰۰ بیت از محمّدصالح سیاه گردی بلخی و تاریخ قبچاق خانی از دیگر آثار دورهٔ ازبکیه میباشد. چون تفصیل بیشتر، ایـن رسـاله را از وضعیتی که دارد خارج میکند به ناچار به ذکر اسامی عدهای از علما و شعرای دوران ازبكيه بسنده مي شود: مولانا كمال بلخي كه به زبان تركي شعر مي گفت، مولانا اتايي بلخي فرزند مولانا اسماعيل اتايي، مولانا كمالالدين بنايي هروي، فخرالدين على صفى، مولانا درويش محمّد مفتى بلخي، مولانا هجري، جنوني بلخي، خواجهزاده کابلی، میرعلی هروی، خواجه نظامالدین، عبدالهادی پارسا، فرزند خواجـه ابـونصر پارسا، مولانا شيدا، مولانا رشحي بلخي، جاني كابلي، مولانا قاسم كاهي كابلي، عبدالله خواجه عبدي كابلي، مؤلف تذكرة التواريخ، ملاصالح مخلصي بدخشي، ثنايي بدخشي، حريمي كابلي، واهي كابلي، هچي هروي، طاهر هراتي، لطفي هروي، ترابي كابلي، غريبي هروي، خواجه ظهير كابلي، اميني هروي، بهرام سقا بلخي، والهي بلخي، رونقي بدخشاني، صبوحي هروي، موجى بدخشي، لاغر سيستاني، آگهي هروي، رحمي كابلي، ذكاء بدخشي، وفايي بدخشي، فنايي هروي، مولانا عبدالصمد بدخشي، عارف کابلی، ربیع گلبهاری هزارهای، داعی کشمی، انسی قندهاری، غیور کابلی، خواجه ابوالبركه فراهي، امير مسيب بدخشي، ملاهاشم قندهاري، عيني هروي، قاضي بصير سیستانی، میرمحمّد جمیل بدخشی، سرور کابلی، بهزاد کابلی، فصیحی هروی، ابوالكرام فراهي، ناظم هروي، رضا هراتي، مولانا ياري، تاش محمّد قندوزي، مؤلف حجة الاورنگ شاهيه، مولانا بي خودي، مولانا رونقي، تيمي هر وي، غباري بلخي، اماني بدخشي، لعلى بدخشي، مولانا كمال شبرغاني، ملاعبدالله هزاره، مكرمسكين هزاره، غيلكى بلخي، قامتي بلخي، توردي بلخي، شمس بلخي، قليچ محمّد بـلخي، قـومي بلخي، صالح أبآمد بلخي، طبخي بلخي، يوسف بلخي، حياتي بلخي، بوري بلخي، نذري بدخشي، سمومي هروي، ميرچوچک علمي جيوزجاني، ميرزاكيجک بامر جوزجاني، شيخ ترغى شبرغاني، مولانا شريفالدين شبرغاني، مولانا شاهقلي شبرغاني، مير فروغي اندخوي، ابدال بلخي، لذيذ بلخي، ارسلان بلخي، ميرم سياه هروي، فيروز كابلي، حافظعلي غورياني، ميرحيدر خصالي، مولانا سعدالدين ضيغم، يگانه بلخي، يكتاي بلخي، مفيد بلخي، غياثالدين همت بلخي، مولانا كچكولي بلخي، مولانا ترخاني اندخويي، مولانا محمّد امين بلخي، مولانا هلالي، مير سعيد كابلي و برادرش محمّدعلی کابلی که خالوی امیرعلیشیر نواییاند و به ترکی شعر میگفتند. باطنی بلخی شاکر درهصوفی، استاد قل محمّد شبرغانی، مولانا فانی، پسر درویش احمد پروانچی، ملانسیمی فرخاری، ملاروحی ملازم محمّدخان شیبانی، سلیمان ترکمان، ملاجارویی بلخی، دوستحسین خزانهدار محمّدخان شیبانی، شاهک مهردار محمّدخان شیبانی، سیدکمال کجل علی ساکن بلخ، مولانا انوری بلخی، وداعی بلخی، مولانا هلالی، مولانا قبولی قندوزی، مولانا صبحی اوبهی، و...

محمّد حیدر ژوبل مینویسد: شیبانیان شاهان علمدوست و ادبپرور بودند، در بلخ و سایر جاها مدارس بناکرده عالمان و شاعران را جلب کردند. بلخ مرکز علمی و ادبی آنها با بخارا و سمرقند پهلو میزد. خاندان ادبپرور «والای» بدخشانی که بدانها (ازبکان) نسبتی داشتند مردم شعردوست بودند.'

# **وزرای شیعی سلاطین ازبکیه** شاهان ازبک علیرغم جوّ پر از تعصب آنوقت، در سپردن پستهای مهم بیشتر روی لیاقت و شایستگی افراد تکیه میکردند تا مذهب و اعتقاداتشان.

محمّدخان شیبانی وزیری داشت به نام «خواجه محمودسرخ» که شیعه بود.<sup>۲</sup> روش او در انتخاب وزیر شیعی گویا سنتی شد برای اخلاف و بازماندگانش. چنانچه صدراعظم امیرعبدالاحدخان و صدراعظم امیر سید عالَمخان آخرین شاه ازبک نیز شیعه بودند.

در مقدمهٔ تاریخ حزن الملل بخار اآمده است: «آستانه قل، صدراعظم عبدالاحد و نیز سیدبقا قاضی القضاتِ بخارا شیعه بودند، و همین طور سیدمحمّد تقی خان صدراعظم امیرسید عالَم خان شیعه بود که بعد از سقوط دولت ازبکیه به ایران پناهنده شد».<sup>۳</sup> یکی از وزرای شیعی ازبکان «محمّدعلی گوهر» نام داشت که در اثر شایستگی از بردگی به وزارت رسید. او در جوانی از دهکدهاش از اطراف مشهد، توسط ترکمانان اسیر و در بخارا به فروش رفت و سرانجام به دربار شاهان ازبک راه یافت و به مقام ارجمندی رسید.

اینها افرادی بودند که بر تشیعشان در تاریخ تصریح شده است، ممکن است افراد دیگری هم از شیعیان به مقامهای بلندی رسیده باشند که برای ما شناخته نیست.

- تاریخ ادبیات افغانستان بعد از اسلام، محمّد حیدر ژوبل، کابل، ص ۱۲۳.
  - ۲. تاریخ سیاسی و اجتماعی ایران، ابوالقاسم طاهری، ص ۱۵۹.
- ٣. محمَّداكبر عشيق، مقدمه تاريخ حزن الملل بخارا، چاپ پاكستان، صص. ٢٧ و ۶٨.
  - ۴. لهجه بخارایی، احمد رجایی، ص ۲، چاپ مشهد، ۱۳۴۲.

بخش پنجم **ارصفویہ یا یا د رافت** ر

سلاطین صفویه از اولاد شیخ صفی الدین اردبیلی (از مشایخ بزرگ صوفیه اند). شیخ صفی الدین خود پیرو مذهب شافعی بود، امّا نوادگان او به تشیّع گرویدند. شاه اسماعیل صفوی اولین فرد از این خاندان بود که به کمک ترکان بیگتاشیّه به قدرت رسید و ایران را از وجود مدعیان دیگر خارج کرد و وحدت سیاسی آن را تأمین نمود و محمّدخان شیبانی ازبک بزرگ ترین رقیب خویش را در سال ۹۱۶ ه. در مرو به قـتل رساند و هرات را ضمیمه ایران کرد.<sup>۱</sup>

صفویان در ابتدا شهر قزوین و بعد اصفهان را به پایتختی انتخاب نـمودند و در آبادی آن تلاش بسیار کردند، تا جایی که این شهر در اوج شکوهش به یکی از شهرهای آباد و پررونق شرق تبدیل شد و به صورت یکی از مراکز علوم اسلامی درآمد.

صفویان در گسترش تشیّع در پهنهٔ ایران جدیت زیادی به خرج دادند، امّا ناگفته نماند، تشیعی را که آنان تبلیغ میکردند با اصل این مکتب پیشرو و مترقی فاصلهٔ زیاد داشت. آنان به ظاهر مذهب، خیلی بیشتر از متن و محتوای آن بها میدادند و در یک کلام تشیّع را به حب و بغض خلاصه کرده بودند.

با حملات ترکان عثمانی به خاک ایران، تعصب و نزاعهای مذهبی شدت بیشتری پیدا کرد. برخی از علمای قشری فریقین با نوشتن کتاب و رسالههای تحریک آمیز و تکفیر گروه مقابل بر آتش اختلافات دامن زدند، که آثار زیانبار بسیار به دنبال داشت. بسیاری از شیعیان ترکیه و نیز گروههایی از شیعیان خراسانی که به صورت اقلیت در میان اهل سنت زندگی میکردند، به بهانههای گوناگون مورد اذیت و آزار و یا قتل و تاراج قرار گرفتند.

۱. در خلاصة التواريخ، ج ۱، صص ۱۱۱–۱۱۴ می نویسد: وقتی محمّدخان شیبانی در مرو به قتل رسید، وزیر او خواجه محمودسرخ که شیعه بود تسلیم شاه اسماعیل صفوی شد. شاه صفوی کاسه سر شیبانی را طلا گرفته در آن به باده گساری می پرداخت. شبی از شبها در بزمی باشکوه خاقان سکندرنشان کاسه سر دشمن را که مملو از شراب بود به خواجه محمودسرخ نشان داد و گفت این کاسه سر شیبکخان است که من در آن شراب می نوشم! خواجه در جواب گفت: «هنوز در این سر دولتی است که هم چون تو پادشاهی در دست دارد». در بعضی منابع دیگر آمده است که گفت: «چه صاحب دولتی بود که حتی بعد از مرگ، کاسه سرش را طلا گرفته اند».

سپاه صفوی از طوایف مختلف شیعی از ترک، ترکمن، کرد و لُر تشکیل شده بود و چون کلاه قرمزرنگ ۱۲ تَرک به نام ۱۲ امام بر سر میگذاشتند به قـزلباش شـهرت یافتند.

سال ۹۶۵ ه. شاه تهماسب صفوی شهر قندهار را به تصرف درآورد و حکومت آن را به شهزاده سلطان حسین میرزای صفوی سپرد.او قریب ۲۰ سال در قندهار و زمین داور حکومت کرد تا از دنیا رفت. بعد از او پسر بزرگش به نام مظفر حسین والی قندهار و پسر دیگرش به نام رستم میرزا والی زمین داور شد. این دو برادر بعد از مدتی، اختلاف پیدا کردند، رستم میرزا با لشکر اندک اما شجاع به قندهار حمله کرد و آن را متصرف شد و برادر خویش را به صورت نیمه تبعیدی به قلات فرستاد و هزارستان را مردم بیات را همراه او کرد تا او را تحت نظر داشته باشند و حاصل قلات و هزارستان را

مظفر حسین بعد از مدتی به کمک قزلباشان قندهار را از چنگ برادر خویش بیرون آورد و این حوادث مقارن بود با کشته شدن شهزادگان صفوی در ایران به دست شاهعباس، لذا این دو برادر از ترس جان از حکومت قندهار منصرف شده به سوی هند شتافتند و به دربار سلاطین مغولی پناه بردند.<sup>۱</sup>

در سال ۹۶۹ ه. قزاق سلطان، حاکم صفوی هرات، برادر خویش حسین قلی بیگ را به تاخت هزارستان فرستاد و او بدون ملاحظه همکیشی، اموال و مواشی هزارهها را به غارت برد و به هرات بازگشت.۲

سال ۱۰۱۴ ه. لشکر صفوی مجدداً به قندهار حمله کرد، ۱۱ ماه آن را در محاصره داشت. در این مدت قریب ۶۰ جنگ صف میان سپاه قزلباش و مدافعین شهر رخ داد. ملک شاهحسین، مؤلف کتاب احیاء الملوک که سِمَت منشیگری سپاه صفوی را داشت، میان هزاره و افغان قندهاری رفت و این دو قوم را به پیوستن به سپاه صفوی تشویق و ترغیب نمود. اما نتیجهای به دست نیاورد.

در ســال ۱۰۳۱ شــاهعباس اوّل بـه قـندهار حـمله كـرد و آن را مـتصرف شـد و گنجعلىخان را به حكومت آن مقرر كرد. بعد از فتح قندهار، قلات و زمينداور را نيز به تصرف درآورد و مردم افغان و هزاره به ناچار مـتابعت اخـتيار كـردند. شـاهعباس

- ۱. عالم آرای عباسی، اسکندربیگ ترکمان، صص ۴۸۰\_۴۸۴.
- ۲. احسن التواريخ، حسن بيگ روملو، ج ۲، ص ۵۳۶، تصحيح عبدالحسين نوايي، تهران، ۱۳۵۷.
- ٣. احياء الملوك، ملكشاهحسين سيستاني، تصحيح منوچهر، صص ٢٧٥\_٢٧٧، تهران، ١٣٢٤.

دولت يىگ سلطان

حکومت فوشنج راکه از توابع قندهار بود به مردی به نام شیرخان افغان سپرد و خود از راه غور به سوی هرات بازگشت.

شیرخان افغان مرد ماجراجویی بود و گاه با افراد تحت فرمان خویش راه قوافل را بسته، اموالشان را به غارت میبرد. او بعد از مدتی بر ضد علی مردان خان، حاکم قندهار برخاست و در جنگ شکست خورد و به سوی ولایت چهچه هند فرار کرد و بعد از آن که نفس تازه کرد، بار دوّم با مرد مجهول الهویه ای برگشت و مدعی بود که او یکی از شهزادگان بابری است. این بار باز شکست خورد و آن مرد مجهول الهویه دستگیر شد، علی مردان او را به دربار صفوی فرستاد و شیرخان افغان که دیگر تاب مقاومت نداشت، با عدهٔ معدودی از افراد خویش به سوی هـزارستان مابین بلخ و کابل فرار کرد و در آن دیار ماندگار شد.<sup>۱</sup>

در کیجران هزارستان در منطقه ارگان (به لهجهٔ محلی ارگو)، در کنار رودخانهٔ باصفا و روحافزا آثار قلعهٔ مخروبه ای نظر بیننده را به سوی خود جلب می کند که، روزی، روزگاری از رونق و شکوه خاصی برخوردار و پایگاه قدرت و تصمیم گیری بوده است. در آنجا لوحهٔ سنگی وجود دارد که قسمتی از نوشته های آن به مرور زمان محو شده و از بین رفته است و قسمتی که خوانده می شود، این حقیقت را بیان می کند که آن قلعه از دولت بیگ سلطان یکی از مقتدر ترین و بانفوذ ترین خوانین هزاره بوده که در سال ۱۰۲۹ ه. از دنیا رفته است. در روستای تمران و در قلعه لاش نیز سنگ نبشته ای از دوران این شخص به یادگار مانده است. در گزارش گروه تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس ذکری از این شخص آمده است و شجره نسب او را به تفصیل آورده که من آن را در بخش سوم این کتاب آورده ام.

قرار نقل سینه به سینه که تا هنوز در میان مردم منطقه گفته می شود، دولت بیگ سلطان دارای سپاه منظم بوده و امر او در سراسر هزارستان اطاعت می شده است و همهروزه ده ها گوسفند در مطبخ او، طبخ می شده، و در مهمان نوازی حاتم طایی زمان خویش بوده است و شاه عباس در زمان جوانی قبل از رسیدن به سلطنت به او پناه می برد و فریفته شخصیت و کفایت و درایت او می شود و وعده می دهد که اگر

۱. عالم آرای عباسی، اسکندربیگ ترکمان و محمدیوسف مورخ، ص ۷۳؛ روضة الصفای ناصری، هدایت، رضاقلیخان، ج ۸؛ ص ۴۴۴.

به سلطنت برسد او را به عنوان حاکم قندهار و سراسر هزارستان تعیین میکند و یک قرآن بسیار نفیس راکه به آب طلا نوشته شده به عنوان هدیه و نشانهٔ تعهد به دولت بیگ هدیه میدهد که این قرآن تاکنون در نزد اولاده او نگهداری میشود.

## دست به دست شدن قندهار

همان طور که در بخش اوّل اشاره شد، شهر قندهار چند مرتبه بین صفویه و بابریه دست به دست شد و گفتیم که رابطه علی مردان خان با صفویه تیره گردید و او رسماً به بابریان پیوست و قندهار ضمیمه هند شد. شاه عباس دوّم در سال ۱۰۵۸ ه. (۱۶۴۸ م.) به قندهار لشکر کشید و بعد از جنگهای خونین آن را متصرف شد. شادی بیگ خان ازبک با هزار نفر از متعلقین خویش از دروازهٔ قندهار بیرون آمد و به شاه صفویه بیعت کرد، دیگر مردم شهر نیز تسلیم شدند و قندهار از این تاریخ تا زمان سلطان حسین صفوی در تصرف ایران باقی ماند. آخرین حاکم صفوی گرگین خان گرجی بود از ارمنیانی که در ظاهر اسلام آورده بود. او با عدهٔ کثیری از هموطنان گرجی خویش و لشکر قزل باش در قندهار مستقر شد.

این مرد گویا از حکومت کردن، فقط کشتن، زدن و غارت کردن را می دانست به همین خاطر بگیر و ببند را شروع کرد و مردم سخت در فشار و تنگنا قرار گرفتند. او برای سرکوبی شیعیان اطراف قندهار و غرب هزارستان از وجود اهل سنت استفاده کرد تاکینهٔ عمیقی میان این دو برادر هموطن ایجاد شود و دوام قدرت خویش را در نزاع و اختلاف آنها می دانست و بر اساس همین سیاست بود که میرویس خان رئیس قبیله غلزایی را برای سرکوبی هزاره ها فرستاد و او مأموریت خویش را طبق دلخواه حکمران صفوی به انجام رسانید.

انقراض سلسله صفویه و استیلای افاغنه، لارنس لکهارت، ص ۹۸.

ظهور یک شیاد: یکی از حوادث عبرتانگیز که نقل آن خالی از فایده نیست، این است که بعد از مرگ شاه اسماعیل دوم، درویشی در زمین داور ظهور کرد که مدعی بود شاه اسماعیل دوم است و میگفت: اراده کرده ام که ممالک هندوستان را سیاحت کنم و خصوصیات آن ملک را به رأی العین مشاهده نمایم، چون این کار با لباس شاهی امکان ندارد لذا به سلک درویشی درآمدم و بعد از آشنایی با آن ملک عنقریب ظهور خواهم نمود و ملک هندوستان را تسخیر خواهم کرد! گروهی از مردم هزاره دور او را گرفتند و دست به شورش زدند. در این وقت یکی از حکام آن سرحد به کمک اولاد شهزاده بهرام میرزا، حاکم قندهار، لشکری به دفع آن قلندر کشید. بعد از اندک تر دد وی را کشته، سرش را به اصفهان به دربار صفویه فرستاد. نقاره الاثار فی ذکر الاخیار، ص ۱۱۴، محمود بن هدایت الله، تهران ۱۳۵۰؛ حادثه عبرت انگیز دیگر این که حدود ۳۰ سال قبل شیاد دیگری از شمال قندهار به بندر دای کندی رفته مدعی شد که امام زمان است و عنقریب ظهور خواهم کرد، او از صداقت و ساده لوحی مردم روستا سوء استفاده نموده، پول و اموا است و عنقریب ظهور خواهد

#### هزارهها و صفويه

صفویان اگر می توانستند روابط دوستانه با هزاره ها که شیعه و هم کیش آنان بودند برقرار کنند، احتمالاً مجبور نمی شدند که در تصرف قندهار و سیستان بار ها لشکرکشی کنند و آن همه خسارات را متحمل شوند و هم زیان های مالی و جانی به مردم این نواحی وارد کنند. قدری شگفتانگیز به نظر می رسد که در طول ۲۲۰ سال حکومت صفوی هیچگاه روابط صمیمانه بین هزاره ها و صفویه برقرار نشد، شاید علت آن باشد که صفویان از همان ابتدا با هزاره ها با خشونت رفتار کردند، چنان چه شاه اسماعیل صفوی بعد از تسخیر هرات در سال ۹۱۶ ه. شاه بیگ ارغون را زندانی کرد و بعدها قزاق سلطان حاکم صفوی هرات، برادر خویش را به تاراج هزارستان فرستاد و در زمان شاه حسین صفوی گرگین خان حاکم قندهار میرویس خان را به سرکوبی هزاره ها فرستاد.

در تاریخ، نام افرادی از هزاره ها را که در ارتش سلاطین بابری شامل بوده و یا در دربارشان حضور به هم میرساندند، به طور جسته و گریخته مشاهده میکنیم. امّا به جز ۳ یا ۴ نفر کسی دیگری از این مردم در سپاه صفوی مشاهده نمی شود. تشیّع در غور برای اولین بار در زمان خلافت حضرت علی<sup>(ع)</sup> به وجود آمده از اینرو تشیّع هزاره ها مستقل از تشیّع صفویه بوده است. اما کتب و رسالاتی که توسط علمای درباری در ایران عصر صفویه تدوین و تألیف گردید و در میان تشیع افغانستان جا باز کرد، برای تخریب اعتقادات شیعی خسارات بی شماری وارد کرد و بر جنگهای مذهبی دامن زد.

#### ظهور هوتكيان

افغانان یا پشتونها، یکی از اقوام شجاع و پرجمعیّت میباشند که در گذشته در شمال هند، در نواحی کرم، تیرا و اطراف کوه سلیمان میزیستند. کلمهٔ «افغانستان» در زمان

درست زمانی که مردم از راز او آگاه شدند، از منطقه فرار کرد و به ولسوال پناهنده شد. شگرد کار این شیاد از این قرار بود که در تاریکی شب از قریه بیرون شده، به سوی صحرا میرفت و در آن حال چراغ قوهای را که به همراه داشت در زیر گلو در قسمت بالای سینه در یخه لباسش محکم نموده روشن میکرد! روستاییان که تا آن روز چراغ قوه را ندیده بودند، وقتی در تاریکی او را از پشت سر نگاه میکردند، صورت و سینه او را می دیدند که مثل خورشید نورافشانی میکند، این بود که عدهای ادعای وی را باور کرده بودند. درست مانند آن جنرال فرانسوی که چند قوطی شیر خشک از فرانسه با خود برداشته به افریقا برد و مدعی پیامبری و دین جدید شد و گفت معجزه من آن است که آب را به شیر تبدیل میکنم.

تیموریان فقط به همین محدوده اطلاق میشد. اسم افغان ظاهراً برای اولین بار در تاریخ عتبی مورخ عصر غزنویان آمده است. این مردم به خاطر ازدیاد جمعیت از قرن دهم و یازدهم هجری شروع به مهاجرت به سوی شمال و شمال غرب نمودند و به تدریج در نواحی کابل، غزنی، قندهار و حوزه هلمند گسترش یافتند تا به صورت قوم غالب درآمدند. مهاجرت پشتونها به سوی شمال تا زمان ریاست جمهوری داودخان ادامه داشت. افغانان ابدالی قریب شصت هزار خانوار در سال ۱۰۰۰ هجری تا نواحی هرات را به تصرف درآوردند.<sup>۱</sup>

غلاممحمّد غبار، مورخ برجستهٔ افغانی مینویسد: «اینان (پشتونها) از وقتی که تاریخ به یاد میدهد در شرق افغانستان و جبال سلیمان اقامت داشتند و به تدریج در چهار جانب منتشر گردیده و بالأخره سرزمین پشتون خوای کنونی را تشکیل کردند».۲

در دایر ةالمعارف آریانا ذیل کلمه «بارکزی» می خوانیم: نسب طوایف بارکزایی، پوپلزایی و الگوزایی به شخصی به نام زیرک می رسد و زیرک قوم خود را از کوه سلیمان به وادی قندهار آورد و اکنون قندهار مسکن اصلی این قبیله می باشد. قبیله مشهور دیگر افغانان غلزایی اند که با ظهور محمود افغان نام شان بر سر زبان ها افتاد. مورخین ایرانی که به خصوصیات فرهنگی پشتون ها آشنایی نداشتند نام غلزایی را به اشتباه غلجایی ضبط کردند، این اشتباه باعث شد که بعضی از مورخین بعدی به اشتباه دیگری دچار شوند و غلجایی را بازماندگان ترکان خلج بدانند.

به هر حال هوتکیان شاخهای از قبیله پرجمعیت غـلزایـیانـد کـه مـیرویسخان بنیانگذار سلسلهٔ هوتکی از میان این قوم ظهور کرد.

میرویس خان بی شک از مردان باهوش، زیرک و کاردان بود. او با سرکوبی هزاره، هم به شهرت و قدرت رسید و هم اعتماد گرگین خان را جلب کرد. این مرد در حالی که نقشه نابودی گرگین را در سر می پروراند، به بهانهٔ زیارت خانهٔ خدا به اصفهان رفت و خواهان برکناری گرگین شد. و در اصفهان متوجه شد که پادشاه خرفت صفوی غرق در عیاشی و کامرانی می باشد و بیشتر اوقاتش در میان زنان حرمسرا می گذرد و افسران سپاه و درباریان به متابعت از شاه به تن پروری و تنبلی خو گرفتهاند. با مشاهدهٔ این حالت دانست که عمر سلسله صفویه به آخر رسیده است و او می تواند در برابر چنین حکومتی قیام کند و به پیروزی برسد. بر اساس این تصمیم ابتدا به مکه رفت و فتوایی

- ۱. مقدمه نادرنامه، محمّدحسين قدوسي، ص ۱۲؛ جغرافياي تاريخي ايران، صص ۱۳۱\_۳۵۰.
  - ۲. افغانستان در مسیر تاریخ، غلاممحمّد غبار، ص ۳۰۸, قم، ۱۳۵۹.

از علمای حجاز بر ضد حکام شیعی به دست آورد و با آن فتوانامه به قندهار بازگشت و در ظاهر به گرگین خان و حکومت صفویه بیش از پیش اخلاص نشان می داد. امّا، در خفا مشغول تهیه نیرو و جمع آوری اسلحه بود، تا در یک ضیافت بزرگ که گرگین خان و اطرافیان او در اثر افراط در مشروب خواری مست و لایعقل افتاده بودند، میرویس به غلزایی ها دستور داد که همه را به قتل برسانند و همان شب خزانه گرگین را متصرف شدند و درهای شهر را بسته، لشکر قزل باش و گرجیان و هواداران صفویه را به قتل رساندند و حرم کی خسرو برادر گرگین خان را متصرف شدند. از این تاریخ به بعد غلزایی ها قدم در صحنهٔ سیاست گذاشتند.<sup>۱</sup>

میرویس خان بعد از شش سال حکومت در قندهار از دنیا رفت و پسر ۲۰ سالهاش به نام محمود که جوان سلحشور و ماجراجو و تشنهٔ ریاست بود در سال ۱۱۳۳ ه. با سی هزار نفر از مردم افغان و بلوچ به سوی ایران حرکت کر ده، شهر اصفهان را به محاصره گرفت. قشون شاه سلطان حسين كه از نگاه سلاح، تجهيزات و تعداد نفرات به مراتب قوى تر از قشون محمود بود، به خىاطر تىن پرورى و نـدانـمكارى و خیانت عدهای از امرا به سختی شکست خوردند. مدت محاصر ه ۹ ماه طول کشید و در این مدت، چنان قحطی شدید در داخل شهر به وجود آمد که طبقات فقبر گروه گروه از گرسنگی جان میدادند و مردم به گوشت مردهها و یا حیوانات حرامگوشت اکتفا مىكردند. سرانجام شاه سلطان حسين در ١١ محرم سال ١١٣٥ تسليم شد و تاج شاهى را به دست خود به سر محمود گذاشت و کلید خزائن را تسلیم کرد و همه مردم از در بيعت درآمدند و عمر سلسله صفوي پايان يافت. محمود و عموزادهٔ او اشرف افغان جمعاً به مدت ۷ سال با خشونت تمام در ایران حکومت کردند. اگر وی بـه سـقوط صفویان اکتفاکر ده و یک حکومت عادلانه و خر دمندانه را پایه ریزی کر ده بو د، اسمش به عنوان یک منجی و قهرمان در تاریخ ثبت می شد. امّا افسوس که او و اشرفخان چنان فجایعی را مرتکب شدند که بازگو کردن آنها قلب هـر انسانی را جـريحهدار مي ساز د.

۱. مُلامحمد افضل ارزگانی مینویسد: در سال ۱۲۲۱ ه. محمود غلزایی حاکم قندهار شد و ظلم بسیار در حق مردم هزاره چوره و کمسان نمود و جلگاه تیری را افغانها متصرف شدند (المختصر المنقول، ص ۶۶، چاپ کویته). در تاریخ یادشده میرویسخان به قدرت رسید، گمان میکنم که ارزگانی محمود را اشـتباها به جای پدرش میرویسخان گرفته است و یا اینکه سال ۱۱۳۱ را که آغاز پادشاهی محمود است اشـتباها ۱۲۱۱ ذکر کرده است.

## درسی از تاریخ

در تاریخ بارها دیده شده است که یک ملّت وحشی، امّا سختکوش با سیاه و تجهیزات اندک تحت رهبری یک انسان شجاع و مقاوم بر ملتی کهن، متمدن و برجمعیت که دارای لشکر و امکاناتی به مراتب بیشتر بوده است، غلبه کرده است. چنانچه مردم اسیارت بر مردم متمدن آتن غالب شد. عربهای مسلمان با امکاناتی به مراتب اندک، شاهنشاهی ساسانی را با آن، مه سپاه و قدرت در هم کوبیدند. چنگه خان با یکصد و پنجاه هزار نفر بر ملّت متمدن چین چیره شد؛ هم چنین سپاه بانصدهزار نفری سلطان محمد خوارزمشاه را در هم شکست و بر نصفی از جهان شناخته شده آن روز غلبه يافت. هلاكوخان، بساط خلافت ٥٢٥ ساله عباسيان را در هم ييچيد و محمود افغان سلطنت صفويه را از بنياد برانداخت و نادرشاه افشار به تعقيب او احمدشاه ابدالي بر سلطنت بابريان غلبه يافتند. سؤال اين است كه شكست و زوال ملّتهای ثروتمند چیست و چرا پیروزی اغلب با ملّتهای فقیر بوده است؟ جواب این برسش در یک کلمه نهفته است و آن عیاشی و تن پروری است. عیاشی است که مايهٔ بدبختی و زوال ملّتها را فراهم می کند. وقتی ملتی به عياشی عادت کرد، به دنبال آن انواع مفاسد اخلاقی رواج پیدا میکند، زورمندان برای انباشتن ثروت بیشتر، حق بينوايان را مي ربايند و اين عمل باعث اختلاف و يا بي تفاوتي در جامعه خواهد شد. عباشی انسان را به تنبلی می کشاند، از مقاومت او در برابر سختی ها می کاهد. جامعه تن پرور مانند درخت کهن سالی است که از درون پوسیده باشد و در برابر توفان به زودي در هم مي شكند. قرآن مجيد نيز عياشي و مفاسد اخلاقي را مايهٔ زوال و فناي امتِها مىداند چنانچە مىفرمايد: وَ إِذَا أَرَدْنَا أَنْ نُهْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفيها فَفَسَقُوا فيها فَحَتَّى عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْميراً. ﴿

و هر گاه بخواهم جامعهای را نابودکنم، فرصت میدهم که کامرانانشان به عیاشی و فسق و فجور بپردازند، آنگاه سخن و قانون الهی (مبنی بر اینکه عیاشان باید به هلاکت بـرسند)، دربارهشان ثابت میشود، پس به هلاکت میرسانیم آنها را به هلاکتی سخت و عبرتانگیز. وَ كَمْ قَصَمْنَا مِنْ قَرْيَةٍ كَانَتْ ظَالِمَةً وَ أَنْشَانَا بَعْدَهٰا قَوْماً آخَرِين.<sup>۲</sup>

و چهبسا جوامع بشری را در هم کوبیدیم به خاطر ظلمی که در میانشان رواج یافته بود و به جایشان قوم دیگری را به قدرت رساندیم.

۱. اسراء، ۱۷. ۲. انبیاء، ۱۱.

وَ كَمْ أَهْلَكْنَا مِنْ قَرْيَةٍ بَطِرَتْ مَعيشَتَهَا. ﴿

و چه بسیار شده است که ما جامعهای را که به هوسرانی و خوشگذرانی پرداخته بودند، دچار هلاکت و فنا ساختیم.

پس نتیجه می گیریم که عیاشی و تن پروری بزرگ ترین عامل فنا و زوال ملّت ها بوده است و بالعکس ملتی که به رنج و زحمت خو گرفته باشد در سختی ها و مشکلات مقاوم می شود و هیچ توفانی هرچند سهمناک نمی تواند این نوع انسان ها را متزلزل سازد و به فرمودهٔ رسول گرامی اسلام: «المؤمن کالجبل الراسخ لا یحرکه العواصف».

روزی یکی از اندیشمندان مشرقزمین یک قطعه الماس و یک تکه کلوخ را به شاگردان خود نشان داد و گفت: شاگردان من، اگر میبیند که این الماس از فولاد هم محکمتر است و این همه درخشندگی و برندگی و ارزش دارد به خاطر آن است که قرنها و قرنها در طبقات زیرین زمین فشار و حرارت سختی را متحمل شده است تا به این درخشندگی رسیده است. اگر این کلوخ با فشار دست از هم می پاشد به خاطر آن است که در سطح زمین بوده و فشاری را متحمل نشده است.

پس ای شاگردان عزیز! آدمی نیز چنین است، هر انسانی که در زندگی سختی ها و مرارت ها را تحمل کرده باشد، مانند این الماس سخت، محکم، درخشـنده و بـرنده می شود و جوهر انسانی او رشد میکند و الا چون کلوخی خواهد بود.

در پایان این فصل، خوانندگان عزیز را به مطالعهٔ کتاب عبرتانگیز رستم التواریخ، تألیف رستمالحکما که انواع فسق و فجور دربار شاه سلطان حسین صفوی را شرح داده است، حواله میدهم تا از زیانهای عیاشی و کامرانی بهتر و دقیق تر آگاه شوند.

# نادر افشار فاتح بزرك

نادرقلی در خانوادهٔ فقیر و گمنامی در ابیورد خراسان (بجنورد فعلی) به دنیا آمد و از نژاد ترکمن و قبیلهٔ افشار بود. پدرش پوستیندوزی میکرد. نادر در ابتدا شغل پدر را آموخت و در کودکی همراه مادرش به دست ازبکان اسیر شد و سختیهای زیاد در جوانی دید و همین سختیها او را کارآزموده تر، پخته تر و با تجربه تر ساخت. در ۱۸ سالگی در خدمت حاکم ابیورد داخل شد و در همان سال ها، ازبکان دوباره به خراسان حمله کردند. نادر که دل پردردی داشت، در جنگ علیه ازبکان شجاعت

۱. تصص، ۵۸.

کمنظیری از خود نشان داد، و از همین جا اسمش بر سر زبان ها افتاد و شاه تهماسب دوّ م صفوی، (پسر سلطان حسین صفوی)، که در شمال ایران اعلام سلطنت کرده بود، آوازه شجاعتش را شنید و او را استخدام کرد تا افاغنه را از اصفهان بیرون براند و انتقام خاندان صفوی را بازستاند و سلطنت این خاندان را اعاده سازد. نادر از سال ۳۰ ماندان صفوی را بازستاند و سلطنت این خاندان را اعاده سازد. نادر از سال ۳۰ ماند و قوای افاغنه را از ایران جارو کرد و در سال ۱۷۳۱ م. هرات را از چنگ ابدالی ها ۳۰ مرون آورد و پیرمحمدخان را به حکومت آن جا منصوب نمود و به او سفارش کرد که اوز خدمت گذاری و عدالت گستری و رعیت پروری را مراعات کند. نادر برخلاف افغانها با مردم هرات با ملایمت رفتار کرد و سرکردگان آن دیار را قرین اعزاز وطن داری کمک کرده بودند، نادر این امر را نادیده گرفت. میرخوشای سلطان هزاره (میر شامی بیگ هزاره نیز ذکر شده)، را که از مردان خردمند بود، به سلطنت طایفه اویمایقه هزاره و جمشیدی سرافراز نمود و موازی سه هزار نفر ملازم از جماعت هزاره و جمشیدی و قبچاق و غیره را در در خدمت گرفت.

نادر همان طور که از مرکز و شرق ایران، افغانان را بیرون راند، از غرب کشورش ترکان عثمانی را خارج نمود و بر وسعت ایران افزود و وحدت سیاسی این سرزمین را تأمین کرد و به عنوان یک فاتح و قهرمان و منجی ملّت ایران محبوبیت بسیار کسب کرد و در سال ۱۷۳۶ م. در یک جرگه بزرگ در صحرای مغان که از سران و بزرگان طوایف و فرماندهان لشکر؛ از شیعه و سنی تشکیل یافته بود، مردم ایران او را به جای شاه تهماسب صفوی به سلطنت برداشتند. نادر می دید که تعصب مذهبی دمار از روزگار مسلمانان درآورده است، سلطنت ایران را به شرطی قبول کرد که هر دو مذهب شیعه و سنی رسمیت داشته باشد و این دو فرقه دست برادری به هم داده تعصب های

نادر در سال ۱۱۵۰ ه. شنید که مردم بلخ و هرات شورش کردهاند، لذا پسرش رضاقلیخان را با گروهی از سپاهیان و سرکردگان خراسانی برای تنبیه شورشیان فرستاد و این سپاه پس از درگیریهای خونین هرات، اندخود و بلخ را متصرف شدند

۱. هزارهها در آن زمان به بزرگترین رئیس خویش را سلطان میگفتند.

۲. عالم آرای نادری، محمّدکاظم مروی، تصحیح محمّد امین ریاحی، ج ۱، ص ۱۹۷، چاپ اوّل؛ نامه عالم آرای نادری، ص ۱۴۸، چاپ عکسی، مسکو.

و سیدخان سردار آنجا شبانه فرار کرد. شهزاده نادری محمّدحسین کُرد زعفرانلو را با دیگر سرداران خراسانی با هفتهزار نفر برای دستگیری سیدخان فرستاد، اینها پس از ورود به نواحی «سین چاریک» (سنگ چارک) از پناهنده شدن سیدخان به حاکم و رئیس هزاره در کوهستان هزارستان، آگهی یافتند و از تعقیب او منصرف شدند.<sup>۱</sup>

### فتح قندهار

نادر پس از آن که خاک ایران را از وجود بیگانه پاک ساخت، با سیاه عظیم به سوی قندهار حرکت کرد و جون نزدیک گرمسیر هلمند رسید، دستهای از سیاهیان خویش را به فرماندهی کلبعلی بیگ کوسه احمدلو مأمور تسخیر هزارستان و زمین داور کرد و خود با بقیهٔ سیاه به سوی قندهار پیش راند و آن شهر را به محاصره درآورد. در این وقت شاهحسين هو تکي، برادر محمود افغان که حاکم قندهار بود، آماده دفاع گرديد و دروازههای شهر را بست. شهر قندهار در آن زمان از برج و باروی استواری برخوردار بود به قسمي كه فتح آن غير ممكن به نظر مي رسيد. نادر از همان ابتدا متوجه شد كه فتح آن به زودی میسر نیست، لذا در جنب شهر قندهار یک شهر نظامی درست کرد و نام آن را نادرآباد گذاشت. شروع ساختمان آن مطابق با عید نوروز ۱۱۱۶ شمسی برابر ۱۹ ذیقعده ۱۱۴۹ قمری بود. محاصره قندهار یک سال تمام طول کشید و در این مدت جنگهای متعدد میان قلعگیان و سپاه نادر رخ داد. سرانجام قحطی و گرسنگی بر اهل شهر چیره شد، شاه حسین هو تکی خواهر خویش راکه زینب نام داشت به شفاعت نزد نادر فرستاد و خواهان امان شد. ۲ نادر به حاکم و مردم قندهار امان داد. شهر را متصرف شد و با کمال جوانمردی رفتار کرد و شاهحسین را با خانوادهاش به ایران فرستاد. حکومت قندهار را به عبدالغنی فرمانده افغانان ابدالی سپرد و جماعتی از افغانان را داخل سياه خويش كرد و با اين عمل درواقع اساس حكومت افغانان يايهريزي شد.

نادر پس از فتح قندهار به سوی غزنی و کابل که در دست ناصرخان حاکم بابری قرار داشت حرکت کرد و این دو شهر را به آسانی متصرف شد و به سوی جلالآباد و پیشاور پیش راند.

> ۱. حرکت تاریخی کردهای خراسان، کلیمالله توحدی، ص ۱۶۲، چاپ مشهد، ۱۳۵۹. ۲. تاریخ نظامی و سیاسی نادرشاه افشار، سرلشکر ابو تراب سردادور، ص ۴۹۰.

نادر و هزارهها

طبق نوشتهٔ رضاقلی خان هدایت، در زمان صفویه در شمال قندهار هزارهها می زیستند که طایفه بی شمار و قریب به پانصدهزار خانوار بودند و در میان شان شیعه و... نیز بوده است. انباراین، طبیعی به نظر می رسد که، هزارهها در کنار هموطنان پشتون ها دوش به دوش به دفاع از شهر بیردازند.

نادر برای این که از آمدن نیروهای کمکی از هزارستان به مدد قندهاریان جلوگیری کند، وقتی در گرمسیر قندهار رسید کلب علی بیگ کوسه احمدلو را که یکی از سرداران سپاه او بود، با استعداد حربی و توپ خانه برای فتح هزارستان و زمین داور فرستاد. این شخص قلعه زمین داور را به مدت ۹ ماه در محاصره گرفت و بسیار تلاش کرد که آن جا را تسخیر کند، اما در اثر دفاع جانانه مردم موفق به گشودن آن نشد و ناکام به قندهار بازگشت. نادر به جرم بی کفایتی، او را در حضور دیگر فرماندهان چوب زد و از فرماندهی عزل کرد. درعوض دیوان قلی بیگ افشار و یاری بیگ سلطان را با اسباب نقب کنی بدان جا فرستاد و آنان جد و جهد تمام کردند تا در دهم شوال ۱۱۵۱ ه.

قبل از این تاریخ، نادر در هنگام فتح هرات دلاورخان تایمنی را به جنگ درویش علیخان هزاره فرستاد. شخص مذکور یکی از رجال بزرگ و نامور هزاره بود که به خاطر مجاورت با افغانان همدست پشتونهای قندهار و هرات شده، از آمدن در پیشگاه نادر سر باز زده بود و نادر از این تکبر و گردنفرازی سخت خشمگین بود، لذا دلاورخان تایمنی را که از رقبای درویش علیخان و مرد قدر تمندی بود و هزار خانه ایل و تبار داشت، برای دستگیر کردن او، در قلعه «تمران» (بعضی منابع قلعه نریمان) که مسکن درویش علیخان بود فرستاد. او که غافلگیر شده بود مغلوب و دستگیر شد و به قول عالم آرای نادری و جهانگشای نادری به امر نادر به قتل رسید.<sup>۳</sup>

اینکه در دو کتاب فوق خبر از قتل درویش علیخان هزاره میدهد، اشتباه محض است. زیرا؛ درویش علیخان سالها بعد از نادر زنده ماند و حتی بیگلربیگی هراتشد، مگر اینکه این درویش علیخان مقتول غیر از آن درویش علیخان بیگلربیگی هرات باشد که این احتمال بسیار ضعیف است.

۱. روضهٔ الصفا، رضاقلی خان هدایت، ج ۸، ص ۴۹۴. ۲. تاریخ نظامی و سیاسی نادرشاه افشار، ابوتراب سردادور، صص ۴۸۸\_۴۸۹؛ افغانستان در پینج قرن اخیر، محمّد صدیق، ج ۱، ص ۶۵، چاپ پاکستان؛ نادرنامه، محمّدحسین قدوسی، ص ۱۱۸. ۳. جهانگشای نادری، میرزامهدی استرآبادی، صص ۱۶۳\_۱۶۴؛ عالم آرای نادری، محمّدکاظم مىروی، ج ۱، ص ۱۹۷، تصحیح ریاحی. دلاورخان تایمنی در هنگام فتح هرات به نادر پیوست و با او همکاری کرد و در بدل این خدمت از سوی نادر به حکومت شافلان و غور و ساخر منصوب شد. امّا همین مرد بعد از بازگشت نادر، بر ضد ولی نعمت خود یاغی شد. وقتی کار بر او تنگ گردید، در میان هزاره و بلوچ گریخت و به آن مردم پناهنده شد.<sup>۱</sup> چنانچه محمّدخان بلوچ نیز دچار همین اشتباه گردید. او ابتدا از سوی نادر به حکومت کهکیلویه شیراز منصوب و با عدهای از مردم فارس، بلوچ و هزاره به جانب فارس روان شد و در آن جا که نادر را دور دید علم طغیان برافراشت و سرانجام شکست خورد.<sup>۲</sup>

نادر بعد از تصرف هرات، از مردم افغان، هزاره، ازبک و بلوچ فوج نیرومندی تشکیل داد و همین سپاه در جنگها مصدر رشادتهای زیاد شدند و پیروزی های مهمی به ارمغان آوردند. هنگامی که نادر با سپاه ترکان عثمانی در بین النهرین (عراق کنونی)، می جنگید و آن سرزمین را فتح و به خاک ایران ملحق ساخت، هر روز پنج هزار خروار برنج پخته به فقرا و مساکین اطعام میکرد. در یکی از روزها جمعی از طوایف افغان، هزاره، تایمنی و کوکلان (کوکلان یکی از اقوام ترکمن است)، به عرض زیارت میکند، امّا عدهای از بی خردان به مقبرهٔ امام اعظم<sup>(ر)</sup> رفته فرشها، وسایل و قنادیل آن را به تاراج می برند، استدعای ما آن است که اولاً اجازه بفرمایید، ما به زیارت آن امام بزرگوار مشرف شویم و در ثانی دستور فرمایید که احدی متعرض آن مرقد مطهر نشود.<sup>۲</sup>

اینکه سپاه هزاره با سایر سپاهیان افغانی از نادرشاه می خواهند که حرمت حرم امام اعظم<sup>(ر.)</sup> محفوظ بماند و اجازهٔ زیارت می خواهند، از درایت و دوراندیشی این مردم حکایت میکند و این احتمال نیز هست که آنان از هزاره بادغیس و قلعه نو بوده و قبل از آن تاریخ به تسنن گراییده بودند.

در جنگ گرجستان، دلیران هزاره، جمشیدی، تایمنی و قرایی که در رکاب نادرشاه بودند، رشادتهای زیاد نشان دادند و در سال ۱۱۵۵ ه. که نادر در داغستان علیه ترکیه عثمانی میجنگید، فوجی از قبایل هزاره در سپاهیان او بود و نادر به بهادران هزاره که قهرمانیها از خود نشان داده بودند جوایز ارزشمندی اعطا کرد. چنانچه به یکی از اجداد فیضی بیگ سهپای دایزنگی یک تاج گرانبهایی بخشید و این تاج به عنوان

۱. جهانگشای نادری، صص ۲۷۷\_۲۷۹ و ۲۱۱\_۲۱۲. ۲. همان.

۳. نامه عالم آرای نادری، ص ۲۰۲؛ عالم آرای نادری، ج ۱، ص ۲۶۸.

# صدای هزاره Hazara Voice Hazara\_Voice@

نشان افتخار نزد ورثهٔ آن شخص نگهداری می شد تا این که یکی از نوادگان او به نام میراقبال بیگ، این تاج گران بها و تاریخی را در سال ۱۳۰۹ ه. به امیر عبدالر حمان خان تقدیم کرد.<sup>۱</sup>

در ایام محاصرهٔ شهر قندهار چند تن از جاسوسان نادرشاه که به هزارستان رفته بودند، از نواحی قلعه ضحاک ماردوش (بامیان) و شهر لقمان(؟) و اویماقات هزاره بازگشتند و به عرض رساندند که غازیان و سرخیلان سپاه، حسبالفرمان به سر جماعت هزاره یورش بردند، امّا آن مردم راه عناد و سرکشی پیش گرفته، تمرد ورزیدند. در این وقت میرخوشای سلطان هزاره که یکی از اکابر و نامداران آن مردم بود توأم امیر گیتی ستانی عازم آن سامان (هزارستان) شوند، گاه باشد که آن مردم از راه یگانگی و اخلاص درآیند. نادرشاه از سرکشی آن طایفه، ملال در طبعش ظاهر گردید و مقرر نمود که مؤمن خانبیگ مروی با ۱۵۰۰ نفر (در بعضی منابع ۲۰۰۳ نفر) از لشکریان بر سر هزارهها یورش ببرند و آن مردم را به اطاعت درآورند. هم چنین فوجی را برای تنبیه مردم دهزنگی (دای زنگی) و دهکندی (دای کندی) فرستاد که در تقدیم خدمات دیوانی سالک طریق نافرمانی شده بودند. ۳

نادرشاه پشت سر هم سپاه به هزارستان می فرستاد، وقتی از قندهار به سوی غزنی حرکت کرد در ماه صفر ۱۱۵۱ ه. وارد منزل قرهباغ که در ۶ فرسنگی غزنی قرار دارد، شد و از آنجا فرزند ارشد خویش نصرالله میرزا را با بیست هزار نفر از سپاهیان و نامداران مقرر نمود که به نواحی کوه اویماقات و قلعه ضحاک (بامیان) و سایر بلاد هزاره رفته، سرکشان و متمردان آن قوم را که سر از اطاعت تابیدهاند، تنبیه نماید و سفارش بسیار نمود که نهایت احتیاط را به عمل آورد و نیز در تألیف قلوب مردم بکوشد.

نصرالله میرزا با سپاه مذکور به سمت هزارستان حرکت کرد و قبلاً مؤمنخان بیگ مروی با سههزار نفر به سرزمین هزاره و تایمنی رفته بود. سپاه نادر دو نفر از کدخدایان را به نزد میرخوشای سلطان هزاره فرستاد (این شخص قبلاً نزد نادرشاه بود، ولی در این وقت به نزد اقوام خود رفته بود) و همراه با نامه و پیام مشتمل بر وعده و وعید. میرخوشای با آنان با مهربانی رفتار کرد و جمعی از رؤسا و سرخیلان هزاره را جمع

- سراج التواريخ، مُلافيض محمد كاتب، ج ٣، ص ٩٢۴، چاپ كابل.
- ۲. عالم آرای نادری، ج ۲، صص ۵۵۸\_۵۵۹. ۳۰. جهآنگشای نادری، صص ۳۰۸\_۳۰۹.

کرده با پیشکش و ارمغان لایق نزد نادرشاه فرستاد و در عرض ۲۰ روز موازی، پنجهزار نفر از جماعت هزاره حاضر رکاب نادری نمود و مدت یک ماه در هزارستانبودند و بعد از تنبیه و گوشمالی ابراهیم بیگ هزاره که از جمله متمردین و سرکشان آن دیار بود، لوازم جهد و اهتمام خود را به عمل آوردند. ابراهیمخان مذکور چون تاب مقاومت در برابر سپاه عظیم نادری را نداشت به سوی شهر قربان(؟) فرار کرد و سپاه نادر به قتل و غارت متمردین پرداخت و موازی ۵۰۰ رأس اسب از آن مردم به دست آورده، از طریق غوربند و چاریکار به سوی کابل شتافتند و در موضع گندمک جلال آباد به نادرشاه پیوستند، در حالی که جمعی از جوانان هزاره را برای شمول در سپاه نادری به همراه آورده بودند.<sup>۱</sup>

### فتح هند

نادرشاه بعد از آن که بخش اعظم خراسان جنوبی (افغانستان کنونی) را به تصرف درآورد، با سپاه ایرانی و افواج تازهنفسی که از طوایف: افغان، بلوچ، ازبک و هزاره گرفته بود به سوی هند حرکت کرد و تا دهلی پیش راند محمّدشاه بابری تسلیم شد، کلید خزائن خویش را به نادرشاه تقدیم کرد. برای جلوگیری از خونریزی بیشتر، مهمانی عظیمی ترتیب داد، نادر و تمام سپاهیان او را دعوت کرد، امّا نادرشاه برای زهر چشم نشان دادن و تصرف غنائم بیشتر دنبال بهانه میگشت تعمداً خبر مرگ خویش را در بین هندیان پخش کرد. پخش این خبر باعث شد که سپاهیان هند به ایرانیان حمله کنند، این جا بود که بهانه به دست نادر افتاد و دستور قتل عام صادر کرد و در چند ساعت از کشته ها پشته ها ساخت و از کوچههای دهلی جوی خون جاری شد و خلق کثیری (اعم از هندوان و مسلمانان) به قتل رسیدند و لکهٔ سیاهی در تاریخ باقی ماند.

نادر غنائم عظیم و هنگفتی از هند به چنگ آورد که از جمله آن دو قطعه الماس بزرگ و بسیار گرانبها به نامهای: «کوه نور» و «دریای نور» و یک قطعه یاقوت بزرگ و درخشنده به نام «فخراج» بود. و با غنائمی که صدها شتر آن را حمل میکرد به سوی ایران بازگشت. اول رمضان ۱۱۵۲ ه. وارد کابل شد، یک میلیون روپیه نقره بین افغانان جلالآباد و نواحی آن تقسیم کرد. چهل هزار نفر از جماعت افغان هزاره و باقی ایلات کوهنشین در سلک ملازمت او درآمدند.۲نادر حکومت کابل، غزنی و پیشاور راکماکان

۱. عالم آرای نادری، ج ۲، صص ۵۶۷\_۵۷۱؛ جهانگشای نادری، صص ۳۰۸\_۳۱۳.

۲. جهانگشای نادری، ص ۲۳۸.

به دست ناصرخان سپرد و چند هزار خانوار از قزلباشان را در کابل اسکان داد که به عنوان مرزداران از قلمرو او دفاع کنند و واژه «چنداول» که به ترکی به معنی مؤخره لشکر است یادگار آن دوران است و این قزلباشان شیعیان پرحرارت و اهل قلم بودند و به همین خاطر امرای سدوزایی و محمّدزایی علیرغم تعصبی که داشتند، ناچار بودند که در امور دیوانی از این مردم استفاده کنند.

نادرشاه از کابل به سوی هرات حرکت کرد و از هرات با یکصد و پنجاههزار نفر رهسپار بلخ و ترکستان شد که تا هنوز در تصرف ازبکان بود و در میان راه از مروچاق و اندخود عبور نمود و در طول مسیر حیوانات وحشی به قدری زیاد بود که سپاه نادر به شکار آنها پرداخت و بازار گوسفندفروشان کساد گردید و عدهای از لشکریان توسط حیوانات وحشی زخمی و بعضی مفقودالأثر گردیدند؛ از جمله سردار جلایر توسط یک گراز زخمی شد.<sup>۱</sup>

نادر در این لشکرکشی عظیم، بلخ، بخارا و خیوه را فتح کرد و ابوالفیض خان ابن سبحان قلی خان، پادشاه ازبک، تسلیم شد و به امارت بخارا باقی ماند. امّا خان خیوه جنگید و در میدان جنگ کشته شد. نادر بعد از این لشکرکشی به ایران مراجعت کرد. در حالی که قلمرو وسیع و پهناوری که از پیشاور تا عراق کنونی و از قفقاز تا خلیج فارس وسعت داشت، به دست آورده بود. اگر این قلمرو وسیع به همان اندازه باقی مانده بود، بی شک به نفع ایران و افغانستان و به سود همهٔ طوایف و ملیتهایی بود که در این محدوده زندگی میکردند، چه یک کشور بزرگ و قدرت مند اسلامی به وجود آمده بود که می توانست خار چشم استعمارگران و جهان خواران باشد.

پایان کار نادر

نادرشاه در یک لشکرکشی، در جنگل مازندران از پشت هدف تیر قرار گرفت و بعد از تحقیق به پسر خویش مشکوک شد و چشمان او را از حدقه درآورد و از این تاریخ به بعد ستارهٔ اقبال ایران افول کرد و سردار فاتح آن به یک موجود خشن و خون خواری تبدیل شد و با کشتار اطرافیان، محبوبیت و افتخاراتی را که به دست آورده بود از دست داد. نارضایتی مردم روز به روز بیشتر می شد. و علی قلی افشار، برادرزادهٔ نادر، حاکم قندهار در سال ۱۱۶۰ ه. با سپاهی از مردم سیستان، قندهاری و هزاره، برای دفع نادر

۱. بیان واقع، خواجه عبدالکریم منشی، صص ۶۴–۷۹.

به سوی مشهد حرکت کردند، امًا وقتی به منزل جام رسیدند خبر شدند که او توسط افسران سپاه خویش به قتل رسیده است.<sup>۱</sup>

نادر در اواخر عمر اعتماد خویش را از افسران ایرانی از دست داده، و بیشتر به سپاه افغانی و ازبک اعتماد داشت و این امر باعث تشدید بدگمانی ها میان او و سپاهیانش گردید و شبی قسم یاد کرد که فردا سرداران سپاه قزلباش را جزای سختی خواهد داد و چون حرف او یکی بود، لذا افسران و کشیکچیان پیش دستی کردند و به خوابگاه او یورش برده سر از تنش جدا کردند. شاعری در اینباره گفته است:

بسبین گسردش چسرخ نسیلوفری نه نادر به جا ماند، نه نادری سرشب به سر فکر تاراج داشت سحرگاه نه تن سر نه سر تاج داشت

داریخ گیتی گشا، محمدصادق موسوی، ص ۸، چاپ دوم.

بخ<sup>ش ششم</sup> **به قدرت رسیدو را یی با** 

قبیله سدوزایی که به نامهای «ابدالی» و «دُرانی» نیز یاد می شود، شاخهای است از قوم بارکزایی که در قدیم در نواحی جنوبی (پکتیا) میزیستند، بعدتر در نواحی قـندهار پخش شدند و در حدود ۱۰۰۶ ه. به واسطهٔ فشار غلزاییها به سوی فـراه و هـرات پیشروی کردند و در هرات قدرت و اقتدار یافتند.<sup>۱</sup>

نادرشاه افشار بعد از تصرف قندهار، جلال آباد و پیشاور چندهزار سرباز از قبایل مختلف افغان انتخاب نموده داخل ارتش خویش ساخت و از همین جا ستارهٔ اقبال افغانان طلوع کرد و زمینه به قدرت رسیدن شان آماده گردید. بعد از قتل نادر شاه، احمدخان ابدالی پسر زمان خان با دیگر سران قبایل پشتون و نیروهای افغانی از سپاه ایران جدا شده، به قندهار مراجعت کردند، نور محمّدخان قندهاری به دیگر خوانین ازبک، ابدالی، هزاره، بلوچ و تاجیک پیشنهاد کرد که جرگهای تشکیل و پادشاه انتخاب شود. این جرگه در اکتبر ۱۷۴۷ م. در عمارت شیر سرخ در داخل قلعه نظامی نادرآباد منعقد گردید و نه روز دوام کرد چون؛ اتفاق آرا ممکن نمی شد، (زیرا؛ هر خان پشتون طالب سلطنت بود). ۲ در روز نهم یک نفر درویش (ملنگ) به نام صابر شاه پسر درویش داشت، چید و آن را به عنوان تاج شاهی به کلاه احمدخان ابدالی که جوان ۵۲ ساله بود و ساکت نشسته از خود حرفی نمی زد، نصب کرد و او را شاه معرفی کرد و حاضرین اگر خواستند و اگر نخواستند مجبور به بام خان ایدالی که جوان ۵۲ ساله بود تاریخ افغانستان که تا آن روز به نام خراسان یاد می شد و به این طریق صفحه تازه ای در تاریخ افغانستان که تا آن روز به نام خراسان یاد می شد و به این طریق صفحه تازه ای در تاریخ افغانستان که تا آن روز به نام خراسان یاد می شد گشوده شد.

۱. وجه تسمیه این قبیله به «سدوازیی» آن است که در میان اجدادشان شخصی به نام اسدالله بود، که به «سدو» یاد می شده است، و «دُرانی» نامی است که احمدشاه برای قبیله بارکزایی انتخاب نمود و به خود لقب «دُرَ دُران» نهاد. امّا علت تسمیه شان به «ابدال» به قول میرزا خلیل مرعشی و عبدالحسین سعیدیان و چند تن دیگر از مورخین آن است که یکی از اجداد این طایفه در خدمت خواجه احمد ابدال چشتی بوده است (مجمل التواریخ، ص ۱۹؛ دایرة المعارف، عبدالحسین سعیدیان، ذیل کلمه «ابدالی»).
 ۲. افغانستان در مسیر تاریخ، غلام محمّد غبار، صص ۳۵۴ ۲۵۰۰ و مقدمهای بر تاریخ تحولات سیاسی و اجتماعی افغانستان، ص ۲۳.

اینکه درویش موصوف کی بود و بعداً کجا شد و چرا از میان جمع احمدخان را انتخاب کردکه او بارها به هند حمله کند و زمینهٔ پیشرفتهای استعمار بریتانیا را فراهم سازد؟ اینها سؤالهایی است که تاکنون جوابی داده نشده است.

احمدشاه بعد از نظم و نسق امور قندهار با قشونی مرکب از قبایل افغان، ازبک، بلوچ، هزاره و تاجیک به سوی غزنی حرکت کرد. غزنی، کابل و پیشاور تا آنوقت در دست ناصرخان، حاکم قدیم بابری که تسلیم نادرشاه شده بود، قرار داشت و او مناطق یادشده را به نام ایران اداره میکرد و تا آنوقت از مرگ نادر اطلاع حاصل نکرده بود و یک کاروان پر از امتعه از مالیات چندساله ملتان، پنجاب، کابل و غزنی را که معادل یک میلیون و سیصد و شصت هزار سکه طلا می شد، به سوی مشهد ارسال میکرد که در وسط راه توسط احمدشاه ضبط گردید و این پول تأثیر بزرگی در پیشرفت کار وی داشت. او بعد از به چنگ آوردن غزنی به سوی کابل حرکت کرد. تسخیر کابل که دوازده هزار خانوار قزلباش به امر نادرشاه در آن اسکان یافته، و مسلح هم بودند، مشکل می نمود. احمدخان مخفیانه با عدهای از ناراضیان قـزلباش که از حکومت ناصرخان رضایت نداشتند، داخل مفاهمه گردید و کابل را به آسانی متصرف شد. گرچه ناصرخان تلاش کرد تا قشون هزاره و اویماق راکه در کابل بودند به مقابله برانگیزد<sup>۱</sup>، زنان که دوران او را پایانیافته می دیدند از جنگهای بیهوده خودداری کردند.

عبدالحی حبیبی در اینباره مینویسد: ناصرخان مرد قوی و دلاور بود، اینکه در برابر احمدشاه شکست خورد به خاطر آن بود که سپاه کابل لشکریان احمدشاه را هموطن خود میدانستند.۲

ناصرخان به ناچار به سوی پیشاور عقبنشینی کرد و در آنجا هم مقاومت نتوانست و به سوی «چچهزاره» فرار کرد و احمدشاه بعد از تصرف شهرهای پیشاور، لاهور و پنجاب با غنائم بسیار به قندهار بازگشت. غنائم هند چنان به مزاج وی سازگار آمد که بعد از این سفر، در طول سلطنت خویش شش مرتبه دیگر به هند لشکر کشید، ضربات غیر قابل جبران به مسلمانان و هندوان این شبهقاره وارد گردید و زمینهٔ پیشرفت استعمار انگلیس فراهم شد و گویا یک دست پنهانی او را به چنین حملات مکرر تشویق می کرد.

غلام محمّد غبار که ارادت خاصی به مقام شامخ احمدشاه دارد، بعد از ستایش

- افغانستان در مسیر تاریخ، غلاممحمد غبار، ص ۳۶۱.
- ۲. تاریخ مختصر افغانستان، عبدالحی حبیبی، ج ۲، ص ۸۴.

بسیار از او، در این که بعد از جنگ «پانی پت» و در هم کوبیدن دولت «مر ته» هند، بر تخت هندوستان جلوس نکرد و این سرزمین وسیع را رها کرد و به قندهار بازگشت، اظهار تأسف می کند و می نویسد: انگلیس ها می دانستند که اگر احمد شاه بر تخت هندوستان جلوس کند، هیچ قوتی در هند به مقابل او نمی ایستد، بزرگ ترین قوت ملی هند «مر ته» بود که از بین رفته بود، پس احمد شاه می توانست و حدت سیاسی و قدرت مرکزی سرتاسر هند را احیا کند. آن وقت انگلیسی ها نمی توانستند قطعه بزرگی چون افغانستان و هندوستان یک میلیون عسکر تجهیز کند. ولی او این کار را نکرد و با عجله افغانستان و هندوستان یک میلیون عسکر تجهیز کند. ولی او این کار را نکرد و با عجله راه افغانستان را در پیش گرفت، گو این که آخرین وظیفهٔ خویش را در هند انجام داده است. معلوم نیست این شخص مقتدر و مدبر تحت چگونه تلقینی واقع شده بود، که مور هند را چنین مهمل گذاشت. انگلیسی های هند که چنین دیدند به فتو حات آینده نامور هند را چنین مهمل گذاشت. انگلیسی های هند که چنین دیدند به فتو حات آینده نامور هند را حواد به قایدهٔ ایشان بود.<sup>۱</sup>

# فتوحات احمدشاه در خاک ایران

همان طور که گفته شد، ایران بعد از قتل نادر شاه دچار هرج و مرج شد، محمّدحسین خان قاجار در مازندران و شمال ایران و کریم خان زند در جنوب اعلان پادشاهی کردند و در نقاط مختلف خوانین فرصت طلب سر برداشته، خانه جنگی های بی حاصل آغاز گردید. امّا در خراسان ایران مردم نواسه، نادر را که شاهرخ نام داشت به حکومت برداشتند. در این وقت یک نفر روحانی به نام سیدمحمّد متولی که نسبت به خاندان صفوی می رساند، به تحریک عده ای برخاست، شاهرخ را نابینا کرد و در افواه شایع ساخت که او مانند جد خویش سنی است و خود با لقب «سلیمان شاه» از مردم بیعت گرفت و با لشکر خراسان به سوی هرات حرکت کرد و پیشتر از آن برای بزرگان هرات از جمله برای درویش علی خان هزاره نامه ای پر از وعده و وعید نوشت و کمک خواست. برآید، لذا به نامه او را می شناخت، می دانست مردی نیست که از عهده کشورداری پیش بینی می شد، سقوط کرد و مردم مشهد دوباره شاهرخ نابینا را بر تخت نشاندند.<sup>۲</sup>

افغانستان در مسیر تاریخ، غلام محمّد غبار، احمد شاهبابا، ص ۳۷۰.
 ۲. سراج التو اریخ، کاتب هزاره، ج ۱، ص ۱۴؛ گلستانه، مجمل التو اریخ.

احمدشاه که ایران را گرفتار اختلافات داخلی می دید، زمان را مغتنم شمرده، در سال ۱۷۴۹ م. (۱۱۶۲ ه.) به سوی غرب حرکت کرد و اول تر از همه شهر هرات را به محاصره درآورد، بعد از چهار ماه تلاش با همکاری مردم داخل شهر، آن را گشود و امیرخان عرب حاکم نادری را اعدام کرد و حکومت شهر را به درویش علی خان هزاره که از مردان مدبر و سردار قوم بود، سپرد و خود به سوی ایران حرکت کرد. شهرکهای سر راه خویش از جمله مشهد را تسخیر کرد. و شاهرخ را به پاس خدمت جدش نادرشاه به حکومت شهر ابقا نمود، آنگاه به سوی نیشابور پیش راند و آن را به محاصره گرفت و چون زمستان فرارسید، کار آن شهر را ناتمام گذاشت و به سوی افغانستان بازگشت و در حدود کافر قلعه (اسلام قلعه فعلی) هشت هزار نفر از سپاهیان او از شدت سرما تلف شدند و کار به جایی رسید که شتران را می کشتند و شکم آن را دریده در داخل آن پناه می بردند و از حرارت شکم آن حیوان استفاده می کردند.<sup>۱</sup>

احمدشاه سال دیگر دوباره آهنگ نیشابور کرد و با توپ قلعه کوبی شهر را به توپ بست<sup>۲</sup>، و سرانجام به تسخیر آن موفق شد و عباس قلیخان بیات، حاکم نیشابور را که تسلیم شده بود، به حکومت این شهر ابقا نمود، امّا بیتشر طوایف بیات را از نیشابور کوچانده در اطراف غزنی اسکان داد.<sup>۲</sup>

در غیاب احمدشاه، میرعلمخان خزیمه از خوانین بزرگ بیرجند و طبس به کمک عدهای از ترکان و کردان به خواف لشکر کشید، درویش علیخان هزاره، بیگلربیگی هرات و انزلخان فوفلزایی سردار هرات (فرماندهٔ قوا) با سپاهیان تحت فرمانشان به کمک مردم خواف شتافتند، جنگ عظیمی به وقوع پیوست، خان خزیمه با شکست فاحشی روبه رو شد، و با سپاهیان خویش راه فرار در پیش گرفت.<sup>۴</sup>

باری، احمدشاه بعد از فتح نیشابور و الحاق آن به قلمرو خویش به هرات بازگشت و از آنجا بیگخان بامزایی، وزیر خویش را به غرض تسخیر ترکستان (ترکستان جنوب آمو) فرستاد که باشندگان آن ازبک، هزاره و قلیل افغان و غیره بودند. بیگخان مذکور میمنه، اندخود، آقچه، شبرغان، سرپل، بلخ، بدخشان و بامیان را به اطاعت

۲. احتمالاً این توپ توسط صنعتگران انگلیسی ساخته شده بود، چنانچه در بعضی از منابع اشاره شده است. ۳. بیات نام یکی از قبایل اغوز از شاخه ترکمانان میباشد که در فتوحات سلاجقه به ایران آمدند، این نام از ریشه «بای» و بایان مغولی است به معنی ثروتمند و صاحب نعمت. ۴. تاریخ احمدشاهی، محمود منشی، ج ۱، ص ۱۶۶، چاپ عکسی، مسکو.

۱. تاریخ وقایع و سوانح افغانستان، میرزا علیقلی، ص ۳۹، چاپ جدید، ۱۳۶۵.

درآورد و دستههایی از عساکر خویش را در ترکستان مستقر ساخت و خود به قندهار بازگشت و در بدل این خدمت به «شاهولیخان» ملقب شد. ترکستان که قبلاً جزو قلمرو ازبکان بود، در آن زمان به شکل ملوکالطوایفی اداره

میشد و در زیر سیطره و زورگویی خوانین محلی خسته و فرسوده شده بود، این بود که به آسانی تابعیت احمدشاه را پذیرفت و امّا بـعدتر، کـه زورگـویی و افـزونطلبی سپاهیان احمدشاهی را مشاهده کرد، سر به شورش برداشت.

درویش علی خان هزاره یکی از مردان شجاع، لایق و رئیس قبایل هزاره و اویماق بود، که در الحاق هرات به قلمرو احمدشاهی نقش مهم داشت، از اینرو از طرف احمدشاه بـه حکـومت و بيگلربيگي هرات منصوب شد و ظاهراً تا سال ۱۱۸۵ ه. در اين يُست باقي بود، وقتي احمدشاه فرزند خویش تیمور را به حکومت هرات منصوب کرد، درویش علی خان به عنوان یک شخصیت کاردان و صاحب نظر در امور سیاسی در کنار شهزاده تیمور مشغول به کار بود. اما انزل خان فو فلزایی و دیگر سرداران و درباریان شهزاده را نسبت به درویش علی خان بدبین ساختند و روابطشان روز به روز تیرهتر گردید، تا آن که شهزداه در سال ۱۱۷۶ ه. دو نفر به نامهای پاقوت خان خواجه سرا و محمو دخان قوللراقاسي را به همراه نامه و پیام، مخفیانه نزد پدر فرستاد و در باب درویش علی خان كسب تكليف كرد. منشى محمود الحسيني بن ابراهيم، مورخ دربار احمدشاهي در این باره چنین می نویسد: درویش علی خان هزاره با سران هرات موافقت و سازگاری نداشت و صاحب کار در ولایت غیر از خود کسی را نمی دانست و احمدشاه او را بیگلربیگی هرات و انزلخان را سردار هرات مقرر کرده بود. درویش عبلی خان با انزلخان از در ناسازگاري درآمد، رفته رفته بين طرفين به ناخوشي انجاميد و اختلاف بالاگرفت. وقتی شهزاده تیمور بیگلربیگی هرات شد، درویش علی خان مجبور شد که به سوی «قلعه نو» و بادغیس برود. قلعه نو را خود او بنا کرده و ساخته بود، طایفه هزاره و او يماق را كه زمره كثير و گروه انبوهاند به دور خود گرد آورد و بعداً به كرخ هرات آمد از آن طرف انزل خان ایلجاری جمع کرده فوجی ترتیب داد و به سرداری عناب خان تایمنی و نيكو خان به مدافعه حركت كردند جنگ عظيمي ميان طرفين به وقوع پيوست.

لشکرکشی های احمدشاه درانی، محمّدانور نیر هروی، ص ۶۰.

دو فرقه بـه مـيدان فـرس تـاختند ز خــون تـيغها سـرخرو سـاختند شد از هر دو سـو گـرم بـازار كـين بـــرآورد اجــل دست از آســتين نشـــد آخـــرالامــر عــنابخان حــــريف گــــروه تــــمردنشان ز نــاچارى از بــهر حـفظ حـيات نـمود رو هـزيمت بـه شـهر هـرات

انزلخان، چگونگی ماجرا را در عریضهٔ مفصل نوشته، به حضور احمدشاه فرستاد. شاه دُراني به خشم فرو رفته، شاه يسندخان چرخچي باشي را براي سركوبي خان هزاره گسیل کرد. شاهیسندخان، زمستان به خاطر برودت هوا با لشکریان خو بش در هرات توقف کرد و درویش علی خان برای احتراز از جنگ و خو نریز ی به همراه ایل و تبار خویش به مرو شاهجهان هجرت کرد، اما آن سرزمین به مزاجشان ناسازگار آمد و مردم هزاره و اويماق بعد از مدتى توقف در آن ديار به اقتضاى حبالوطن به اماكن قديمي خویش در اطراف هرات بازآمدند و درویش علی خان که بدون هزاره و اویماق توان زیست کردن در آن ولایت را نداشت، با رؤسای ایل و اولوس خود مشورت کرده. بهبودی کار را در آن دید که عریضهای مشعر بر بیگناهی خویش و شکایت از سوء رفتار انزلخان براي شاهولي خان وزير اعظم احمدشاه بنويسد. شاهولي خان عريضهٔ او را از نظر احمدشاه گذرانید و از جانب درویش علی خان اظهار داشت که او از سوء کردار و بدسلوکی انزلخان، ترک وطن کرده است و اگر انزلخان از سرداری هرات معزول گردد، درویش علیخان دوباره به سر کارش آید، من تعهد میکنم که از او خلافی به ظهور نرسد. احمدشاه ملتمس وزیر خویش را در این باره قبول کرد و انزلخان را به ملازمت رکاب خویش طلبید و به جای او شاهبیگ فو فلزایی را سردار هرات مقرر كرد و درویش على خان با طايفه هزاره او يماق از مرو شاه جهان به اوطان خود بازگشتند و خود او مثل سابق به بیگلر بیگی هرات مقرر شد و بعد از مدتی میان او و سردار تازه هرات، شاهبیگخان نقار و اختلاف به وجود آمد، تا این که سگلر سگی هرات به شهزاده تیمور مفوض شد و درویش علی برکنار گردید، امّا آرام نگرفت و درصدد قبضه کردن هرات برآمد، شهزاده از ضمیر او آگاه شد. به مقتضای مصلحت او را به زندان انداخت و عریضهای مبنی بر چگونگی احوال، برای یدر خویش که در آن زمان در لاهو ر بود فرستاد، امّا شاهوليخان كه سخنش به مزاج احمدشاه تأثير تمام داشت دوبياره به شفاعت از درویش علی خان پرداخت، به قسمی که احمدشاه دستور آزادی و رهایی او را صادر کرد و نامهای مشتمل بر این موضوع به صحابت چاپاران مزبور به هرات فرستاد. ۱

۱. تاریخ احمدشاهی، محمود منشی، صص ۵۳۴\_۵۳۸.

در سال ۱۱۷۸ ه. طوایف کُرد عمارلو، سکنه نیشابور سر از رقبهٔ باجگزاری بیرون پیچیده، علم طغیان برافراشتند. درویش علیخان، بیگلربیگی هرات به اتفاق نور محمّدخان خوکیانی به سوی مشهد و نیشابور رهسپار شدند و یاغیان را سرکوب نموده به اطاعت درآوردند و با فتح و پیروزی به سوی هرات مراجعت کردند. امّا در وسط راه درویش علیخان هزاره شنید که احمدشاه، خوانین و بزرگان هرات را به حضور طلبیده، او این امر را توطئهای علیه خویش پنداشت، از ایسزرو از منزل کافر قلعه از سپاه هرات جدا شده به سوی غوریان رهسپار شد و در آنجا با جنیدخان هزاره هم پیمان گردیده، به اتفاق دیگر رؤسای ایلات اویماق و هزاره به سوی «قلعه نره تو» از توابع بادغیس که در ارتفاع و استحکام همدوش فلک برجیس است، حرکت کردند، ولی محمّدشاه خان پسر عموی او که از مخالفین او بود، در وفاداری به احمدشاه ثابت قدم ماند.

از آن طرف شهزاده تیمور نزد پدر خویش به قندهار رفت و خبر سرکشی و تمرد درویش علی خان را به سمع شاه رساند. احمدشاه رو به شاه ولی خان، وزیر اعظم خویش نموده، گفت: این تو بودی که باعث خلاصی او شدی و اگر نه در چنگ ما بود. وزیر پیشنهاد کرد ما ابتدا نورالدین بامزایی را به جهت استمالت و دلجویی روانه میکنیم، شاید که بتواند او را به قندهار آورد و اگر نه من خود می روم و به هر نحوی که شده او را خواهم آورد. طبق این نظر، اوّل نورالدین بامزایی نزد درویش علی خان رفت و هر چه نیرنگ به کار برد، تأثیری نبخشید، و بی نیل مقصود به قندهار مراجعت کرد. این بار شاه ولی خان به عرض احمدشاه رسانید که اگر مهم او به من واگذار شود و این بار شاه ولی خان به عرض احمدشاه رسانید که اگر مهم او به من واگذار شود و به دست خط مبارک وثیقه ای مشعر بر آن که این فدوی به هر چه صلاح دولت در آن آورم. شاه دُرانی ه مان طور نامه ای که او می خواست نوشت و به او داد. آنگاه شاه ولی خان به سوی هرات حرکت نمود و درویش علی خان که از را برداشته به دربار شاه ولی خان به سوی هرات حرکت نمود و درویش علی خان که از را برداشته به دربار شاه ولی خان به سوی هرات حرکت نمود و درویش علی خان که از در آن شاه ولی خان به سوی هرات حرکت نمود و درویش علی خان که از دوستان و یاران شاه ولی خان به اسوی هرات حرکت نمود و درویش علی خان که از دوستان و یاران شاه ولی خان به اسوی هرات حرکت نمود و درویش علی خان که از دوستان و یاران میمی یا و بود، به استقبال شتافت و به سخنان او اعتماد نموده به اتفاق به سوی قندهار حرکت کردند. احمدشاه طبق وثیقه ای که داده بود، نتوانست گزندی به خان

شاهولیخان بامزایی مرد محیل و چربزبان بود و چنین در نظر داشت که بعد از

۱. همان، ج ۲، صص ۵۵۸-۵۶۳.

احمدشاه، پسر کوچکتر او راکه سلیمان نام داشت و دامادش بود به سلطنت بردارد و به فکر تهیهٔ مقدمات این کار بود و برای این منظور از قبل با شخصیتهای معروف و سرشناس طرح دوستی انداخته، میخواست نظر آنان را به سوی سلیمان جلب کند. از جمله کسانی راکه به طرف خویش کشاند، درویش علیخان بود، لذا در به هم خوردن رابطه درویش علیخان با شهزاده تیمور دست پنهانی شاهولی خان در کار بود.<sup>۱</sup>

روابط درویش علیخان با شهزاده تیمور روز به روز تیرهتر می شد، به قسمی که در سال ۱۱۸۵ ه. از هرات گزارش رسید که اسلامخان و حنظلهخان پسران درویش علىخان از جادة عبوديت بيرون رفته، طبل ياغي گرى مى نوازند. تفصيل ماجرا آن كه چون؛ درویش علیخان به طریق نظربند به سر میبرد، جمعی کشیکچی و مستحفظ به محافظت او گماشته شدند. پسران او که در میان طایفه هزاره و اویماق خودسر و همواره درصدد شورش و قيام بودند، به مجرد دريافت احوال پدر، با نيازخان جمشیدی متفق شده، رأیت مخالفت در سمت غرجستان افراختند. شهزاده تیمور حاجی کریمدادخان عرض بیگی را مأمور سرکوبی آن ها کرد، تا از راه بادغسر روانه غرجستان شود. شخص مذکور بدان سمت شتافت. امًا توان قتال و جدال را در خود نديد، خواست كه با پسران درويش على خان صلح كند، خبر كه به احمدشاه رسيد، برآشفت و راضی به مصالحه نگردید و حسنخان عملهباشی و محمّدخان تایمنی و جعفرخان و درمانخان مغول و فرض علىخان هزاره و الفخان غوري را با چندي از بهادران طايفه قبچاق و زوري مأمور سركوبي متمردان كرد. اين سپاه از طرف بالاسر کوهستان غرجستان که اصعب شوارع آن مکان بود، بر سر آنها رفته و در «دره شویج» با مخالفان دچار گشته آغاز پیکار نمودند و جنگ سختی درگرفت و بعد از کشته شدن مردانی از طرفین، اسلامخان و حنظلهخان و نیازخان جمشیدی و جمع دیگری کشته شدند و سياه احمدشاه كامياب شد.

بعد از قتل پسران درویش علیخان، امرا و ارکان دولت احمدشاهی جبههسای عتبه سپهر گشته، معروض داشتند که صلاح نیست درویش علیخان زنده بماند که ممکن است در آینده مایهٔ فتنه و آشوب گردد و حال که در بند است باید کار او را تمام کرد. ضرور است اگر شاه ایزدشناس پندیرد ز ماها همین التماس

که درویش علی را ز ملک بقا نسسماید روانسه بسه دار فسنا

۱. همان، ج ۲، صص ۵۳۳\_۵۳۸؛ ۵۴۹\_۵۵۲ ۶۱۹ ۶۲۲\_۶۱۹ و ۶۲۶. ۲. همان.

کسه او مایهٔ فتنه عالَم است به عالَم چنان مکربازی کم است همین است اندیشهاش از قدیم که برپا کند فتنه های عظیم هزاره و اویماق و اهل نفاق کسه دارند با او همه اتفاق به هر گوشهای فتنه برپا کند درین جا بسی شور و غوغا کند همان به که ای شاه انجمحشم روان سازیش سوی ملک عدم التماس دولت خواهان مورد قبول افتاد. احمدشاه زینل بیگ، پیش خدمت را به اتفاق

آقاسیخان پسر محمّدشاهخان که بنیعم درویش علیخان بود و با وصف قرابت کمال عداوت را داشت، مأمور نمود که به هرات رفته، کار او را تمام کنند.'

درویش علیخان هزاره بی شک یکی از خوانین بزرگ خراسان، مرد دلیر و پرنفوذ و مدبر بود و نه تنها هزاره های بادغیس و قلعه نو را به زیر فرمان خویش درآورده، بلکه بالای طوایف جمشیدی و فیرزکوهی نیز نفوذ داشت و اتحادی میان طوایف چهارگانه اویماق به وجود آورد، طبیعی بود که دشمنان و مخالفانی نیز داشته باشد. او، بانی و مؤسس «قلعه نو» هرات و «قلعه نره توی» بادغیس بود که هر کدام این دو قلعه از نگاه استحکام و متانت، دژ بزرگی به حساب می آمدند که او این ها را برای روز مبادا و آینده قوم خویش ساخته و استحکام بخشیده و عدهای از هزاره ها را در آن جا اسکان داده بود.

بالأخره این مرد بزرگ در اثر دسیسههای دشمنان و درباریان متملق احمدشاهی در سال ۱۱۸۵ در زندان به شهادت رسید و خدماتش نادیده گرفته شد، و عجیب است کـه احمدشاه نیز بعد از او روی خوشی و سعادت را ندید و به مرض صعبالعلاجی، احتمالاً آکله (چون بینی او را خورده بود) در کمال یأس و ناامیدی در همان سال از دنیا رفت.

# عنایتخان حاکم دایکندی

وقتی احمدشاه در سال ۱۱۷۷ ه. با فتح و کامیابی از لاهور به کابل بازگشت، شنید که عنایتخان هزاره، حاکم ده کندی (دایکندی) راه طغیان پیش گرفته، مصدر حرکات ناهنجار میگردد. شاه درّانی، عظمتخان غلزایی مخاطب به «حاضرخان» و شاهولیخان صدراعظم را با جمع کثیری مأمور قلع و قمع هزاره نمود. و جنگ سختی درگرفت چنانچه محمود الحسینی گوید:

دو فوج از دو جانب به هم تاختند الوای زد و خسورد افسراخستند دو فسرقه بـه هـم چـون درآمـيختند بسی خون به فرش زمین ریختند نـــمودند کــاری در آن کـارزار که شد روز روشن چو شبهای تار اگر چند سباه شبه دینیناه(!) جـــلادت نــمودند در آن رزمگاه ولیکسن سسپاہ عہدو ہےم ز بےیم نــــمودند ســعي و تــلاش عــظيم شدند آن چنان مرتکب در فساد (!) کــه دادنـد آخـر سـر خـود بـه بـاد کــه گــوی تــهور ز رســتم ربـود عسسنایت چسنان بسایداری نسمود سیاهش هسمه از پی نیام و نینگ انسمودند مسردانسه پیکار و جینگ سرانجام عنایتخان دایکندی و همرزمانش به روایت محمود الحسینی در برابر سيل خروشان سپاهيان احمدشاهي، تاب مقاومت نياورده، بعد از تحمل تلفات سنگين، متوارى شدند. به تتمه اشعار توجه فرماييد!

نــــبردآزمایان هـــمتبلند سر راه بر آن قوم کردند بند کشــیدند شــمشیرها از نـیام نـمودند آن فـرقه را قــتل عـام به کشتن ز هر سو گشودند دست به حدی که یک تن سلامت نرست چـو از قــتل اعــدا بـپرداخـتند بـه تـاراج امـوالشـان تـاختند و لیکـن در آن عـرصهٔ گیر و دار که از کشتگان شد زمین پشتهوار نشــد از عـنایت کسـی را خـبر که وی را چه آمد در آنجا به سر بـه افـواج شـاهی ظفر داد دست بیافـتاد بر قـوم دشمن شکست<sup>۱</sup>

مؤلف تاریخ احمدشاهی هرچند در ستایش دلاوریهای سپاهیان احمدشاهی بیش از حد مبالغه کرده است، امّا قرائن نشان میدهد که این سپاه چندان هم در کارشان موفق نبودهاند، زیرا غرب هزارستان هرگز به طور کامل در تسخیر احمدشاه و اخلاف او درنیامده است.

ا. همان.

تكاه اجمالي به كارنامة احمدشاه

احمدشاه مردی بود شجاع، مدبر و باتجربه و قلمرو وسیعی تشکیل داد که به علاوه افغانستان کنونی شامل کشمیر، لاهور، سند، شال و مستونک نیز می شد، امّا در مسائل فرهنگی، عمران و آبادی کشور توجهی نداشت. در طول ۲۵ سال سلطنت او کوچک ترین گامی در این زمینه برداشته نشد. هیچ مدرسه و تعلیمگاه، کتاب خانه و از این قبیل مؤسسات به وجود نیامد. شاید یکی از علل بی توجهی او به دانش و سازندگی، آن باشد که او از میان مردمی برخاسته بود که عموماً به این گونه مسائل بی اعتنا بودند. هرچند خود او به زبان پشتو شعر می گفت و دیوان شعری هم منسوب به او می باشد که باید تحقیق شود.

مؤسس افغانستان اراضی قندهار را میان عشایر پشتون تقسیم کرد و مالیات اراضی خشکابه را در قندهار برای دُرانی ها تخفیف داد و مالیات دهقانان غیر پشتون را افزود و دُرانی ها از ادای مالیات سرانه، مالیات مواشی و مالیات درختان میوهدار معاف بودند. پس بی جهت نیست که از سوی همان ها به «بابا» ملقب شده است. امّا این گونه امتیاز های بی جهت چه تأثیرات منفی در روحیهٔ دیگر ساکنین افغانستان به جای گذاشته است؟ باید از سوی مورخین دقیق النظر منصفانه مورد تحقیق و قضاوت قرار بگیرد و می توان گفت که یکی از تأثیرات آن به حکم «خشت اؤل چون نهد معمار کج» آن بود که بقیه امرای سدوزایی و بعد محمدزایی به تبعیت از او، ثروت ملّی را به پای قبایل خویش نثار کردند و باعث تباهی اقتصاد، فرهنگ و نظام اجتماعی کشور گردیدند و تعصبات نژادی را تشدید کردند.

در سپاه احمدشاه از همهٔ اقوام افغانستان اعم از بلوچ، پشتون، ازبک، قـزلباش، هزاره و تاجیک شمولیت داشتند و از جمله شخصیتهای هزارگی از «خـضرخـان هزاره» نام برده شده است.<sup>۱</sup>

تشکیلات دربار عبارت بود از: منشی، منشی،اشی، ملاباشی، عرض بیگی (کسی که عرایض مردم را به شاه تقدیم میکرد)، مهماندارباشی، ناظر کارخانه طعام، جارچی باشی (مأمور تبلیغ اوامر شاه به عساکر و مأمورین و اهالی)، عمله باشی، (رئیس کارگران)، پیشخانهچی (فراش باشی)، پیش خدمت باشی، (سرکرده مستخدمین)، نسقچی باشی (مأمور انتظام)، ندیم خاص، خواجه سراباشی، میرآخور باشی، داروغه گی دفتر اخبار،

۱. همان، صص ۲۷۲\_۳۷۵.

هرکارهباشی (!) (رئیس جاسوسان)، خزانه چی، ضبط بیگی و غیره که این نوع تقسیم وظایف و مناصب، تقلید ناقصی بود از دربار سلاطین هند و ایران. همین نام ها و القاب می رساند که تقسیم کارها بر اساس اصول و قاعدهٔ حساب شده انجام نگرفته، و ای بسا که از برای بسیاری از کارهای مهم مملکتی هیچ شخص مسئولی تعیین نگردیده، و در مواردی برعکس، برای مسائل کم اهمیّت، دستگاه عریض و طویلی به وجود آمده بود. برای آگهی بیشتر از تاریخ احمد شاه بابا؛ نگاه کنید به کتاب سراج التو ادیخ، جسلد اوّل، نوشته ملافیض محمّد کاتب و تاریخ احمد شاهی، نوشته منشی محمود الحسینی.

# تیمور شاہ دُرانی

احمدشاه در رجب ۱۱۸۶ ه. چشم از جهان پوشید و شاهولی خان وزیر بلافاصله شهزاده سلیمان را که دامادش بود، به پادشاهی برداشت. و شهزاده تیمور، حاکم هرات که ولیعهد پدر بود، با قشونی مرکب از اهالی هرات و اویماق و هزاره به سوی قندهار حرکت نموده بعد از زد و خورد مختصر آن شهر را متصرف شد و به جای پدر به تخت سلطنت جلوس کرد، شاهولی خان و پسران او را که مصدر فتنه شده بودند به جوخه اعدام سپرد.

تیمورشاه در میان فارسی زبانان بزرگ شده، خود به زبان فارسی شعر می گفت و از قندهار خوشش نمی آمد از این رو پایتخت را به کابل انتقال داد و بسیاری از قبایل و عشایر قندهار را همراه خود به کابل آورد و در آن شهر اسکان داد. و بعد از آن که کار ش سامان گرفت قوای نیر ومندی تر تیب داد و به قصد الحاق ترکستان به سوی بلخ حرکت مامان گرفت قوای نیر ومندی تر تیب داد و به قصد الحاق ترکستان به سوی بلخ حرکت جنگی در گرفت که منجر به شکست سپاهیان تیمور شاه گردید و آنان ناکام به کابل مراجعت کردند. سال دیگر، از قضا قبادخان ازبک توسط یکی از بستگان خویش به قتل رسید و هرج و مرج شدید به وجود آمد، تیمور شاه فرصت را مغتنم شمرده، مجدداً به بلخ لشکر کشید، ازبکان ناچار تن به مصالحه دادند. در زمانی که او در ترکستان به سر می برد، ناراضیان قندهار یکی از فئودالان بزرگ سدوزایی را که عبدالخالق نام داشت به سلطنت برداشتند. او با بیست و پنج هزار نیروی رزمی به سوی کابل حرکت کرد و تیمور شاه شخصاً با دههزار نفر به مقابله شتافت و در موضع

۱. بالاحصار کابل، احمدعلی کهزاد، ج ۲، ص ۱۵.

«ششس گاو» غزنی جنگ سختی درگرفت، دوهزار نفر از سیاه عبدالخالق کشته و خود او اسب گردید. در این جنگ سیاهیان قزلباش و هزاره رشادت زیاد به نفع تیمورشاه نشان دادند. لذا تيمورشاه به اينان بيش از قوم خويش اعتماد داشت و در سال ۱۷۷۹م. که برای گذراندن زمستان به پیشاور رفته بود، شخصی به نام فیضاللهخان خلیل از زمین داران بزرگ پیشاور از راه مکر و خدعه به عرض وی رساند که مردم سکهه ينجاب باعث اذيت و آزار مسلمانان مي شوند، اگر اجازت باشد با سپاه مهمند و قبايل خليل وجود آنان را از ولايت پنجاب پاک نماييم. تيمورشاه به او اجازه تهيه لشکر داد، امًا او با بیست و پنجهزار مرد مسلح و با همکاری چند تن از خوانین پیشاور، در یکی از روزها به کاخ تیمورشاهی در بالاحصار پیشاور یورش بردند. تیمور که بعد از صرف نهار در کاخ خویش خوابیده بود، سراسیمه از خواب بیدار شد و از تـرس بـر زیـر عمارتی که در ضلع جنوبی بالاحصار واقع بود نردبان گذاشته بالا شد و نردبان را هم بالاکشید. در این حال نگهبانان و پاسداران که از مردم قزلباش و هزاره و جمشیدی و ايماق بودند، شمشيرها را بيرون كشيده به جنگ تن به تن با مهاجمين پـرداخـتند و چنان نبرد خونین درگرفت که شش هزار نفر از سپاهیان فیض الله خان به قتل رسیدند و مردی به نام اصلانخان جوانشیر قزلباش که در داخل ارگ زندانی بود، وقتی چنین دید از زندان برآمد و به مهاجمین حمله ور گردید و عدهای از آنان را مقتول ساخت. مهاجمين پيشاوري به ناچار پا به فرار نهادند و نگهبانان تا هفت كروه آنان را تعقيب میکرده میزدند و میکشتند و شخص فیضاللهخان و پسرش کـه مـایهٔ اصـلی ایـن شورش بود دستگیر و اعدام شدند. بعد از این قضیه اعتماد تیمورشاه به شیعیان بیشتر گردید و از تبعیض مذهبی به طور محسوسی کاسته شد.

تیمورشاه در سال ۱۷۸۱.م با سپاه عظیمی بالای سکهههای ملتان و پنجاب حمله کرد و مسلمانان چنان دلیرانه جنگیدند که گفته می شود سی هزار نفر سکهه به قـتل رسید. سپاهیان پیروزمند افغانستانی بعد از شکست کامل دشمن سرهای آنان را بریده به پیشاور مراجعت کردند و سی هزار سر برای تیمورشاه هدیه آوردند! تیمورشاه که چنین شجاعت را از سپاهیان خویش مشاهده کرد، سران افغان، قزل باش و هزاره را از عطای خلاع فاخره سربلند ساخت.<sup>۱</sup>

تیمورشاه، در شوال ۱۲۰۷ ه.ق. (۱۷۹۳ م.) بعد از ۲۱ سال سلطنت در سن

۱. سراج التواريخ، کاتب، صص ۳۹\_۴۰.

<sup>47</sup> سالگی در کابل از دنیا رفت. او توانست قلمرو پدر را حفظ کند و کامیابی های هرچند کوچک به دست آورد. امّا در امور فرهنگی و عمران، مانند پدر خود کم توجه بود. در میان سپاهیان او که گاهی به صدهزار نفر هم می رسید از اقوام مختلف افغانستان شامل بودند. و از نگاه اخلاقی مردی بود نرم خو و در مواردی مستبد و عشرت طلب، در حدود ۳۰۰زن در حرم سرای خود گرد آورده هر هفته یک دختر باکره بر آن جمع می افزود و تعدادی خواجه سفید و خواجه سیاه برای کارهای داخل جرم سرا به خدمت گرفته بود، جمعاً ۳۴ پسر از وی به جای ماند که بعضی از آنها بعد از پدر به خاطر تصاحب تاج و تخت مصدر خانه جنگی های زیاد شدند. تیمور در زمان حیات، قندهار را به همایون، هرات را به محمود، کابل را به زمان خان، غزنی را به شجاع الملک، پیشاور را به عباس و کشمیر را به کهن دلخان، پسران خویش سپرده بود. از بزرگان هزاره در این زمان یکی «صافی سلطان» بود که از زعمای ملی شمرده می شد و من بعداً دربارهٔ این شخص مطالب بیشتری ذکر خواهم کرد.

برای آگهی بیشتر از تاریخ تیمورشاه درّانی به کتاب پرمحتوای سراج التواریخ، نوشتهٔ ملافیض محمّد کاتب و تیمورشاه درانی، نوشتهٔ وکیلی مراجعه کنید.

#### زمانشاه

بعد از تیمور شهزاده زمان که از دیگر برادران از نظر هوش، شجاعت و کفایت برتری داشت اعلان پادشاهی کرد و آن عده از برادرانش را که در کابل بودند زندانی نمود و سپس به قندهار لشکر کشید و آن را از چنگ برادر خویش، همایون، بیرون آورد و از آنجا به هرات رو نهاد و آن را از دست برادر دیگرش محمود خارج ساخت. امّا عواطف برادری بر وی غالب آمد و هرات را دوباره به محمود بخشید و خود به سوی کابل مراجعت کرد.

دوران سلطنت شاهزمان بیشتر در جنگ با برادرانش گذشت و ایس جنگهای داخلی باعث شد که قسمتهای وسیعی از قلمرو احمدشاهی از شرق و غرب از پیکر افغانستان جدا شود و صدمات کلی به مردم این کشور وارد گردد و در یک جنگ میان شاهزمان و برادرش محمود در موضع خاکریز قندهار، تلفات سنگین به طرفین وارد شد و نزدیک بود شاهزمان شکست یابد، اما پایداری و شجاعت نواب ایشکآقاسی الگوزایی و دو تن سردار تازه مسلمانشدهٔ قلماق به نامهای: توکل خان و گشنخان از دسته غلامان، جنگ را به نفع شاهزمان خاتمه داد و محمود شکست فاحش یافت و به سوی هرات فرار نمود و در حین فرار از شدت یأس و استیصال رو به جانب محمّدخان هزاره رئیس هزاره های هرات و خراسان نمود و از او چاره جویی کرد.

در کتاب واقعات درانی به زبان اُردو در اینباره آمده است: «اور محمّدخان هزارهسی، که سردار بااقتدارتها، کها: که آب کیا تدبیر کیا چاهی؟ اس نی عرض کیا: که آب خاطرجمع رکتهی جب تکمیری قالب مین جان بهی آب پر ضرر نه آیی دونگا». ا به محمّدخان هزاره که سردار بااقتدار بود، گفت: شما در این حال چه تدبیر

به محمدحان هزاره که سردار باقدار بود، کفت. سما در این حان چه کنبیر می اندیشید؟ ایشان جواب داد: خاطرجمع دارید تا من جان در تن دارم، نخواهم گذاشت که ضرری به شما برسد. محمود با دل شکسته و تن خسته به هرات بازگشت. بار دیگر شاهزمان در یک فرصت مناسب به هرات حمله کرد، محمود را بیرون راند، فرزند خُردسال خویش به نام قیصر را که ولی عهدش نیز بود به عنوان حکمران هرات تعیین کرد و چند نفر به عنوان دستیارش مقرر نمود و از مردم اویماق و هزاره وثیقهنامهای گرفت که از ورود دوباره محمود به هرات جلوگیری کنند و اگر نه خود مستحق سیاست خواهند شد. آنگاه دوهزار خانوار از هواداران محمود را از هرات کوچاند و با خود به کابل آورد.

وقتی شاهزمان مصروف تنظیم امور سند و پنجاب بود، شهزاده محمود به کمک ایران و تحریک پنهانی انگلیس به قندهار لشکر کشید و آن شهر را تسخیر کرد، خوانین قندهار را به سوی خود جلب نمود، سپس به سوی غزنین حرکت کرد. شاهزمان به مقابله برخاست، نزدیک «مُقر» سردار احمدخان نورزایی با دههزار نفر از اقوام خویش خائنانه از لشکر شاهزمان جدا شد و به شاهمحمود پیوست، این امر چنان روحیهٔ شاهزمان را متزلزل ساخت که او به ناچار به سوی کابل مراجعت کرد و انگلیسی ها دست به کار شده، شایعه سازی کردند که اینبار شاهزمان شکست خواهد بخورد و او به قدری متوحش شد که از کابل به سوی پیشاور فرار کرد و در عرض راه به قلعهٔ مردی به نام «ملاعاشق شنواری» پناهنده شد. آن مرد به طمع پول و جواهرات، با ۲۰۰ تن از شنواریها، شبانه به سر مهمان خویش یورش برد، شاهزمان و ندیمان او را دستگیر کرد و چنان ذوقزده شده بود که شباشب پسر خویش را به کابل فرستاد تا مژده به دام افتادن شاهزمان را به برادرش محمود بدهد که تازه کابل را متصرف شده بود و این قضیه در سال ۱۲۱۶ ه. بود. شاهزمان در زمان اسارت الماس معروف دریای

واقعات درانی، عبدالکریم منشی، ص ۱۲۱.

نور را در یکی از سوراخهای دیوار قلعه شنواری پنهان کرد و یک قطعه یاقوت بسیار گرانبها به نام فخراج را به دریا انداخت!

باری، محمود برادر خویش را از حلیه بصر عاری نمود و بر تخت سلطنت کابل جلوس کرد و بر شدت برادرکشی و خانه جنگی و وخامت اوضاع افزوده گشت، به قسمی که در عرض چند سال، گاه شاه محمود و گاه برادر او شاه شجاع بر تخت نشستند و در نتیجه افغانستان بیش از پیش رو به انحطاط و فلاکت رفت، زمینهٔ نفوذ استعمار انگلیس آماده تر می گردید، نزاع های قبیله ای و مذهبی شدت می گرفت، به قسمی که در سال ۱۲۱۹ ه. توسط جاسوسان مخفی انگلیس در کابل شایع شد که واعظ پیش نماز مسجد پل خشتی و با توطئهٔ انگلیسی ها بالای شیعیان چند اول حمله کردند، انسان های بی گناه بسیاری از زن و مرد و جوان و کهن سال به قتل رسیدند و اموال مردم به غارت رفت و یک جراحت غیر قابل التیام میان شیعه و سنی به وجود آمد.

هزاره ها در عصر سدوزایی سدوزایی ها تا زمان «شاهزمان» اسماً بر بخش هایی از هزارستان از قبیل بامیان، بهسود و غزنی تسلط داشتند. اما، مرکز آن تحت فرمان خوانین محلی اداره می شد و تا زمان امیر عبدالرحمان مستقل بود. در ارتش سدوزایی دسته هایی از عساکر هزاره خدمت می کردند و در پیروزی و کامیابی آنان نقش داشتند. عبدالکریم بخارایی دربارهٔ مالیات بامیان در عصر سدوزایی می نویسد: «مالیات هر شهر به صورت اجاره سال به سال به خزانه عامره تسلیم می شود و یا مواجب عسکر داده می شود، اجاره بامیان مع توابع یک لک روپیه بود».۲

سجع مهر زينل خان مغول حاكم باميان چنين بود:

ز لطف احمد و الطاف یـزدان بـود زیــنل غــلامشاه دوران<sup>۳</sup> این زینلخان که در تاریخ احمدشاهی به نام زینل بیگ آمد است، احتمالاً از مردم هزاره و شیعه بوده است.

 ۱. این سخن تاکنون بین مردم گفته می شود که یک نفر پیش نماز ۱۲ سال در مسجد... پیشوای مردم و امام جماعت بود و فتوا می داد و امر و نهی می کرد، بعدها معلوم شد که او یکی از جاسوسان ورزیده انگلیس بوده است.
 ۲. تاریخ حکایات و احوال حکمرانان افغان، عبدالکریم بخارایی، صص ۲ و ۵، چاپ استانبول، او در سال ۱۲۳۳ در افغانستان آمده است. حاج زینالعابدین شیروانی «حقوق دیوانی بامیان را هفتادهزار مثقال نـقره گـفته است».<sup>۱</sup>

همان طور که گفته شد، تعصبات مذهبی در عصر سدوزایی تشدید شد و در تشدید آن انگلیسی ها دست داشتند. ستوان هنری پاتنجر انگلیسی در سفرنامهاش مینویسد: «بلوچ ها نسبت به شیعه نفرت و دشمنی دیرینه دارند و چنان تحت تأثیر این عقیده هستند که اگر کسی با دین مسیحیت در بلوچستان ظاهر شود، خطر کمتری از شیعه بودن دارد».۲او در آخر آرزو میکند که این تعصبات شدیدتر شود.

در بحر الفواید آمده است: «سران هزاره با مردم افغان اندری و توخی برای جزئی مطلبی طرف نزاع و جدال بودند، امرای افغانستان آن قوه و قدرت را نداشتند که آتش فتنه و قتال را خاموش کنند و یا رعایا به اوامر آنها اعتنایی نماید».<sup>۳</sup>

در تاریخ احمدشاه درانی آمده است: «ملک کفار سیاه پوش<sup>۴</sup> به فاصلهٔ یک صد تا صد و بیست [مایل] از پیشاور در جانب کوهستان شمالی افغانستان از قرب ملک یوسفزایی شروع شده... افاغنه و شیعیان ملک هزاره همیشه با این اقوام جهاد می نمایند و زنان ایشان را که خیلی شکیل و خوش سیما هستند اسیر و با آن ها ازدواج می کنند».<sup>۵</sup>

«در اواسط قرن ۱۹ در زمان سیاحت «فریه» هزارستان درواقع به کلی مستقل بود و فقط از رؤسای و یا سرداران خود اطاعت میکردند، هرچند از طرف امرای افغانستان مخصوصاً یارمحمّدخان الگوزایی حاکم هرات تشبثاتی برای تسخیر آنان به عمل میآمد».<sup>ع</sup>

حاج زینالعابدین شیروانی، در سال ۱۲۱۱ ه. کابل و بامیان را سیاحت کرده و از نزدیک مردم هزاره را دیده است، مینویسد: «هزاره طایفهای است مشهور و در افواه و السنه مذکور، امتی بسیار و قـومی بـیشمارند. طـول مـلکشان دومـاهه راه است و عرضش بعضی دون بعض از سه مرحله تا ده مرحله میشود و محدود است از مشرق به ولایت چترال<sup>۷</sup> و از جنوب به کشور زابل و کابل و از شمال به ارض تخارستان و

جمیع بلادش کوهستان و در غایت برودت و زراعت در آن ولایت در کمال قلت و اکثر مأکولات شان گوشت و ملبوسات شان پشم و قلیلی کرباس است و نمک در آن دیار کم و آبش گوارا، از کثرت و عدت آن جماعت سخنان عجیب شنیده شده است، امّا آن چه به تحقیق رسیده است گویا پانصدهزار خانوارند. عموماً مذهب امامیه دارند و قریب بیست هزار طریق (اسماعیلی) سپارند و تقریباً دوازده هزار خانه طریق ابوحنیفه را به عمل آرند، عموماً جبلی و مردمی اند جنگلی، امّا طایفه شجاع و دلیر و مهمان نوازند و در آن شیوه ممتازند، راقم چندگاه در میان ایشان بوده و با ایشان معاشرت نموده است. دهزنگی (دای زنگی) و ده کندی (دای کندی) نام دو طایفه است از طوایف هزاره،

امت عظیم و گروه بی ترس و بیماند. مسکن ایشان در جبال شیامخه واقع، هـمگی شیعیمذهب و جبلی مشربند. هر دو طایفه قریب بیستهزار خانه دارند.<sup>۲</sup>

اسامي عمده ترين طوايف هزاره

در کتاب درة الزمان مینویسد: دیزنگی شامل عشایر ۳۰گانه میباشد به این شرح: شاهی، لکزی، موقدم (مقدم)، زاهیدم، خواجه احمد، بابهجی، بهادرک (باتورک) اسمل، کاره، قدم، خوش آمد (خواجه احمد)، بچهغلام، شاخه، قوم برفی، مراز، یاری، نیکه، شاه مزید، الله قلی، بوبک، مرکه، حیدربیگ، چوچی، غلام علی، نجیب علی، چنغری، سهپای (شهرستانی)، قره قول دغی، محمّد خواجه، دوله، سادات؛ و دایکندی شامل عشایر ۲۷گانه بوده به این شرح: چاوشی، خوشک، بیگ علی، میر هزاره، پیرقلی، تاجک، فهرستانی، فرستا (پیرستا)، اوسمه، موشان، تر موش، تیرکشته، قوم علی، خدی (قودی) وسترگی، بودک، دوده، ساربان، پیر علی، قلندربیگ، دولت بیگ، روشن بیگ، خوشحال بیگ، شادی، سونه، چالک، درگوش، سادات.

بهسود شامل عشایر ۳۴گانه: میربچه، درویشعلی، برجیگی، مقصود، چکانه، دوستدار، شیرداد، بایان، میرچهلتن، بهادر، بابک (بابکه)، میزه، مهرک (مامورک) عوض، راموز، بهبود، جمبود، خاشه، مرید (مزید)، غیبعلی، قمرعلی (قنبرعلی)، تیزک، تومان، بختیاری، عبدالخالق، سادات، بوالهوسان (بوالحسن). یکهولنگ شامل، انده، رستم، تکنه و سادات بوده است.

- ۱. بستان السیاحه، حاج زین العابدین شیروانی، گلشن ۲۷، حرف «ه.»، ص ۶۴۲. ۲. بستان السیاحه، ص ۳۲۱.
- ۲. درة الزمان في تاريخ شاهزمان، عزيزالدين وكيلي فوفلزايي، چاپ كابل، ص ۴۴۵.

محمّد تقیخان، اقوام عمدهٔ هزاره را چنین شمرده است: زاولی، مالستان، بنیادخان، اجرستان، عبدالعلیخان، قلندر، مسکه، آته، ازدری، باغ چری، پَشی، شیرداغ، سردار شیرعلی، ارزگان، مشعلخان، محمّد خواجه، گلستانخان، چهاردسته، فیض محمّدخان، الودینی، قرهصوب، رجبخان، بهسود، شاهابراهیم، خواجه میری، محمّد نعیمخان، گزاب، حاجی محمود، چوره، چهارشنیه، افیضلخان، دایکندی، سردار محمّد عظیمخان دیزنگی، میر یوسفبیگ، یکهولنگ، میرایلخانی.<sup>۱</sup>

برای اطلاع دقیقتر از اسامی طوایف هزاره به بخش سوم این رساله مراجعه فرمایید.

### فضيلت خان هزاره

او یکی از خوانین بزرگ هزاره بود که ریاست هزارههای غزنی را به عهده داشت و در کتاب درة الزمان دربارهٔ او چنین آمده است: «در زمرهٔ حکام محلی از قوم هزاره یکی فضيلت خان يوده است به نواحي علاءالدين، خواجه عمري و تنه خاتون غزني در سال وفات احمدشاه و جلوس تيمورشاه فرمان برقراري او از حضور شهزاده اسكندر آخرین فرزند احمدشاه در زمانی که به عهده امارت کابل و هندوستان اشتغال داشت، شرف اصدار یافته است و معلوم است که در دورهٔ تیمورشاهی و زمانشاهی نیز همان شخص (فضیلتخان) بدین عهده دوام داده است و چون به قرار قانون دورهٔ امبراتو ري درّاني، حکومت محل به هر کس که سير ده مي شد، بعد از او به وارث همان شخص تعلق میگرفت. بدین استناد می توان گفت که مناطق مذکور در عصر زمانشاه به خود فضیلتخان و یا اولادش تعلق داشته است. اینک متن فرمان شهزاده سکندر ناب السلطنه احمدشاه که در سال ۱۱۸۶ در کابل تمکن داشت. «الملک لله – حکم نايب السلطنه همايون شد آن كه بر شفقت و مرحمت نواب جهانباني و عنايت بلانهایت بندگان صاحب قرانی دربارهٔ عالیجاه رفیع جایگاه «فضیلت خان هزاره» که درین ولا ذرهٔ [ذرهای] از مراسم نواب جهانبانی شامل حال و کافل آمال مشارًالیه گر دیده از ابتدا شش ماه هذه السنه میمونه لوی پیل ترکی که عبارت از سال فرخنده فال نهنگ فارسی بوده باشد مومی الیه را به رتبه رفیعه حکومت علاءالدین و اسلام و خواجه عمري و تنهخاتون سرافراز و ممتاز فرموديم تا به نوعي كه بايد و شايد از

گنج گوهر دانش، محمّدتقى خان، تهران، ج ٢، ص ٣٥٥.

جوهر کاردانی او سزد و آید به لوازم و مراسم شغل مذکور قیام و اقدام داشته در سرپرستی احوال فقرا و مساکین و عجزه آن سرزمین لازمه اهتمام و اجتهاد به عمل آورده متوجه رعایا و برایا و متوطنین آنجا باشد و مالیه دیوانی را وصول نموده به سر کار برساند. مقرر آنکه رؤسا و کدخدایان و ریش سفیدان و ملکان و اعزه و اعیان و کلانتران ایلات و رعایا و برایای محال مزبور عالی جاه مذکور را حاکم بالاستقلال خود دانسته مالیهٔ دیوانی را به عالی جاه مذکور رسانیده حجت او را فرط اعتبار دانند و از سخن و صلاح او بیرون نروند. سنهٔ ۱۱۸۶ ه.»

یکی دیگر از خوانین بزرگ هزاره جاغوری در این زمان صافی سلطان بوده است. محمّد حیات افغان مینویسد: هزاره ها بزرگترین رئیس خویش را سلطان گویند. طبق حکایت سینه به سینه که پیرمردان محل صحبت میکنند، بزرگان و خوانین هزاره در محله «دیگدان مامه» اجتماع نموده، صافی بیو را که از مردان بزرگ و نیکنام بود به رئیسی و سلطانی خویش برگزیدند. صافی بیو (بایان) بن عالَم بیگ بن انگوبیگ بن دولت بیگ از قوم اوقی بود، برادرانی به نام های: شاه مراد و زوارشاه داشت. او در سال ۱۲۱۴ ه. از دنیا رفت و در قبر ستان خوانین در سنگ ماشه جاغوری به خاک سپرده شد و اشعاری در لوحهٔ سنگ قبر او حک گردیده است که دو فرد آن چنین است:

**جون که** زوار رضا از صدق و ایمان است این صافی سلطان ابن عالمبیگ دوران است این در سال ۱۲۱۲ ه. که زمان شاه درّانی از هرات به سوی کابل مراجعت کرد و از هزارستان عبور نمود وقتی به جاغوری رسید، ریاست و سروری صافی سلطان را تنفیذ نمود.

عزیزالدین وکیلی فوفلزایی در اینباره مینویسد: چون عشایر هزاره تحت ریاست یک نفر زعیم خود نظر به کردار و اخلاق و عادات و رسوم محلی آنها خوبتر میتوانست گذاره نماید، شاهزمان لازم دید برای اداره و نظم و نسق هزارستان، از خود آن طایفه برحسب استرضا اوشان کسان باکفایت را مقرر دارد. حکام قومی هزاره بیش از چند نفر بودند و از عصر احمدشاه اربابان و متنفذین آن ولا محسوب میشدند ولی فردی که مقام خانی و لقب سلطانی و حکومت کل حاصل کرد، صافی سلطان هزاره بود

صافي سلطان (صافي بيو)

درة الزمان في تاريخ شاهزمان، ص ۲۴۴.

و از عصر تیمورشاه بدان منصب برقرار شده و دو سال قبل زمانشاه نیز بر اساس احکام پدر، عهد سلطانی هزاره جاغوری را بر وفق فرمان گذشته حکم امتداد داد. ولی طوایف تحت اثر او که آوازه اغتشاش پنجاب (پنجاب هند) و هرات را شنیده بودند از حکم صافی سلطان و غیره رؤسای خویش سر باز زدند و چون هزاره ها از پرداخت حقوق دیوانی سرپیچی کرده بودند، زمانشاه در سال ۱۲۱۲ ه. در هنگام مراجعت از هرات در عرض راه ضمن وارسی ولایات هزاره، شخصی که برای انجام تعهدات صافی سلطان بن عالَمبیگ بود و زمانشاه نامبرده را به حیث سلطان طوایف: عطایی (آته)، باغوچری، پشهای و یزدری و کره ی (گری) جاغوری مقرر کرد و کما فی السابق او را به عهده حکومتش برقرار گذاشت.<sup>۱</sup>

متن فرمان شاهزمان چنین است: «اعوذ بالله تعالی حکم همایون شد آن که چون قبل از این عالی قدر صافی سلطان هزاره جاغوری حسب الرقم قدر توأم سلطان خلد آشیان (تیمورشاه) لا زال برهانه به رتبه سرکردگی طایفه عطایی و باغوچری و پشهی و یزدری و کرهای جاغوری سرافراز بوده در این وقت عالی قدر مشارًالیه به عرض اشراف رسانیده استدعای امضای رقم مبارک نمود، لذا عرض و استدعای او را مقرون به انجاح و از قرار شرح رقم سلطان مبرور عالی قدر صافی سلطان را به رتبه سرکردگی طوایف هزاره عطایی و باغوچری و پشهی و یزدری و کرهای جاقوری مذکور سرافراز فرمودیم که به سرپرستی و ایالت و استمالت طوایف مزبور قیام و اقدام می نموده باشد، طوایف هزاره مذکوره عالی قدر صافی سلطان و سرکرده بالاستقلال خود دانسته از سخن و صلاح حسابی او بیرون نروند، شوال ۱۲۱۰ هجری».<sup>۲</sup>

ظاهراً از صافی سلطان دو پسر به نامهای حسن خان و علی محمّد باقی مانده بود که اولی به خانی و ریاست کل و دوّمی به ریاست قوم چهاردسته برگزیده شدند.<sup>۳</sup> متن فرمان شاه شجاع برای حسن خان سلطان جاغوری و علی محمّدخان سلطان، چهاردسته جاغوری:

«اعوذ بالله تعالى حكم همايون شد آنكه بنابر الطاف موفور شاهانه و اعطاف گوناگون خسروانه در باب حسنخان هزاره در اين و لا پرتوى از انوار خورشيد مكارم خاقانى ضياء روزنه كاشانه او شده از ابتدا هذه السنه مباركه توشقان ييل، سال خرگوش

۲. همان.

۱. همان، صص ۴۴۱ و ۴۴۲.

۳. على محمّد سلطان بسر صافى سلطان در سلخ رمضان، ١٢٢٩ ه. از دنيا رحلت كرده است.

او را درعوض مرحوم صافی سلطان والدش که فوت شده به رتبه خانی چهاردسته سرافراز مواجبی که در وجه والدش مطابق و کماکان در وجه او پرداخته و برقرار فرمودیم که هر ساله مواجب خود را به دستور والدش بازیافت نموده به تقدیم خدمت دیوانی قیام نماید و نیز علی محمّدخان هزاره را به رتبه سلطانی چهاردسته سرافراز و مواجبی که از سابق داشته و در وجه او برقرار دانسته احدی را به امور آن و لا دخل و رجوعی نیست مقرر آن که خوانین و کدخدایان و رعایای هزاره جاغوری از تاریخ هذا عالی جاه حسنخان مشارّالیه را خانخان چهاردسته بالاستقلال خود دانسته عالی جاه علی محمّدخان را سلطان و از سخن و صلاح حسابی آن ها بیرون نروند، سنهٔ ۱۲۲۱ هجری».<sup>۱</sup>

درة الزمان في تاريخ شاهزمان، ص ۴۴۳.

بخش هفتم **براره بای خراسک**ن ، راره **بای خراسک**ن

مقدمه

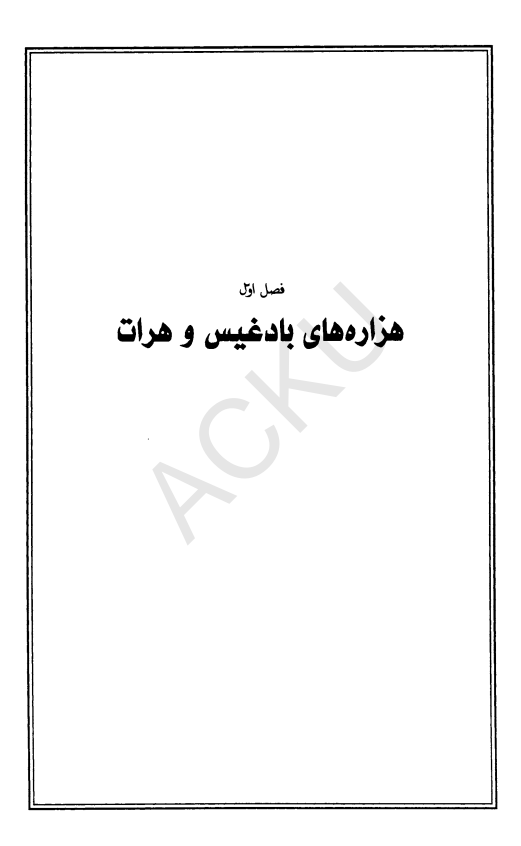
منظور از هزارههای خراسان، هزارههای حنفی، هرات، قلعه نو، بادغیس، غوریان، کوسویه (کهسان)، باخرز، سرخس و تربت جام است که یکی از چهار طایفه اویماقیه را تشکیل میدهند.

هزارههای خراسان در گذشته به نام «دایزنیات» یاد می شدند و با هزارههای مرکز افغانستان از یک تبار می باشند و تاکنون بسیاری: آداب، رسوم، سنن ملی خویش را حفظ کردهاند، لکن به خاطر مجاورت طولانی با برادران اهل سنت تغییر مذهب داده و با آنان خویشاوندی پیداکردهاند.

هزاره خراسان مردمیاند: شجاع، سلحشور، مقاوم، زحمتکش، جوانمرد، مهماننواز، غیور، پاکنهاد، صادق، درستکار، متدین و از بسیاری از رذایل اخلاقی و مفاسد اجتماعی برکنار و عموماً میهنپرست که در راه استقلال و آبادی کشورشان جانفشانیها کردهاند و مردان بزرگی در میانشان به ظهور رسیده، تاریخ غنی و پر از فراز و نشیب دارند.

این بخش به دو قسمت تقسیم می شود: قسمت اوّل آن از تاریخ هزارههای هرات و بادغیس سخن میگوید و قسمت دوّم آن از هزارههای خراسان ایران و هر دو قسمت به چند فصل تقسیم میگردد.





# اطلاعات کلی و مختصر

نفوس جمعیت هزاره بادغیس و هرات در حال حاضر به چهارصدهزار نفر تخمین می شود قریب نصف جمعیت بادغیس را تشکیل می دهند. روستاهای اطراف قلعه نو مرکز ولایت و ولسوالی کشک بیشتر از این مردم است و قلعه نو که در زمان خویش یکی از دژهای مستحکم نظامی بوده، توسط درویش علی خان هزاره و آغای سلطان هزاره بنا شده است.

ولایت بادغیس بخشی از «غرجستان تاریخی» است و مرکز آن قلعه نو که فعلاً بازارچهای است دارای تقریباً ۵۰۰ باب دکان، ۱۱ باب سرای، یک شفاخانه و یک باب لیسه و یک مکتب متوسطه برای دختران. اما در شهر هرات فعلاً هزاره دای زنیات بسیار اندک است ولی در گذشته تعداد قابل توجهی از ایس مردم در نفس شهر زندگی می کردند که بعضاً در زمان یار محمّدخان الگوزایی، فرمان روای وقت هرات، و یک گروه دیگر در زمان پسر او سعید محمّدخان از شهر بیرون رانده شدند و یا به قتل رسیدند و در اطراف هرات در گذشته در نواحی غوریان، کوسویه و کرخ تعداد قابل توجهی هزاره زندگی می کردند که امروزه اولاده همان ها که بیشتر دورگه شده اند، به طور پراکنده مشاهده می شوند، امّا هزاره خالص چندان باقی نمانده است.

### هزارههای شیعی

یک نفر پژوهشگر تاریخ روستاهایی را در ولایت هرات مشاهده کرده است که ساکنین آنها به طور یک دست و یا به شکل مخلوط هزارهاند و با آن که ارتباطشان با هزارستان قطع گردیده، امّا تاکنون اعتقادات مذهبی خویش را حفظ کردهاند. از جمله در روستای «رباط هزاره» از توابع انجیل ۴۵ خانوار در روستای «جنگان هزاره» نزدیک غوریان ۲۷ خانوار و در «قلعه سعید» ۲۰ خانوار و در «قلعهقنات» ۲۲ خانوار هزاره زندگی میکنند و اینها غیر از هزارههای شیعی شهر هراتاند و غیر از هزارههایی هستند که در زمان ظاهرخان در اطراف هرات زمین خریده و ساکن شدهاند.

اقتصاد

زندگی هزاره های بادغیس به کشاورزی و دامداری متکی است. کاشت گندم، جو، حبوبات، پخته، تنباکو، صیفی جات در میانشان رواج دارد. از حیث زمین آبی در مضیقهاند، اما دیمهزارهای نسبتاً وسیعی دارند و به خاطر اینکه زمین بادغیس مرطوب است و دارای شبنم میباشد، بعضی از دیمهزارها بسیار خوب حاصل میدهند و یک سیر بذر دیمه تا ۴۰ سیر محصول داده است، کلاً ولایت بادغیس از حیث زراعت آینده درخشانی دارد و اگر مردم همت کنند میتوانند زمینهای زراعی خویش را بسیار توسعه دهند.

دامداری در ولایت بادغیس بسیار رونق دارد. طبق یک احصائیه این ولایت در سال ۱۳۴۹ دارای ۱۳۹۳.۰۰۰ رأس گوسفند عادی، ۴۷۳.۰۰۰ رأس قرهقل، ۲۸۷.۰۰۰ رأس بُز، ۱۰۴.۰۰۰ گاو و گاومیش، ۳۸.۰۰۰ مرکب، ۱۴.۰۰۰ شتر، ۱۶.۰۰۰ اسب بوده است. نژاد گوسفند بادغیسی معروف است.

کوهها در گذشته از درختان مختلف مخصوصاً درخت ارچه و پسته انبوه بوده است. وقتی سپاه نادرشاه از بادغیس گذشت، عدهای از آنان توسط جانوران درنده این منطقه مقتول و یا مجروح شدند، و از طرفی هم سپاهیان به شکار حیوانات حلالگوشت پرداختند و آنقدر آهو شکار کردند که بازار گوشت فروشی کساد شد، امّا امروزه از انبوهی درختان کاسته شده است و اگر برای جلوگیری از مصرف بی رویه جنگلها و قطع درختان پسته فکری نشود، به زودی کوها از هر نوع درخت و درختچه تهی خواهد شد. بخشی از اقتصاد مردم از طریق جمع آوری پسته کوهی تأمین می شود.

سومین رکن اقتصاد این مردم را صنایع دستی تشکیل میدهد از قبیل انواع: قالی، قالیچه، گلیم، نمد، بَرَگْهای عالی که زنان هزاره در بافتن آنها مهارت بسیار دارند.

**فرهنگ** متأسفانه به خاطر وجود تفکر فاشیستی و اِعمال تبعیض از سوی مأمورین دولت نسبت به اقلیتها و به خصوص به مردم شریف هزاره، این مردم از نگاه فرهنگی عقب ماندهاند. طبق نوشتهٔ بصیراحمد دولت آبادی، در سال ۱۳۴۹ ه. در ولایت بادغیس جمعاً ۵۵ باب مکتب، ۶/۳۰۸ نفر متعلم و ۱۵۳ نفر معلم وجود داشته و در همان سال از مجموع ۵۴/۷۰۰ کودک بین ۷ تا ۱۲ ساله فقط ۱۲ درصدشان مشغول تحصیل بودهاند.

مدارس دینی بادغیس به طور دقیق برایم معلوم نیست، یک مدرسه دینی که در آن حدود ۶۰ نفر طالب علم مشغول به تحصیل بودند در منطقه «پده» دایر بوده است و از روحانیان مشهور هزاره از شخصیتهای ذیل می توان نام برد.

۱\_مولوی سعدی از قوم بهسود، مدت ۱۴ سال در مدرسه جامع هرات تحصیل نموده است و فعلاً مدرس مدرسه «محمّدحسن صالحی» است و کتابهایی تألیف و منتشر نموده است، از جمله:

> ا ــ فقه قدری، ۲ ــ رساله التوحید، ۳ ــ افغانستان انقلابی، ۴ ــ ترجمه بخشی از تفسیر جواهر العلوم و غیره.

۲\_مولوی محمّد یعقوب، ساکن «پده» از قوم دایزنگی، ۱۲ سال در هند تحصیل نموده است و فعلاً مدرس است.

۳\_مولوی خدابخش، ساکن «پده» او نیز از قوم دایزنگی است و بیشتر تحصیلات خویش را در هند به پایان رسانده است.

هزارههای بادغیس و هرات تماماً به زبان دری (فارسی) صحبت میکنند با لهجه هروی، امّا با وجود این، واژههای زیادی از گویش هزارگی در زبانشان باقی مانده است، که این خود بیانگر پیوند نژادی و فرهنگی آنان با هزارههای مرکزی میباشد.

هذهب همان طوری که قبلاً اشاره شد، هزاره های دای زنیات، مردمی اند مسلمان و پاک اعتقاد و در دینداری راسخ و استوار و پیرو فقه حضرت امام اعظم ابو حنیفه. اینان در سابق شیعه بودند که در اثر مجاورت طولانی با اهل سنت به تدریج به تسنن گراییده اند و ایس گرایش احتمالاً ۳۰۰ سال قبل بوده است، زیرا؛ در سال ۱۱۴۰ که نادرشاه، بغداد را تسخیر کرد، در میان سپاهیان او گروهی از عساکر هزاره از مردم دای زنیات حضور

شناسنامه افغانستان، بصيراحمد دولت آبادی، قم، ۱۳۷۱، ص ۱۶.

6. Kunda

7. Qalmany

داشتند که اینان به اتفاق سایر هموطنان افغانی خویش از محضر نادرشاه تقاضا نمودند به آنان اجازه دهد به زیارت حضرت امام اعظم در بغداد مشرف شوند. اسامي عمده اقوام هزاره دايزنيات جمشیدی که دارای جمعیت بسیار بوده و گاه مستقل از هزاره ذکر شده است. برنقری<sup>۱</sup> دارای ۱۸۰۰ نفر در ده کوچه. قهقه دارای ۱.۵۰۰ نفر. كندلان داراي ۱.۵۵۰ نفر. بای بغه دارای ۵۰۰ نفر در مناطق گل چقه، درهٔ جوال، آوباریک و آبگری زندگی م کند. دای زنگی در مناطق کو کجائیل و برنقری زندگی می کنند و حدود ۸۰۰ نفرند. برات ۳۰۰ نفر در درهٔ چیغیل و قلعه چیغیل. گودر<sup>ه</sup> دارای ۴۰۰ خانوار و اصالتاً از دایکندی اند. کنداع دارای حدود ۶۰ خانوار و اصالتاً از دای کندی اند. قُودِيْ (خودي) در حدود ۳۰۰ خانه در پشته گودرآب و مالمنجي. قلمنی ۷ در حدود ۴۰۰ نفر. لاغرى داراي ٣٠٠ نفر در دهستان بيكو جل. ايسمبغه^ در كوكجائيل تعدادشان نامعلوم است. مامکه در حدود ۸۰۰ نفر. جعفري در حدود ۱۶۰ نفر. قبچاق در حدود ۱.۵۰۰ نفر. خواجه (سادات) که جمعیتشان نامعلوم است و اغلب در میان دیگر طوایف زندگی می کنند و عدهای از آن ها در «نکو دری» ساکنند. عبدل (عبدالعلی) در دهنه اسماعیل، ادریس، تو تک، یخک در دره هزارمیشی که جمعیتشان معلوم نیست. علاوه بر این ها در مناطق: گلخانه، لاغری، چشمهدزدک، ترق، چارسنگی نزدیک مرز ترکستان، خواجه سرخیان، کنج مرغاب، جوی خاصه، چیچکتو و غیره جمعیت کثیری از طوایف هزاره زندگی میکنند و «قبلعه نیریمان» 4. Baybuah 5. Godar 3. Kondalan 2. Qahqahah 1. Borangary 8. Esimbuqah

زیارتگاهی است که به عقیده عوام هزاره جای نقش «سم دلدل» حضرت عـلی در آنجا مشاهده می شود و این عقیده از دورانی که اجدادشان شیعه بوده است، به یادگار مانده است.

قلعهپیر، یکی دیگر از قلاع تاریخی این مردم است که فعلاً در میان جـنگلهای ارچه قرار دارد و در گذشته یکی از دژهای مستحکم بوده است.

**روابط با سایر اقوام** هزارههای دایزنیات با طوایف: تیموری، فیروزکوهی، تایمنی، ازبک و ترکمن روابط حسنه دارند. جنگ و نزاع به ندرت در میانشان اتفاق میافتد و تعصب نژادی کمتر به چشم میخورد، ازدواج میان اینان با دیگر طوایف رواج دارد.

## تبعیض از سوی رژیمهای حاکم

ما تصور می کردیم که رژیم آل یحیی تنها در حق هزاره های شیعی ظلم و ستم روا داشته، در حالی که این تصور باطل است بلکه آن رژیم در حق همهٔ اقوام غیر پشتون و به خصوص در حق غیر آریایی ها از هیچ نوع ظلم و ستم دریغ نمی ورزید و آن چه دربارهٔ هزاره های سنی، طوایف ازبک، ترکمن و اویماقیه انجام داده است از غصب زمین گرفته تا رشوه ستانی و اخاذی، کم تر از بیدادی که دربارهٔ شیعیان انجام داده اند نبوده است.

باری، هزاره های بادغیس از هر جهت مورد بی مهری قرار گرفتند و در این جا نیز مانند هزارستان وقتی کارد به استخوان می رسید مردانی ظهور می کردند و دست به اسلحه می بردند و بر ضد دولت قیام می کردند تا به شهادت می رسیدند. یکی از این جوان مردان غیور «فیضک هزاره» است که تاکنون نام او در بعضی مجالس و محافل ذکر می شود. این مرد در خانواده فقیر و گمنامی به دنیا آمد. عمرش به سختی گذشت، در جوانی در خانه یک نفر از اربابان محل کار می کرد و چون ارباب مزدش را نپرداخت، او به ناچار دست به اسلحه برد و ارباب را کشت و به کوه برآمد و گروهی از ناراضیان دور او را گرفتند و کارشان بالا گرفت و بر ضد دولت و زورگویان وارد عمل شدند. به قسمی که رژیم ظاهرخانی برای کشتن فیضک صدهزار افغانی جایزه تعیین کرد و دولتیان سخت مستأصل شده بودند. ساحه عمل فیضک از هرات و بادغیس تجاوز نموده، گاه تا نواحی قندهار می رسید، سرانجام این جوانمرد عیار پیشه که در

## قیام بر ضد رژیم الحادی

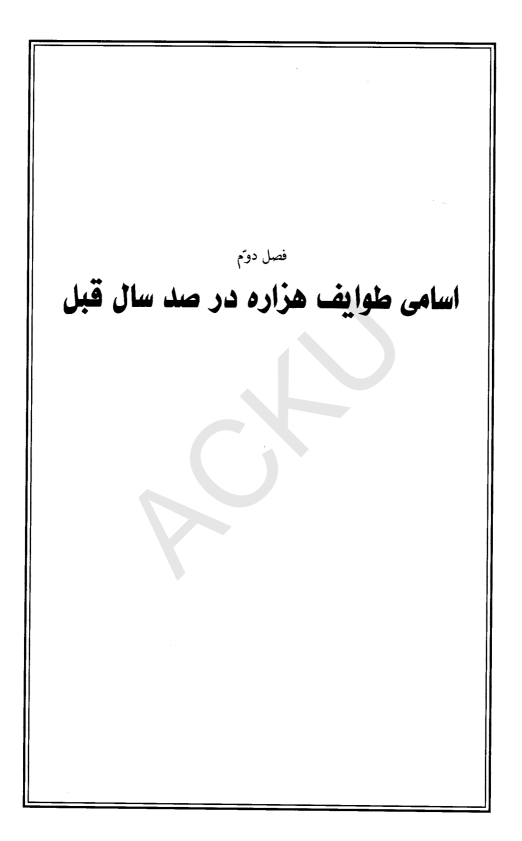
هزاره ها در طول تاریخ بارها بر ضد استعمار و اجنبی مبارزه کرده اند و از وقتی که رژیم مارکسیستی در کشور بر سر قدرت آمد، هزاره همراه با دیگر مردم بادغیس در اوایل سال ۱۳۵۸ ه.ش. قیام کردند و در دوم حمل همین سال مرکز ولایت را متصرف شدند و قریب ۷۰ تن از خلقی ها و پرچمی ها را به جزای اَعمال ننگین شان رساندند و خود نیز شهدای بزرگی در راه خداوند تقدیم داشتند. از آن تاریخ به بعد همواره با نیروهای دولتی و بعداً با نیروهای اشغالگر روسی در نبرد بوده اند و هرگاه و بیگاه ضرباتی به آنان وارد می کردند که خود تاریخ جداگانه دارد. برای نمونه در تابستان ۱۳۶۲ جنگی میان مجاهدین و قوای روسی در منطقه «پِسْتَه لِیق» درگر فت و آن منطقه شدید اً بمباران شد و مجاهدین پنج عراده تانگ روسی را به آتش کشیدند و تعدادی از عساکر دشمن را به دَرَک فرستادند و از این قبیل درگیری ها همیشه و جود داشته است.

در اینجا بد نیست از یکی از دلاورمردان این خطه یاد شود و او شهید نیک محمّدخان معلم بود که نامش لرزه بر اندام قوای روسی می انداخت. شهید نیک محمّد از قوم مامکه قوماندان و فرمانده شجاع، متین، متدین، آزاده، مدیر و مدبر که در تاریخ ۶۸/۲/۲۷ به شهادت رسید و در شهادت او بسیار چشم ها گریست و بسیار قلب ها افسوس خورد و او در راه آزادی وطن و اتحاد اقوام خدمات صادقانه ای انجام داد، روحش شاد.

دیگر از قوماندانان هزاره بادغیس از غلام یحییخان و قوماندان عبدالاحدخان که هر دو از مردان شجاع و دلاور این خطهاند، می توان نام برد.



۱. این طایفه کلان و رئیس بایها بوده است. هزاره بایان ابتدا در جوی خاصه و کنج مرغاب واقع در دره مرغاب سکونت داشتند که از آنجا توسط افغانها بیرون رانده شدند و در چیچکتو (Chechaktu) ساکن شدند و مدتی در «نقرههرات» و بعداً در خواجهسرخیان ماندگار شدند. چیچکتو، نام منطقهای است در بادغیس. چیچک در زبان ترکی\_مغولی به معنی گل است و چیچکتو به معنی گلستان و گلزار.





می فرستند، گفته می شود که تمام چپن های رنگ روشن در قلعه نو تولید شده و در هرات فروخته می شوند. برگ برای ساختن چپن عادی و لباس گرم به کار می رود. قوای عسکری در دوران زمستان از آن کار می گیرند، که هم ارزان و هم قابل شست و شو است. لباس گرمِ برگ به کمیسیون سرحدی داده شده که بسیار مورداستقبال قرار گرفت.

هزارهها همچنان نمد تولید میکنند، ولی کیفیت نمدشان از نمد ترکمن پایین تر است. در ساختن پارچه خیمه و خرگاه و ساختن جوال نیز مهارت دارنـد. پـوست گوسفند برای پوستین به هرات صادر میکنند. روغن یکی دیگر از اقلام صادراتی شان هست.

قوای نظامی هزاره عین قوای جمشیدی قبل از ۱۸۸۶ م. بود. تعداد هر قبیله حدود ۵۰۰ سوار ذکر گردیده است.۱

هزارهها در قدیم در بسیاری از نواحی هرات پراکنده بودند، امّا فـعلاً بـیشتر در نزدیک قلعه نو زندگی میکنند، میرزا سراجالدین بخارایی مینویسد: «اطراف هـرات تمام افغان مالدار و هزارگان گوسفنددار، منزل و سکنا دارند».۲

هزاره ها مردمی اند میهن پرست و در تمام جنگهای ضد استعماری شرکت کرده اند، از جمله در جنگ «میوند» ضربات سختی به نیروهای انگلیس زده اند. در مجلهٔ غرجستان، شمارهٔ ۱۲، صفحهٔ ۴۶ آمده است: محمّدخان هزاره و فتح الله فیروز کوهی با سواران دلیر هزاره و فیروز کوهی به کمک سردار ایوبخان شتافتند تا در جهاد ملی ضد انگلیسی سهم بگیرند.

۲. تحف اهل بخارا، میرزا سراج الدین بخارایی، چاپ اوّل، ص ۱۴۴.

گزارش تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس.

مجموع هزاره های قلعه نو به ۳.۸۵۵ خانوار می رسند، در جدول «دیورند» مجموع آن ها ۴۵۰۲ خانوار ذکر شده است. طایفه زی مات به نام های زیدمات و زری مات نیز یاد شده است. قبایل: مامکه، فرستا، کاکه، بابکه، لاغری، کندلانی، ایسم بغه در اصل از دای کندی و بقیه عمدتاً از دای زنگی اند.

| -                   |                |
|---------------------|----------------|
| نام رئيس شان        | نام طايفد      |
|                     | اويمات (زىمات) |
| ارباب على قلى مختار | ميركشن         |
| ارباب رستم          | آغاصفي         |
| ارباب عبدالقادر     | قرغليتو        |
| ارباب احمد          | روزى           |
| ارباب سعيد احمد     | مینگک          |
| ارباب محتد          | مامه شاهی      |
| ارباب کریم          | زينگر          |
|                     | سعيدي محمود    |
| ارباب بچەحاجى       | غورياني        |

طايفهٔ دایزنگی به شاخههای ذیل تقسیم میشوند:

سلطان مرتضیخان رهبر و بزرگ تمام طوایف یادشده است که مرد بانفوذ میباشد و در درهٔ آوکمری نزدیک قلعه نو سکونت دارد و در خارج آبادی نزدیک راه جنوب خانه بزرگی دارد که در آن خانه زندگی میکند.

| نام طايفد | نام رئيس شان       |
|-----------|--------------------|
| كورەيى    | ارباب حقنظر        |
| أغاصوفي   | ارباب باىمحتد      |
| زىمراد    |                    |
| زىسوار    | ارباب امیرالله بای |
| زىبرھان   | ارباب محمّدبیگ     |

طایفهٔ «برنقری» که نیز از دایزنگی است به شاخههای ذیل تقسیم میشود:

طایفه «زیمات» و «برنقری» از نسل دو برادر و پسرعموی هم هستند.

| نام طايفه   | نام رئيس طايفه  |
|-------------|-----------------|
| اوگذشت      | محمدعُمر        |
| خردهخانه    | حسينباتور وكيل  |
| قوم ياسان   | رباب بابەنظر    |
| قلعه خانه   | ميرزاشكور       |
| میر وک مری  | عبدالقادر       |
| خواجه اياسن | ارباب بابەنظر   |
| کمری        | اسلام قراولباشي |
| قودغى       | رحيمداد         |

طايفة «مامكه» (محمّدكه) به شاخههای ذیل تقسیم می شود:

حسین باتور وکیل از شاخه خُردهخانه رهبر همهٔ قوم مامکه است. شاخههای فرعی طایفهٔ «کاکه» از این قرار است:

بابهبیگ وکیل رهبر همهٔ طوایف «کاکه» است، این قوم زمین حاصلخیز و آب بیشتری در اختیار دارد و مالداریشان نیز خوب است. علاوه بر تربیت گوسفند، بز و شتر نیز پرورش میدهند.

لاغریها اصالتاً از هزارههای غزنی و دایکندیاند. طوایف: بایبغه، کوهکمری، عبدل، میرمیرک و بلغور تعدادشان کمتر از سایرین است. گفته میشود اینان نیز مانند دیگران دارای جمعیت بودند، ولی وقتی که هزارهها توسط «یارمحمّد الگوزایی» حکمران وقت هرات از هم پاشید، اقوام اخیرالذکر بعضی به هرات فرستاده شدند و بعضی به ایران فرار کردند.

خواجهها ساداتیاند که در قبیله قبول شده و جزو هزارهها محسوب می شوند. قبچاقها قسمت کوچکی از قبیله هزارهاند و در سورهبان (ساربان) منطقه رویه زندگی دارند.'

۱. تلخیص تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس، ترجمه محمّداکرم گیزابی، نسخه قـلمی؛ در تـذکرهٔ همایون و اکبر، صص ۱۵۲–۱۵۳، از هزاره لاغری که در بین لوگر و وردک و میدان رستم زندگی میکردهاند نام برده شده است. گروهی از هزاره لاغری در اطراف غزنی سکونت داشتند و بـعضی در دایکـندی زنـدگی میکردند، شاید گروهی از هزاره لاغری دایکندی در بادغیس کوچیده باشند.

**اوضاع جغرافیایی و اقتصادیشان در صد سال قبل** این راپورت از گزارش های مستر میتلند<sup>ر</sup>، در سال ۱۸۶۵ میلادی مطابق ۱۲۶۴ هجری شمسی تهیه شده و معلومات آن تا به سال ۱۸۸۸ م. را نیز وفق داده شده است.

## موقعيّت جغرافيايي

هزارههای بادغیس بین جمشیدیها در غرب منطقه قادس و فیرزوکوهیها در شرق واقع شده است. منطقه حدود «سربند» هر دو شاخه «آقرباط» و «کشک» در اختیار هزارهها است. این منطقه بین کوتل «زرمت» و «نرهتو» واقع است که مانند دهستان «نگار» و «رباط» و غیره را شامل می شود. سرحد جنوبی قبلعه نو باریکه کشکه و کوهستان بند «لومان» است. تمام ساکنین لومان هزارهاند. به طرف شمال «درهٔ سنجتک» که به طرف غرب قلعه نو امتداد دارد هزارهاند.

بنابر آن می توان فرض کرد که سرحد آن از «بند قبچاق» حدود شمال «یخک» شروع شده و به طرف غرب خالیگاه هزار میشی دوام می کند، از آن جا به طرف شمال غرب در کاروستان می رود که اخیرالذکر مربوط به هزاره ها است. سرحد در این جا بعد از گذشتن از دره به شرق دوام از درهٔ «مُقُور» (مُقُوّ) ۱۵۰ کیلومتر بالاتر از قلعه و قریعای که به این نام یاد می شود، می گذرد. مقور به هزاره های کاکه تعلق دارد و بالاتر از آن جایی که دره به نام «کجکی» یاد می شود، ساکنین آن فیروز کوهی اند. سرحد باز هم به طرف شمال دوام کرده و از «رود لنگر» می گذرد که با رود مقور یک جا شده، بعد با رود «درهٔ شمال دوام کرده و از «رود لنگر» می گذرد که با رود مقور یک جا شده، بعد با رود «درهٔ بام» (دره بوم) وصل می شود و به طرف «بند خاره» ادامه میابد. درهٔ بوم مربوط افغانستان محدوده شمالی هزاره های قلعه نو را تشکیل می دهد. احتمال دارد که از سال افغانستان محدوده شمالی هزاره های افغان درانی در طول سرحد مقیم شده باشند. سرزمین هزاره های قلعه نو تقریباً ۲۶۸۰ کیلومتر مربع است. شکل این منطقه معکوس منطقه جمشیدی است که به طرف شمال عریض ترین قسمت آن داود که از سال منطقه جمشیدی است که به طرف شمال عریض ترین قسمت آن در ود به با می در مربع بوده و سرحد روسیه و افغانستان را تشکیل می دهد. احتمال دارد که از سال مرور مین هزاره های قلعه نو تقریباً ۲۶۸۰ کیلومتر مربع است. معل می معکوس مرور مین هزاره های قلعه نو تقریباً ۲۶۸۰ کیلومتر مربع است. شکل این منطقه معکوس مربع بوده و سرحد روسیه و افغانستان را تشکیل داده و عرض آن در حوزهٔ جنوبی مربع بوده و سرحد روسیه و افغانستان را تشکیل داده و عرض آن در حوزهٔ جنوبی

۲. گزارش تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس، ترجمه گیزابی.

<sup>1.</sup> Maitland M. E. Dwand Majur

قلعه نو و سایر قلعههای نظامی

قلعه نو در درهای به عرض ۸۰۰ متر قرار دارد. قلعهای است بسیار بـزرگ کـه در آن مجموعهای از خرگاههای متفرق و کلبههای گِلی قرار دارد که در سال ۱۲۶۳ هجری شمسی، حدود ۸۰۰ فامیل در آن زندگی داشت. در خارج قلعه، بازاری است بهتر از بازار کشک و در حدود ۲۰۰ دکان مختلف دارد و مانند بازار کشک دو روز در هفته بازار است.

«تارکوفسکی، گ» قلعه نو را چنین توصیف کرده است: «قلعه مستحکم و بلند و بزرگی است که به آسانی ۴۰۰ تا ۵۰۰ نفر مسلح را در خود جا می دهد. دیواری که قلعه را احاطه می کند، گِلی و نیمه خراب است ولی ده ها نفر محافظین مسلح و تیرانداز در آن، جا گرفته می توانند، زیرا با سوراخ های مخصوص تیراندازی مجهز است. کوشه ها و گودال ها پیش روی قلعه ذریعه برج های بلند حمایت می شوند، در خود قلعه نیز دو جایگاه مخصوص قرار دارد که هرکدام آن ۱۰۰ تا ۱۵۰ نفر مسلح را محافظت کرده می تواند. دیوار خارجی قلعه دارای دو دروازه شرقی و غربی می باشد که ذریعهٔ برج های معین حمایت و محافظت می کردند».<sup>(۱</sup>

قلعه نو یک بار توسط جمشیدیها ویران گردیده بود، سه سال بعد در ۱۸۷۴ میلادی، در دوران محمودخان بیگلربیگی، پسر رحیم دادخان هزاره، این قلعه دوباره تعمیر گردید.۲

یکی دیگر از قلعههای مستحکم هزارهها «قلعه نرهتو» میباشد با آنکه مستحکم است، اما در مقابل قوای منظم باتوپچی مقاومت کرده نمی تواند. نرهتو، قلعه قدیمی است که بر روی تپهای قرار دارد و جای مستحکمی به شمار میرود، مانند قلعههای «میراتا» در کوههای «دهکن» دارای کنارهها میباشد که حاکم به کوتل زرمت است. قلعه موجود دیگر، در سرزمین هزارهها «قلعهمقور» است.

# اقتصادشان در صد سال قبل هزاره های قلعه نو زارع و مالدارند و مساکن شان از خیمه و خرگاه بوده، باکلبه های گلی که برای حیوانات ساخته شده است، یکجا افراشته شدهاند. گروهی از ایس مردم زندگی بادیه نشینی داشته، در داخل منطقه طایفه شان از یک جای به جای دیگر نقل

۱. تاریخ ملی هزاره، چاپ کویته، ۱۳۵۹، ص ۶۷، به نقل بادغیس و پنجده، نوشته تارکوفسکی. ۲. گزارش تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس. مکان میکنند و عموماً در وقت سرمای زمستان به قریههاشان بازمیگردند. ایس بادیهنشینان را به نام «دودی» یاد میکنند.

حاصلاتشان: گندم، جو، خربوزه، تنباکو و غیره میباشد. در نزدیک بـعضی از قریهها رشقه (یونجه) نیز کشت میشود.

پسته در حیات اقتصادی هزاره ها نقش مهم دارد. چون؛ سرزمین شان پستهزار است به مقدار زیاد پسته جمعآوری میکنند. پستهزار ها عموماً در حدود «گنداب» یا بولای و توره شیخ است. در سالی که پسته خوب به عمل آید حدود پنجاه تا شصت هزار قران از فروش سالانه آن عایدشان خواهد شد.

برای قلبه کردن از نیروی گاو استفاده می شود. گاوهای شان عموماً ریزجنه و سیاه رنگاند. از این گاوها برای حمل و نقل و سواری نیز استفاده می شود. الاغ نیز به مقدار زیاد دارند. هزاره ها حتی الامکان پیاده راه نمی روند. نظر به نفوس، این مردم تعداد گو سفند و بز بیشتر دارند، در حالی که تعداد شتر شان اندک است. تنها طایفه کاکه، شتر بیشتری پرورش می دهند چون چراگاه های عالی در مقور و اطراف آن دارند. تعداد حیوانات اهلی شان به قرار ذیل است:

| ۱۵۰٬۰۰۰ رأس | گوسفند و بز |
|-------------|-------------|
| ۱۵،۰۰۰ رأس  | گاو         |
| ۱۰۰۰ رأس    | اسب         |
| ۶۰۰ نفر     | شتر         |

گوسفندان و شتر در طول سال به چرا برده می شوند ولی گاوها و اسپان در خانه نگهداری شده و در زمستان به آنها کاه و علوفه خشک داده می شود. ۱

# اصلیت هزاره بادغیس و هرات و باخرز

تردیدی نیست که هزاره خراسان با هزاره مرکزی از یک اصل و تبار و شجرهاند. زیرا طوایف دایزنیات درست همانهایی هستند، که ریشه شان در نقاط مختلف هزار ستان مثل: دایزنگی، دایکندی، جاغوری، ارزگان، جغتو، بهسود، ترکمن و سرخ و پارسا دیده می شود و این حقیقت از نام طوایف شان به دست می آید. از طرف دیگر، بسیاری از رسم و رواج ها که در هزارستان مشاهده می شود، عیناً در میان این مردم به چشم

گزارش تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس.

می خورد و قیافه شان گواه دیگری براین حقیقت است. با این فرق که عدهای از اینان به خاطر زاد و ولد و خویشاوندی با طوایف دیگر اندکی تغییر قیافه داده اند. بقایای واژه های هزارگی در زبان شان تأیید دیگری است بر ادعای فوق. علاوه بر این خود این مردم با هزاره های هزارستان خود را از یک تبار می دانند. پس گفته آقای مهدی بامداد در کتاب تاریخ رجال ایران که هزاره های باخرز را آریایی دانسته است به حقیقت وفق نمی دهد.

مسألهٔ مبهم در تاریخ هزارههای خراسان این است که آیا آنها از هزارستان کوچیده و یا کوچانده شدهاند و یا آنکه هزارستان در گذشته آنقدر وسعت داشته کـه شـامل بادغیس نیز میشده است؟

احتمال بیشتر این است که این مردم از میان طوایف مختلف هزارستان انتخاب و به طور اجباری از سرحد بادغیس تا شرق ایران اسکان داده شدهاند، امّا کی و در چه تاریخی و توسط چه کسی؟ معلوم نیست.

آرمینیوس وامبری جهانگرد مجاری در اینباره مینویسد: «اگر درست فهمیده باشم برای اولین بار در زمان نادرشاه افشار هزارههای شمال از جنوب مجزا شدند».<sup>۱</sup> او علاوه میکند که علت اسکان هزارهها در این حدود آن بود که جلو تاخت و تاز ازبکان و ترکمنها را سد کنند. زیرا؛ تنها هزارهها هستند که میتوانند در برابر یورش آنان مقاومت کنند.

هیأت کمیسیون تحقیق سرحدی و انگلیس نیز این نظریه را تأیید نموده می نویسد: «هزاره قلعه نوی ها جرینی اند که توسط نادرشاه افشار به آن جا برده شده اند و نادرشاه بین ده تا دوزاده هزار فامیل از قبایل دای زنگی و دای کندی را از منطقه شان خارج نموده، در سرحد هرات مستقر ساخت. اولین رهبر آنان میرکش سلطان (میرخوشای سلطان) بود. موقعیت اصلی قبیله در کنار مرغاب بوده است. آغای سلطان، فرزند میرخوشای سلطان، بانی قلعه نو بود که از آن زمان به بعد مرکز قبیله و منطقه شان قرار گفت. هزاره ها بعد از استقرار در قلعه نو نقش قابل توجهی در تاریخ هرات بازی نمو ده اند. هدف نادرشاه آن بود که آن ها جلو تاخت و تاز قبایل دیگر را سد کنند».

این احتمال که هزارهها قبل از نادرشاه یعنی در زمان صفویه به منظور جلوگیری از تاخت و تاز ازبکان و ترکمانان در بادغیس و نواحی شرقی ایران اسکان داده شده

- سیاحت درویش دروغین، آرمینیوس وامبری، ص ۳۴۰.
- ۲. گزارش تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس، و مجله غرجستان، شماره ۱، ص ۵۳.

باشند، چندان بعید به نظر نمیرسد. زیرا؛ هزارهها به خاطر آن که شیعه و هممذهب صفویان بودند و میتوانستند با شجاعت جلو پیشروی آنها را سد کنند. قرائنی موجود است که وجود هزارهها را در هرات و اطراف آن در زمان صفویه میرساند.

محمّد صالح کنبو لاهوری مینویسد: «در جنگی که میان یارمحمّدخان ازبک و شاهعباس در حوالی هرات رخ داد، خان ازبک مجروح شد و در صحرا خود را در پناه خیمه یکی از هزارستان (یکی از چادرنشینان هزاره) رسانید و صحرانشینان چون او را نشناختند کما ینبغی به حالش نپرداختند».<sup>۱</sup>

مستر آدمک، مؤلف قاموس جغرافیای هرات ایـن نـظریه را اشـتباه مـیدانـد کـه هزارههای بادغیس در زمان نادرشاه از هزارستان کوچیده و بـدین نـواحـی سـاکـن شدهاند.۲

یک افسر انگلیسی که دربارهٔ هزارههای قلعه نو مطالبی نوشته است، باور دارد: «این ناحیه چنانکه از نامش پیدا است در اصل مسکن کامل هزارهها بود، اخلاف باقی ماندهٔ این ناحیه اسلاف هزارههای قلعه نوی امروزی بودهاند که گفته می شود توسط شاهرخ فرزند امیر تیمور به قلعه نو آورده شدهاند».۳

احتمال ضعیفی می رود که اینان توسط «بیرام اوغلن ازبک» در نواحی بادغیس اسکان یافته باشند. زیرا؛ در احسن التواریخ، ذیل وقایع سال ۹۵۵ هجری می خوانیم: «در این سال بیرام اوغلن ازبک که حاکم غرجستان بود، مردم بسیار از حشم قبچاق و ازبکان فراهم آورده که به اتفاق آن جنود به ولایت هرات فرود آمدند و چند اویماق و احشام که در قدیمالأیام به حکام هرات باج می داند کو چانیده به ولایت غرجستان (بادغیس) بُرد».

**واژه دای زنیات** چرا این مردم را «دای زنیات» گویند؟ آیا دای زنیات یک کلمه بسیط است یا مرکب؟ و بالأخره چه معنا دارد؟ گمان می کنم که دای زنیات کلمهای از پیش خود ساخته باشد و به اصطلاح جمعی معل صالح، محمّدصالح کنبو لاهوری، چاپ هند، ج ۱، صص ۲۹۲\_۲۱۲. ۲. مجله غرجستان، شماره ۱، ص ۵۳، به نقل از قاموس جغرافیایی افغانستان، بخش هرات، نوشته لودویک ۳. مجله غرجستان، شماره ۱، ص ۴۵، به نقل از افغانستان شمالی، نوشته یات، چاپ لندن، ۱۸۸۸ میلادی.

۲. احسن التواريخ، حسين بيگ روملو، تصحيح عبدالحسين نوايي، ج ۲، ذيل حوادث ۹۵۵ هـ.، تهران، ۱۳۵۷.

باشد برخلاف قیاس، از آن جمعهای نادرستی که گاه واژههای فارسی را با الف و تای عربی جمع می بندند، مثل: غورات که جمع غور است و بادغیسات که جمع بادغیس است و بر همین قیاس دای زنیات جمع «دای» و یا جمع دای زنگی و دای کندی است و چون هزاره بادغیس از نقاط مختلف هزارستان و از میان طوایف دای میرداد، دای کلان، دای کندی، دای زنگی، و دیگر «دای»ها انتخاب شده و بیشتر شان از مردم دای زنگی بوده، لذا این ها را «دای زنیات» گفتند. البته این نظر شخصی من است، اصراری ندارم که دیگران آن را حتماً بپذیرند.

### چهار ایماق

برای آگاهی بهتر از تاریخ مردم دایزنیات ناگزیریم که شناخت هرچند مختصر از همسایگانشان داشته باشیم. زیرا؛ تاریخ این ها با تاریخ آن ها پیوند ناگسستنی دارد.

طوایفی که در ولایت غور، بادغیس و اطراف هرات زندگی میکنند ایماق و یا به عبارت دقیق تر «چهار ایماق» نامیده می شوند. ایماق به فتح همزه و یا ضمه آن یک واژهٔ ترکی است به معنی «قبیله» و شامل: طوایف هزاره، تایمنی، تیموری و فیرزوکوهی می شود. قبیله زوری و درزی شاخهای از تایمنی محسوب می شود. چنانچه جمشیدی در بسیاری از منابع جزو هزاره به حساب آمده است. ایماقی ها تماماً اصالت ترکی مغولی دارند که زبان ترکی را رها نموده و فعلاً به زبان فارسی صحبت میکنند. تایمنی ها با هزاره ها از یک تبارند و گروه عظیمی را تشکیل می دهند. تیموریان خود را از اخلاف سلاطین تیموری هرات می دانند و با هزاره ها دارای روابط حسنه بوده و به آن ها پسر عمو خطاب میکنند.

# نگاهی به اوضاع سیاسی و اجتماعی هزارهها در صد سال قبل

هزارههای بادغیسی به متابعت هزارههای مرکزی به بزرگ ترین رئیس و رهبر خود سلطان و یا بیگلربیگی میگفتند و به رؤسای پایینر تبه وکیل و بـه رهبران شـعبات طایفه ارباب اطلاق میکردند. در تحقیق کمیسیون سرحد افغان و انگلیس آمده:

لباس و رفتار و زبان هزارهها شبیه جمشیدیها است که از آنان فقط با قیافه تاتاریشان فرق میشوند و آن هم به قدر کافی برجسته نیست تا بتوان به آسانی شناخت. هزارههانسبت به جمشیدیها مردمان قویتر و استخوانیترند و در مجموع بعضی شباهتهایی به ترکمن دارند. سلاحهای آنان یکنواخت است. هر سوارکار یک میل سلاح گرم (تفنگ) در شانه خود آویزان میکند که تقریباً بدون استثنا ساخت کشورشان است. چون از روی اسب مورد استفاده قرار میگیرد، میله آنها قاعدتاً دراز نبوده و گلولهشان هم خیلی دور نمی رود. گرچه تعدادی از آنها دورزن نیز می باشد. تعداد معدودی از سوارکاران، شمشیر حمل میکنند ولی آنان می گفتند که هر فرد شمشیر دارد و طرز استعمال آن را نیز می دانند.

هزاره از جمشیدی و فیروزکوهی اسپ بیشتری دارد، در حدود ۲۰۰۰ رأس اسپ که این اسپها خُردجثهاند، سرعت زیاد با رفتار نیمه یرغه دارند و در بالا و پایین شدن از کوه و زمین غیر هموار به سرعت راه می پیمایند.

زبان هزاره فارسی است که در مجموع کمی با فارسی هراتی تفاوت دارد، ولی تفاوت آن به اندازهٔ تفاوت لهجه هزاره های هزارستان نیست و مذهب شان در ظاهر و رسماً سنی بوده، ولی احتمالاً در قلب شیعه اند. هزاره ها مانند تمام قبایل چهار ایماق در خیمه و خرگاه زندگی دارند. کلبه هایی گِلی که نصف آب ادی های شان را تشکیل می دهد، برای گاو ها ساخته شده و تا مجبور نشوند در آن ها زندگی نمی کنند، چون زندگی در این کلبه ها علامت فقر است. در او ایل تابستان تقریباً تمام مردم با رمه های شان به کوهستان ها رفته و در وقت جمع کردن حاصلات به قریه ها بازمی گردند. اقامت گاه تابستانی را ییلاق و زمستانی را یورت گویند. در فصل تابستان زنان وقت شان را روی ساختن کُرْک از موی بُز و بَرَکْ از پشم گوسفند، پخته زنی، ساختن جوال، یا خرجین از پشم گوسفند می گذرانند. روغن و قروت نیز تهیه و جمع آوری می کنند. در زمستان از پشم نمد و از پخته کرباس می بافند که به هندوستان آن را «کدًا» گوید. این کرباس را پس

قبل از ۱۸۸۶ م. (۱۲۶۵ ه. ش.) هزارههای قلعه نو، ماند جمشیدیها به دولت مالیه نمی پرداختند و تمام چیزهایی که از قبیله جمع آوری میگردید، در اختیار رهبرانی قرار میگرفت که در وقت ضرورت قوای سواره تهیه میکردند.

هزاره قلعه نو مقدار زیادی کرک و برگ میسازند که پارچههای گرمی است و مردم تمام ولایات در زمستان از آن استفاده میکنند. همچنین جمشیدیهاو دیگر قبایل مالدار دست به ساختن آن میزنند، ولی هیچ قبیلهای به اندازه هزارهها، برگ خوب و با کیفیت عالی تولید نمی توانند. تجار سالانه برای خرید کرک و برگ به قلعه نو میروند که در هرات از آن چپن ساخته گلدوزی میکنند و از آنجا به کابل و قندهار و مشهد می فرستند، گفته می شود که تمام چپن های رنگ روشن در قلعه نو تولید شده و در هرات فروخته می شوند. برگ برای ساختن چپن عادی و لباس گرم به کار می رود. قوای عسکری در دوران زمستان از آن کار می گیرند، که هم ارزان و هم قابل شست و شو است. لباس گرمِ برگ به کمیسیون سرحدی داده شده که بسیار مورداستقبال قرار گرفت.

هزارهها همچنان نمد تولید میکنند، ولی کیفیت نمدشان از نمد ترکمن پایین تر است. در ساختن پارچه خیمه و خرگاه و ساختن جوال نیز مهارت دارنـد. پـوست گوسفند برای پوستین به هرات صادر میکنند. روغن یکی دیگر از اقلام صادراتی شان هست.

قوای نظامی هزاره عین قوای جمشیدی قبل از ۱۸۸۶ م. بود. تعداد هر قبیله حدود ۵۰۰ سوار ذکر گردیده است.۱

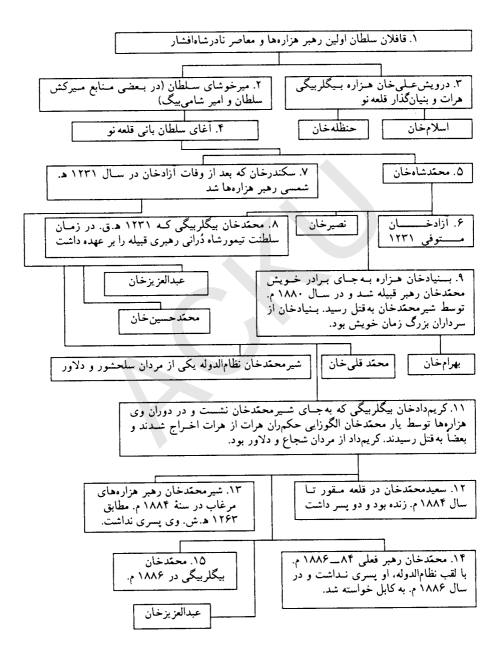
هزارهها در قدیم در بسیاری از نواحی هرات پراکنده بودند، امّا فـعلاً بـیشتر در نزدیک قلعه نو زندگی میکنند، میرزا سراج الدین بخارایی می نویسد: «اطراف هـرات تمام افغان مالدار و هزارگان گوسفنددار، منزل و سکنا دارند».۲

هزارهها مردمیاند میهنپرست و در تمام جنگهای ضد استعماری شرکت کردهاند، از جمله در جنگ «میوند» ضربات سختی به نیروهای انگلیس زدهاند. در مجلهٔ غرجستان، شمارهٔ ۱۲، صفحهٔ ۴۶ آمده است: محمّدخان هزاره و فتحالله فیروزکوهی با سواران دلیر هزاره و فیروزکوهی به کمک سردار ایوبخان شتافتند تا در جهاد ملی ضد انگلیسی سهم بگیرند.

گزارش تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس.

۲. تحف اهل بخارا، میرزا سراجالدین بخارایی، چاپ اوّل، ص ۱۴۴.

#### شجرة رهبران هزارة خراسان



این شجرهنامه از گزارش M. E. Majar Maitland که در سال ۱۸۸۵ م. (۱۲۶۴ ه. ش.) آن را ترتیب داده و بعضی مطالب آن تا سال ۱۸۸۸ م. وفق داده شده است، اخذ گردیده است و به علاوه منبع فوق، از کتب ذیل نیز استفاده شده است:

تاریخ و قایع و سوانح افغانستان، ص ۶۶؛ تاریخ احمدشاهی و عالم آرای نادری، مجلهٔ غرجستان، شمارهٔ ۱، ص ۵۳.

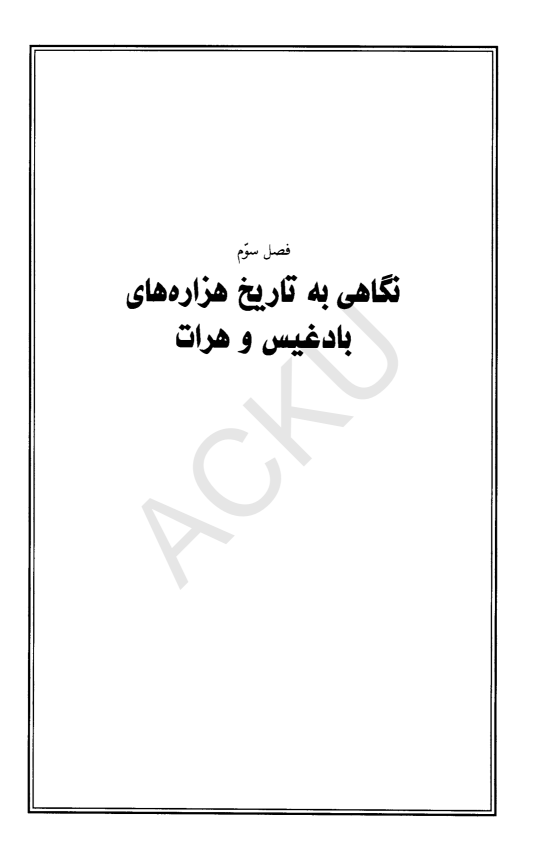
سیدعلی میرنیا مینویسد: «میر خوشایبیگ هزاره رئیس طوایف هزاره و یکی از سرداران سپاه نادرشاه که در جنگها و پیروزیهای او با طایفه خود شرکت داشته و سهیم بوده است».'

## هزارههای ازبکستان و ترکمنستان

در کتاب اقوام مسلمان اتحاد شوروی می خوانیم: «تا سال ۱۸۸۴ م. هزاره ها تحت سلطه هیچ حکومت خارجی نبودند. در زمان نادرشاه افشار (اواسط قرن ۱۸) هزاره های که در سواحل رود مرغاب زندگی می کردند، تغییر مذهب دادند و سنی شدند. اکثر هزاره ها در افغانستان سکونت دارند، امّا گروه کوچکی از آن ها هنوز در دره مرغاب واقع در جمهوری ازبکستان دیده می شوند. در سرشماری ۱۹۲۶ م. هزاره ها (هزاره های داخل ازبکستان و ترکمنستان) جداگانه ذکر شدند، امّا در سرشماری بعدی جزو اقوام دیگر به حساب آمدند. در حال حاضر هزاره ها، احتمالاً با ترکمن ها ذکر می شوند، زیرا ممکن است کاملاً جذب آن ها شده باشند و یا ممکن است آن ها را جزو فارس ها به حساب آورند، زیرا هزاره ها از دیرباز با فارسی زبان ها وصلت می کردند.<sup>۲</sup>

۱. ایل ها و طایفه های عشایری خراسان، سیدعلی میرنیا، ص ۱۰۴.

۲. اقوام مسلمان اتحاد شوروی، شیرین آکنر، ترجمه علی خزاعی، مشهد، ۱۳۶۶، ص ۴۵۲.



این فصل به چند قسمت تقسیم گردیده و در آن مروری خواهیم داشت به حوادث پراکنده در ارتباط با تاریخ این مردم و شرح حال بعضی از رجال و مشاهیر این قوم.

#### مقدمه

هزاره قلعه نو و هرات در طول تاریخ، دست خوش فراز و نشیب های فروان قرار گرفته، و علی رغم قلت جمعیت شان در سرنوشت سیاسی هرات و منطقه نقش مؤثری ایفا کرده اند. چون؛ مردمان پر شور، سلحشور و جسور بوده، از سرزمین و موجودیت شان با مردانگی دفاع می کردند، از این رو گاه مورد خشم حکام هرات و گاه مورد غضب دولت قاجاریه قرار می گرفتند. اسم این قوم از زمان نادر شاه افشار به بعد بارها در تاریخ آمده است. در سال ۱۱۴۳ ه.ق. که نادر به هرات حمله کرد و این شهر را به تصرف در آورد، بعد از نظم و نسق آن، «امیر شامی بیگ هزاره» (میر خوشای بیگ) را منصب بیگلربیگی طایفه او یماقیه هزاره و جمشیدی منصوب کرد و موازی سهزار نفر ملازم از جماعت هزاره و جمشیدی و رواتی و قبچاق و غیره گرفته در خدمت او ملازم ساخت.<sup>۲</sup>

چند سال بعد، هنگامی که نادرشاه به عراق حمله کرد و بغداد را متصرف شد، در وقت محاصره بغداد، عساکر شیعه به زیارت کاظمین مشرف می شدند، سپاهیان افغان، هزاره، تایمنی و کوگلان که در اردوی نادرشاه بودند، اجازه خواستند که به زیارت حضرت امام اعظم مدفون در بغداد مشرف شوند.<sup>۳</sup>

و نیز در جنگ نادرشاه با عبداللهخان پادشاه قارص و ایروان در سنه ۱۱۵۷ ه.ق. عدهای از دلاوران هزاره در سپاه نادر حضور داشتند و مردانگیها کردند و در ایس جنگ نادرشاه پیروز شد.<sup>۴</sup>

۱. سیدعلی میرنیا نوشته است: در سال ۱۲۷۸ ه.ق. ۷۰۰ خانوار از طایفه رواتی (دهراوتی) از دهراود کوچیده در سرجام مستقر شدند (ایل ها و طایفه های عشایری خراسان، ص ۴۶). ۲. نامه عالم آرای نادری، چاپ عکسی، مسکو، ج ۱، ص ۳۰۸. ۲. همان، صص ۶۱۱\_۶۱۵. ۳. همان، کاظم مروی، صص ۴۱۵\_۴۱۷.

شاید در همین جنگ بود که نادرشاه یک جیغه گرانبها را به یکی از عساکر شجاع هزاره، به خاطر تهور و شجاعتش اعطا نمود و آن جیغه در نزد اولاده آن شخص نگهداری می شد تا در سال ۱۳۰۹ ه.ق. به دست امیرعبدالرحمانخان افتاد.'

و نیز در زمان نادرشاه «ایل جوانشیر» (یکی از طوایف قزلباش) که در قراباغ و ارّان (قرابغ آذربایجان) زندگی میکردند، از آنجا کوچیده و یا کوچانده شدند و به سرخس ساکن گردیدند، بعد از مرگ نادر از سرخس به غوریان هرات هجوم بردند، غوریان در آنوقت در اختیار هزارهها بود و نزاع بین هزاره و جوانشیر درگرفت و چون جوانشیرها از نظر جمعیت و کثرت افراد و اسلحه به مراتب قوی بودند، هزارهها را بیرون راندند و خود در غوریان ساکن شدند. چند سال بعد احمدشاه درّانی جوانشیرها را از غوریان کوچ داده در کابل اسکان داد.<sup>۲</sup>

عباسقلىخان

آقای ژان گور در کتاب خواجه تاج دار از شخصی به نام «عباس قلی خان هزاره» نام می برد که یکی از خوانین بزرگ و ثرو تمند خراسان بوده است و الماس معروف کوه نور (یا دریای نور) به دست او رسیده بود و احمد شاه درآنی قصد داشت آن را از چنگ او برباید. امّا وی آن را به خان قاجار هدیه داد، شاید به جهت عرق و حمیت هم کیشی! ژان گور می نویسد: احمد شاه درآنی در ظاهر به بهانه حمایت از شاهرخ، نوه نادر شاه، به خراسان لشکر کشید، امّا در باطن می خواست شروت رؤسای عشایر خراسان، به خصوص چهار رئیس قبیله را که بیش از دیگران ثرو تمند بودند، به چنگ آورد. اوّل عباس قلی بیگ یا عباس قلی خان، رئیس عشیره هزاره؛ دوّم ابراهیم خان، رئیس قبیله بغایر؛ سوم عیسی خان، رئیس قبیله کُرد؛ چهارم علی خان، رئیس ایل قلیچ. این چهار نفر وقتی خود را در خراسان در معرض خطر دیدند، با عشیره خویش از خراسان کوچ بغایر؛ سوم میسی خان، رئیس قبیله کُرد؛ چهارم علی خان، رئیس ایل قلیچ. این چهار نفر وقتی خود را در خراسان در معرض خطر دیدند، با عشیره خویش از خراسان کوچ بغایر؛ سوم میسی خان، رئیس قبیله کُرد؛ چهارم علی خان، رئیس ایل قلیچ. این چهار اشاقه باش (مؤسس سلسله قاجاریه) پناهنده شوند و از او بخواهند که به آنها مسکن بدهند. رؤسای قبایل چهارگانه هدایایی که برای خان قاجار آورده بودند تقدیم کردند که از معرای عبله عباس قلی خان هزاره یک تخمه الماس تقدیم کرد به وزن هشت مثقال به اسم کوه خور و علیخان قلیجی یک تخمه الماس به وزن شش مثقال به نام تاج ماه تقدیم کرد. تور و علیخان قلیجی یک تخمه الماس به وزن شش مثقال به نام تاج ماه تقدیم کرد.

- ۲. سراج التواريخ، ج ۳.
   ۲. تاريخ رجال ايران، مهدى بامداد، ج ۵، ص ۴۱.
- ۳. خواجه تاج دار، زان گور، ترجمه ذبیحالله منصوری، ج ۱، صص ۲۳۱\_۲۳۲، تهران، ۱۳۶۷.

امروزه دسته هایی از طوایف هزاره خاوری در نقاط مختلف گرگان زندگی میکنند که احتمال دارد تعدادی از آن ها همراه عباس قلی خان مذکور به آن جا رفته و ساکن شده باشند.

نکتهای که لازم میدانم تذکر داده شود این است که به جز همین یک مورد من تاکنون در جای دیگری اسمی از عباس قلی خان هزاره که رئیس یک دسته از مردم هزاره باشد ندیدهام، لذا این تردید برایم به وجود آمده است که نکند آقای ژان گور، عباس قلی خان بیات ساکن نیشابور را اشتباها رئیس ایل هزاره تصور کرده باشد. نکته دیگر این که الماسی که از سوی عباس قلی خان به رئیس ایل قاجار تقدیم شده است، نه الماس کوه نور بلکه الماس دریای نور باید باشد که تاکنون در خزانه ایران حفظ می شود. زیرا؛ الماس کوه نور در همان شب قتل نادرشاه به دست احمدخان در انی افتاد.

در لغتنامهٔ دهخدا دربارهٔ الماس دریای نور آمده است: دریای نور به وزن ۱۸۰ قیراط (قبلاً به وزن ۱۸۶ قیراط بوده) در خزانه ایران نگهداری می شود. دریای نور و تاج ماه از جواهرات محمّدشاه گورکانی و جزو غنانمی بود که نادرشاه از هند به ایران آورد و سپس به دست میرعلم خزیمه افتاد و از او به خوانین خراسان رسید و در سال ۱۱۶۸ ه.ق. که احمدشاه درآنی، مشهد را گرفت جمعی از بزرگان خراسان که توان مقاومت با افاغنه را نداشتند، به محمّد حسن خان قاجار پناهنده شدند که از جمله پیشکشهای آنان دریای نور و تاج ماه بود.<sup>۱</sup>

درویش علی خان هزاره بیگلربیگی هرات یکی از مردان بزرگ، که در راه استقلال و تمامیت ارضی کشور خدمات صادقانه انجام داده و در زمان خویش از رجال بزرگ خراسان به حساب می آمد، درویش علی خان هزاره بود، او در تسخیر هرات با احمدشاه درّانی همکاری کرد و از سوی شاه به حکومت و بیگلربیگی هرات منصوب شد و سالها در این سِمَت باقی ماند. او نمتنها ریاست تمام طوایف هزاره را به دست آورد، بلکه بالای سایر طوایف اویماق نیز نفوذ فراوان داشت و وحدت نسبی میان آنان قایم کرد. سرانجام میان او و شهزاده تیمور، اختلافی به وجود آمد و درباریان متملق به این اختلاف دامن می زدند، تا آن که

لغتنامهٔ دهخدا، ذیل کلمه «دریای نور و کوه نور».

احمدشاه درّانی سپاهی از قندهار برای دستگیر کردن او فرستاد و این مرد صادق و خدمتگذار در زندان به شهادت رسید، و فرزندان او قبلاً در میدان جنگ به شهادت رسیده بودند. بعد از قتل او ریاست هزارهها به برادرزادهاش محمّدشاهخان رسید و چون زندگی نامه درویش علیخان هزاره را در بخش ششم این رساله آوردهام، دیگر لازم نمی دانم که در این جا تکرار شود، خوانندگان به آن بخش مراجعه کنند.

سیدعلی میرنیا می نویسد: «درویش علی هزاره با طایفه خویش در سپاه نادرشاه بود و بعداً حاکم هرات شد. او در جنگها و فتوحات نادر شرکت داشته است». ۱

## هرات در دوران اقتدار خوانین

زین العابدین شیروانی اشاره مختصری به اوضاع خراسان نموده چنین می نویسد: «بعد از انقراض دولت نادرشاه، خراسان به شکل ملوک الطوایفی اداره می شد. دولت قاجار از بسطام (شاهرود فعلی) تا مشهد، افغانان در هرات و نواحی آن ازبک در بلخ و توابع آن، ترکمانان در بادغیس و سرخس، طایفه قرایی<sup>۲</sup> در تربت حیدریه، قوم هزاره در باخرز، تیموری در خواف و لواحق آن حکومت داشتند.<sup>۳</sup>

هرات در زمان حکمرانی درویش علیخان جزو قلمرو احمدشاه به حساب می آمد، امّا بعدها در زمان حاج فیروزالدین سدوزایی و شاهمحمود و کامران و یارمحمّدخان الگوزایی بیشتر شکل سرزمین مستقل و مجزا به خود گرفت و ایران، برای الحاق آن به خاک خویش تلاش زیاد نمود و چند بار هم لشکر کشید ولی توفیق چندانی به دست نیاورد، چون بیشتر مردم و به خصوص خوانین مقتدر منطقه تمایلی به ایران نداشتند.

در زمان حکومت فیروزالدین سدوزایی، مردی به نام «حضرت صوفی اسلام» اصالتاً اهل بخارا در هرات به وعظ و ارشاد خلق مشغول بود و پیروان زیادی داشت و حتی بالای حاکم هرات نفوذ داشت. در سال ۱۲۲۲ ه. ایران به هرات لشکر کشید و صوفی مذکور مردم را به جهاد علیه ایران فراخواند و حدود پنجاههزار نفر در رکاب او جمع شدند. هراتیان او را در هودج زرین برنشانده، به عدد ایام سال ۳۶۰ نفر مسلح

- ایل ها و طایفه های عشایر ی خراسان، سیدعلی میرنیا، ص ۱۰۴.
- ۲. آقای سیدعلی میرنیا در ایل ها و طایفه های عشایری خراسان، ص ۷۵، می نویسد: «طایفه قرایی خراسان اصالتاً از ترکان تاتار است که در سدهٔ هشتم هجری امیرتیمور آنان را به خراسان آورد». ۲. بستان السیاحه، چاپ اوّل، صص ۲۳۴\_۲۳۶؛ جغرافیای تاریخی ایران.

دور هودجش را گرفتند و برای دفاع به سوی جبهه حرکت کردند و چند تن از اعیان هزاره و تایمنی و جمشیدی در حلقه مریدی او درآمده بودند. خلاصه سیاه عظیمی از هراتیان به دفاع برخاسته و تا ۶ فرسنگی غرب هرات به استقبال سپاه شتافتند. ایرانیان به سرکر دگی محمّد ولی میرزای قاجار مرکب از چهارده هزار سوار و پیاده و ۱۲ عراده توب از قلمرو غوریان گذشته به قریه «شاهده» اردو زدند و در ۲۵ ربیع سال مذکور (تقريباً براير جوزا و سرطان)، بين دو لشكر جنگ سختي درگرفت، كه بعد از ساعاتي، صوفي اسلام با محافظين خويش و چند تن از اعيان هرات به اسارت درآمده كشبته شدند و جمعاً در این جنگ قریب شش هزار نفر از هراتیان به قتل رسیدند، احمال و اثقال و توب هایشان به دست ایرانیان افتاد. والی مشهد به این فتح اکتفا نکرده، شهر هرات را به محاصره درآورد. بزرگان شهر مانند: محمّدخان رئیس ایل هزاره، قلیج خان تيموري، مير علم خان خزيمه قايني، ميرحسن طبسي و حاج فيروزالدين پس از مشوره و تبادل نظر تصميم گرفتند كه با اداى باج و خراج، دست ايران را از امور هرات كوتاه نمايند. از اينرو حاج فيروزالدين حكمران شهر يك زنجير فيل، صـد طـاقه شـال کشمیری، صدهزار روپیه نقد به سپاه ایران تقدیم داشت و پسر خویش را به عىنوان گروگان به والی مشهد سپرد، سپاه ایران در حالی که پانصد نیزه، سر از کشتهشدگان هراتی و باج و خراج و هدایای فیروزالدین به همراه داشتند به سوی مشهد بازگشتند. ۱ در سال ۱۲۲۸ هجری قمری، عدهای از خوانین خراسان بر ضد محمّد ولی میرزا برخاستند، از آن جمله ابراهیمبیگ ایلخانی هزاره بود که در قریه ابدال جام، سکونت داشت. حاکم هرات به تحریک این شخص به هوس تسخیر غوریان افتاد که در آنوقت جزو خاک ایران شمرده می شد و پسر خویش را به تسخیر آن منطقه و الحاق آن به هرات فرمان داد. در اين وقت محمّدخان قرايي از مردان شجاع و باتجربه خراسان، بر غوریان حکومت میکرد. این مرد که از کمک ایران مأیوس بود، با یک حیله ماهرانه، کامرانمیرزا، والی قندهار را به تسخیر هرات تشویق کرد و وعده هر نوع کمک به او داد. سپاه قندهار وقتى به سوى هرات حركت نمود، حاج فيروزالدين به هراس افتاده، از تسخیر غوریان منصرف شد و به استحکام هرات پرداخت و نامهای با پـنجاههزار تومان به دربار ایران فرستاد و از حرکتی که انجام داده بود عذرخواهی کرد. سال دیگر برای جلب اعتماد ایران وزیر خویش آقاخان، را همراه ابراهیمبیگ هزاره با هدایای

۱. سراج التواریخ، ص ۷۴؛ بحر الغواید ریاضی، ذیل حوادث سال مذکور؛ تـاریخ سـلطانی، ص ۱۸۵؛ تـاریخ وقایع و سوانح افغانستان، ص ۷۲.

گرانبها به دربار فتحعلیشاه قاجار فرستاد. شاه ایران، ابراهیمخان هزاره را زنـدانـی کرد، چون در امور غوریان اخلال کرده بود و به جای او آزادخان هزاره را به عـنوان رئیس قوم به رسمیت شناخت.<sup>۱</sup>

## محمّدخان بیکلربیگی، بنیانگذار «نوشهر» باخرز

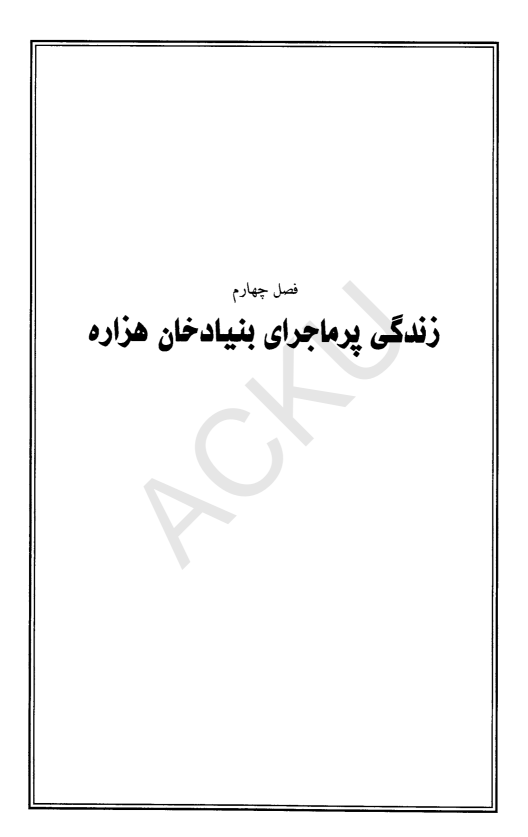
او یکی از خوانین بزرگ و پرنفوذ هزاره بود، که چند سالی ریاست کل قبیله را داشت. و بیشتر هم خویش را مصروف پیشرفتهای اقتصادی هزارهها کرد و از جـمله شـهر زیبایی در جلگهٔ باخرز بنا نهاد و آن را «نوشهر» نامید.

زین العابدین شیروانی می نویسد: «باخرز ولایتی است خوش آب و هوا و مشتمل بر ۵۰ پاره ده از طایفه هزاره و محمّدخان نامی شهری وسط آنجا بنا نهاده موسوم به «نوشهر» عمارات خوب و قصور مرغوب در آن شهر طرح انداخته مشتمل است تخمینا بر هزار باب خانه و انواع فواکه و حبوبات در آن دیار به غایت خوب می شود و قریب ده هزار ایل هزاره در آن ولایت سکونت دارند ۲، ظاهراً وابستگان همین شخص تاکنون در باخرز زندگی می کنند و به «هزاره محمّدخانی» مشهورند.

معلوم نیست که جمعیت هزاره های باخرز روی چه علتی رو به کاهش بوده اند به قسمی که در سال ۱۲۷۱ ه.ق. ۵۰.۰۰۰ خانوار بوده است، ولی نیم قرن بعد در سال ۱۳۱۵ ه.ق. به ۴۵۰ خانوار کاهش یافته اند.۲

۲. رياض السياحه، شيرواني، انتشارات سعدي، چاپ دؤم، ص ١٠٥.
 ۳. ايل ها و طايفه هاي عشايري خراسان، ص ١٠۴.

۱. سراج التواريخ، ص ۸۸؛ ناسخ التواريخ قاجاريه، ج ۱، ص ۲۶۰؛ بحر الفوايد رياضي، ص ۶۳؛ تاريخ رجال ايران، بيوگرافي ابراهيم خان هزاره. ۲ - ان السام مان از داره.



در این فصل و در ضمن بیوگرافی و زندگینامه بنیادخان هزاره بسیاری از حوادث خواندنی خراسان بیان خواهد گردید و من این فصل را به چند قسمت تقسیم کردهام، قسمت اوّل:

حوادث مختلف خراسان

در سال ۱۲۳۱ ه.ق. به خاطر بی کفایتی «محمّد ولی میرزای قاجار» والی خراسان، آثار آشفتگی و اختلال در امور خراسان مخصوصاً در نواحی سرحدی آن آشکار گردید، رؤسای هر طایفه و قبیله سر به شورش نهادند. بنیادخان هزاره که یکی از خوانین مقتدر و سلحشور خراسان بود، فرصت به دست آورده ولایت جام و باخرز را تسخیر کرد و تا حوالی مشهد پیش راند و مردم این مناطق را به زیر فرمان آورد. محمّد ولی میرزای مذکور که چنین دید، جانب اسکندرخان هزاره (رقیب و پسرعم بنیادخان)، را تقویت کرد و او را به عنوان رئیس کل قبیله هزاره به رسمیت شناخت و حکومت جام و غوریان را به او تفویض کرد (غوریان قبلاً در تصرف محمدخان قرایی بود). با این کار خشم بنیادخان بر علیه قاجاریه برانگیخته شد.

بنیادخان مردی بود باهوش و عزم و ارداه قوی و گروهی از سلحشوران هزاره و جمشیدی و فیروزکوهی را در اطراف خویش گرد آورد و حتی نفوذ خویش را بالای سکندرخان قایم نمود و او را با خود متفق ساخت و نصیرخان برادر خویش را که در قندهار بود، فراخواند و با فیروزالدین حکمران هرات متفق گردیده تصمیم گرفتند که دست قاجاریه را از امور غوریان کوتاه سازند. محمّدخان نایب، فرمانده سپاه ایران که از عزم بنیادخان آگاه شد، دست از محاصره قلعه دولت آباد برداشت و آهنگ غوریان کرد تا این منطقه را از چنگ ملک قاسم پسر فیروزالدین بیرون آورد. از آن طرف بنیادخان محمّدخان ارضی خواف و باخرز را به تصرف درآورد و بعد به سر محمّدخان نایب و لشکر او حمله بردند. نایب مذکور به دفاع برخاست و بعد از لختی مقاومت دل از دست داده با سپاهیان خویش به سوی مشهد گریختند و مصطفی خان استرآبادی یکی از افراد مهم او به اسارت قرایی ها درآمد. بنیادخان و متحدانش بیش از پیش قوی دل گشته کس به طلب فیروزالدین فرستادند و او نیز با سپاه هرات به سوی خواف حرکت کرد و از اتحاد هراتیان، هزاره و قرایی نیروی بزرگی به وجود آمد و تمام اراضی غوریان، جام و باخرز را به زیر فرمان آورده، بزرگان آن محال را به صفت گروگان با خود به هرات بردند و در آن شهر سکنا دادند. چون خبر این حوادث در تهران به شاه ایران رسید، شهزاده حسن علی میرزا را که از مردان شجاع و متهور و باتدبیر قاجاری محسوب می شد و به شجاع السلطنه ملقب بود والی کل خراسان مقرر کرد و فرمان حمله به هرات داد.

والی جدید نخستین کاری که کرد آن بود که از شاه تقاضا کند ابراهیم بیگ ایلخانی یکی دیگر از رهبران هزاره را که در تهران تحت نظر بود آزاد سازد. این ملتمس مقبول افتاد و شهزاده وی را با اعزاز و اکرام ملتزم خود ساخت و با سپاه گران به سوی خراسان حرکت نمود و در ۱۷ محرم ۱۳۳۲ ه.ق. (۱۶ قوس) وارد مشهد گردید. خوانین خراسان از صولت و حشمت او به هراس افتاده، دست از خودسری برداشته، و اظهار اطاعت کردند. حکمران هرات نیز مرعوب گردیده دست از غوریان کشید و پیک مخصوصی برای عرض تهنیت نزد شجاع السلطنه در مشهد فرستاد. محمّدخان قرایی متحد دیگر بنیادخان نیز در اثر اغوای سردار دامغانی به شجاع السلطنه پیوست و شهزاده دوهزار خروار غله برای او مقرر کرد و بنیادخان کاملاً تنها ماند و با سرسختی به مقاومت پرداخت و در قلعه «محمودآباد جام» که استحکام بیشتری داشت موضع گرفت.

**نبرد شجاع السلطنه با بنیادخان هزاره** قلعه محمود آباد جام دارای برج و بارو و خندقی در اطراف خود بود و هزاره ها در داخل آن سنگر گرفتند. بنیادخان برادرزاده خویش لطف علی خان را با پانصد تن به حراست قلعه گماشت و خود با گروهی از افراد خویش در کمینگاهی سنگر گرفتند. شجاع السلطنه از سرسختی بنیادخان به خشم آمده لشکریان را فرمان یورش داد. عبدالله خان ارجمندی، رستم خان قراگوزلو و مطلّب خان دامغانی، سرداران سیاه ایران آتشین را روی قلعه محمودآباد گشاد داد و قراییان نیز به امر محمّدخان، رئیس خویش به سوی قلعه هجوم بردند و شهزاده در حالی که بالای اسب سوار بود، در جلو سپاه از یمین به شمال و از شمال به یمین همی تاخت و سپاه را به جنگ و کشتار تحریک و تحریص میکرد. جنگ خونینی در گفت. سرانجام سپاه قاجار در سایهٔ توپها و اسلحه آتشین و حملات متواتر از خندق گذشتند و از دیوارهای قلعه صعود نموده به قتل و کشتار محاصره شدگان پرداختند. در چنین موقعیت خطرناک، لطف علی خان با جمعی موفق به فرار گردید و شجاعالسلطنه خود با گروهی به تعقیب آنان پرداخت. در این جنگ که تا غروب ادامه یافت، ۲۵۰ تن از قلعه نشینان کشته و یا اسیر و گرفتار شدند و رئوس کشته شدگان به ۱۲۰ نیزه سر شمار ش شد. گرفتار شدگان را با میخ آهنین به زمین دوختند و بعضی دیگر را در میان آتش درافگندند و از سر مقتولین هزاره در همان جا منارهای برپا کردند و تعدادی را هم در تهران به دربار شاه برای جنا دادن فرستاد.

از آنطرف بنیادخان با گروه اندکی از اطرافیان خویش که جان سالم به در برده بودند، به سوی هرات عقبنشینی کردند و حکومت جام از طرف شهزاده به میرزا محمّدخان تکلو تفویض شد.

### محاصرة هرات

فیروزالدین حکمران هرات که بنیادخان هزاره را تنها گذاشته بود، تازه متوجه شد که پیک و پیام دوستانه و هدایای او خدمت شهزاده هیچ سودی نبخشیده و نتوانسته است عزم شهزاده مبنی بر تصرف هرات را تغییر دهد. از ایـنرو بـه نـاچار بـه قـلعهداری پرداخت و چون به دور شهر هرات از قبل حصار مستحکمی وجود داشت تصرف آن به آسانی میسر نبود. افواج ایران تا کنار «آب انجیل» رسیدند، «تل بنگیان» را تصرف کردند. روز دیگر شهر هرات را به محاصره انداختند با اینکه فتح هرات بسیار مشکل بود، امّا فیروزالدین دل از دست داده، تن بـه صلح داد و از ادعای غوریان و جام منصرف شد و دویست و پنجاه هزار روپیه به نزد شهزاده شجاع السلطنه فر ستاد و متقبل شد که چون گذشته سکه و خطبه به نام شاه ایران کند و پیرامون خلاف نگردد.

**دومین نبرد سپاه قاجار با بنیادخان هزاره در بادغیس و شکست غیر منتظره ایران** شجاعالسلطنه چون از ناحیهٔ هرات خاطرجمع شد، تصمیم به نابودی بنیادخان هزاره و هواداران او گرفت. بنیادخان و پیروانش در این وقت در «دره بام» (دره بوم) که در پنجفرسخی رود مرغاب است مقیم بودند و با بهرامخان فیروزکوهی پیوند وصلت و خویشی برقرار نموده و از این طریق او را نیز به جمع خویش کشاند.

ابراهیمخان بیگلربیگی هزاره به خاطر رقابت و عداوتی که با بنیادخان داشت، چند تن از خوانین خراسان مانند: امیر قلیچ خان تیموری و محمودخان جمشیدی را با خود متفق ساخته تدمیر و قتال بنیادخان را در نزد شهزاده شجاعالسلطنه آسان جلوه دادند و اسماعیل خان سردار نیز بدین سخن با آنان هم داستان شد و شهزاده نخست ابراهیم خان را همراه گروهی از پیاده و سواره به منظور استمالت قبایل و اقوام بادغیس و جلوگیری از پیوست آنها با بنیادخان، پیشتر از همه فرستاد و از دنبال او اسسماعیل خان سردار و امیر قلیج خان تیموری و مطلبخان سردار دامغانی و نگهدارخان چکنی را با سپاهیان تحت فرمانشان به سوی بادغیس روانه کرد و خود بعد از دو روز از منزل کهدستان با امیر حسنخان و امیر علم خان و محمدخان قرایی و سین علی بیات نیشابوری و سواره کرد با توپ خانه و تجهیزات به سوی دره بام (محل بنیادخان) حرکت کردند. چون دو منزل پیش تاختند، راه صعب گشت و سنگلاخهای شگفت پدید آمد و بسیاری از اسبها عقر گردیدند. مخفی نماند که طایفه هزاره در آن حدود از صدهزار خانوار افزونند.<sup>۱</sup>

خلاصه: کار بر ایرانیان چنان مشکل افتاد که بسیار وقت شهزاده خود به اتفاق امرای لشکر، طناب عراده های توپ را به دوش همی کشید و از تنگی علف و کمی آذوقه تعدادی از چهارپایان در معرض هلاکت قرار گرفتند و چون مراجعت از آن جا موجب جلادت هزاره ها می شد، به ناچار دو روز دیگر به این گونه قطع مسافت کردند. روز یازدهم در قلعه نو که مسکن قدیمی هزاره ها بود فرود آمدند. از آن سوی ابراهیم خان هزاره که پیشاپیش می تاخت به اتفاق محمودخان جمشیدی به سر نصیر خان برادر بنیادخان دچار شدند، رزمی سخت بدادند، آخرالأمر هزیمت یافته سرافکنده نزد اسماعیل خان سردار گریختند. سردار مذکور از منزل «مرغ چوبین» سه فرسنگی دره نوم حرکت نموده، برای حمله به سر هزاره ها به تاخت و تاز پرداختند و از آن طرف نصیر خان با افراد خود سر راه قراولان سپاه ایران را مسدود ساخته دست به مقابله و مقاتله گشودند و بعد از لحظاتی ستیز و آویز به درون قلعه پناه بردند. اسماعیل خان

۱. این گزارش یک مورخ ایرانی است، ممکن است به خاطر توجیه شکست ایرانیان، جـمعیت هـزارهها را بیشتر از واقع نشان داده باشد.

سردار با سیاه خود اطراف قلعه را نگینوار از چهار طرف محاصره نمود و تفنگها را گشاد دادند و بسیار کس از هزارهها در داخل قلعه به هلاکت رسیدند. نصیرخان که چنین دید به ناچار طالب مهلت شد و وعده داد که فردا به اردوگاه ایران آمده تسلیم شود و جنگ موقتاً خاموش گردید و درواقع ایرانیان فریب خوردند، زیـرا رعـایای بنیادخان از دور و نزدیک جمع شده، پیرامون رهبر خویش اجتماع کردند و لشکر لایقی فراهم گشت. بنیادخان این نیروی مردمی را به دو دسته تقسیم کرد. دستهای را تحت فرماندهی عباس قلی خان برادرزاده خود مأمور نمود که در پشت دره بوم موضع بگیرند و خود با دستهٔ دیگر در نقطهٔ دیگر کمین نهاد و جنگ دوباره از سر گرفته شد. مطلب خان سردار با سياه خود به سنگر عباس قلي خان يورش برده و مردم او را عرضهٔ تيغ بي دريغ ساخت. در حالي كه سپاه او مشغول جمع آوري غينائم بودند، نياگهان بنيادخان هزاره با هزار سوار خود به تاخت آمد، بالاي سپاه قاجار هجوم برد و در همان حملات اوّل سركرده يياده لشكر مازندران ايران كشته شد و دره بام از خون لالهفام وادى عقيق گرديد. سپاه ايران بسيار كشته به جاي گذاشت، بقيةالسيف آنان كه از مردم استرآباد و مازندران بودند، پا به فرار نهادند و سواران هـزاره بـه تـعقيبشان هـمي تاختند. دیگر سرداران سپاه ایران چون این صحنه را بدیدند، بیمناک شده از پی گریختگان پا به فرار نهادند. اسماعیل خان سردار که چنین دید کلاه از سر برگرفت، سر برهنه کرد و فریاد و فغان برآورد، هرچند فراریان را به ثبات و پایمردی تحریص کرد، سودی نبخشید، به ناچار به اسبش مهمیز زد و از قفای هزیمتیان پا بـه گـریز نـهاد. سواران هزاره هم چنان لشکر فراری را تعقیب میکردند و از دم تیغ میگذرانیدند تا اینکه فراریان با حال تباه یکیک و دودو در منزل «مرغ چوبین» به لشکرگاه شهزاده شجاعالسلطنه رسيدند و قصه شكست و فرار را بدو بازگفتند. شهزاده از شنيدن چنين خبر وحشتناک و شرمآور خونش به جوش آمد هماندم امیر حسینخان عرب و اسماعیلخان قاجار شامبیانی را به حراست اردو برگماشت و خود بر باره برنشست، توپها را حرکت داد و سر راه هزاره ها به کمین نشست که ناگاه به جماعتی از هزاره که از دنبال هزیمتیان می تاختند دچار شدند و بانگ رعدآسای توپ، فضا را پر کرد و شهزاده خود با نیزه خطی به آنان حمله کرد و در نتیجه ۱۳۰ تن از آن جماعت را دستگیر ساخت و بقیهٔ آنها به «قلعه دره بام» گریختند. شهزاده بعد از ایس کمین به اردوگاه خویش در منزل مرغ چوبین بازگشت و فرمان داد که تمام گرفتاران را با میخ آهنین بر زمین کوبیدند، و همزمان کس فرستاد اسماعیل خان سردار را که از بیم هزاره ها

فرار کرده به قلعه نو پناه برده بود به لشکرگاه آوردند. فردای آن شجاعالسلطنه یک مجلس مشورتی تشکیل داد و از سران و سرداران سپاه دربارهٔ ادامه جنگ نظر خواست. دلیران سپاه ایران و خوانین خراسان که از بنیادخان به هراس افتاده بودند از معاودت به دره بام و جنگ با هزاره ها بالمره تحاشی کردند و آنان بنیادخان را در مقام تصور به مرتبه دلیران باستان بلکه به منزلهٔ رستم دستان همی ستودند و معروض داشتند که چون نیمه لشکر به قلعه نو گریخته و آنانی که در این جا حاضرند نیز دل از دست دادهاند، پس انتقام این کار باید به وقت دیگر باز گذاشته شود. شهزاده لاجرم با سپاه انبوه خویش ناکام به سوی هرات بازگشت و از آن جا به سوی مشهد مقدس مراجعت نمود<sup>۱</sup> و این لشکرکشی زیانهای مالی و جانی بی شماری برای ایران به بار آورد.

**لشکرکشی وزیر فتح خان به هرات و جنگ میان سپاه ایران و افغانستان** سال ۱۲۳۲ ه.ق. (۱۸۱۷ م.) عید نوروز این سال مطابق بود با ۱۳ جمادی الأول، در این سال وزیر فتح خان به امر شاه محمود سدوزایی با سپاه عظیم از کابل به سوی هرات لشکر کشید و آن شهر را متصرف شد و فیروزالدین را دستگیر و خزائن او را ضبط کرد و بعد عزم تسخیر شهرهای مرزی میان ایران و افغانستان را نمود و برای این منظور عده ای از خوانین بزرگ و پرنفوذ خراسان از جمله بنیادخان هزاره، محمّدخان قرایی و ابراهیم خان هزاره را به سوی خود جلب کرد و حتی برای محمّد رحیم خان، پادشاه خوارزم پیام فرستاد و او را به یاری خود خواست و محمّد رحیم خان هران ساه با سپاه افغان یک جا شود، اما تا سرخس پیش آمد، رعب و و حشتی به میان اهالی آن جا به وجود آورد.

شجاعالسلطنه، استاندار خراسان که چنین دید با سپاه گران برای سرکوبی وزیر فتحخان به سوی هرات حرکت نمود و چند تن از بزرگان ایران مانند: میرزا عبدالوهاب معتمدالدوله اصفهانی، شاعر معروف که متخلص به «نشاط» بود به اتفاق ذوالفقارخان و مطلبخان دامغانی با افرادشان در منزل یاقوتی به او پیوستند. در این وقت مکشوف افتاد که وزیر فتحخان با سی هزار مرد جرار در اراضی کوسویه فرود آمده آماده نبرد است. فاصله میان کوسویه و کافرقلعه (اسلامقلعه فعلی) دو فرسنگ می باشد.

١. ناسخ التواريخ قاجاريه، ج ١، صص ٢٨٤ ـ ٢٨٨؛ سراج التواريخ، صص ٩٢ ـ ٩٢.

شجاعالسلطنه بُنه و آغروق خود را در موضع کافرقلعه گذاشت و آنجا را محل بازگشت اردو مقرر کرد و خود با دههزار نفر سواره و پیاده به سوی دشمن حرکت کرد. وزیر فتحخان قبل از جنگ برای شهزاده قاجار پیام فرستاد مبنی بر اینکه: «غوریان را به دولت افغان، و محال تربت جام را به محمّدخان قرابی، و باخرز را به ابراهیمخان هزاره، واگذار تا کار به مقاتله نکشد و الا زمین ایران پایمال سُم ستوران دلیران افغانستان خواهد شد».

فرمانده سپاه ایران پاسخ فرستاد: «مولای تو، شاهمحمود سدوزایی پروردهٔ نعمتشاه ایران است و حتی او را آن مکانت نباشد که با ملوک سخن گوید، تو را چه افتاده که دیروز حشمت افغان سدوزایی را شکستی و چشم از ولی نعمت خود پوشیدی تا آنجا که با بانوان حرم ایشان در هرات درآویختی و درآمیختی و حال اینگونه سخن گویی؟ اگر ایمنی خواهی آن چند تن هزاره و قرایی را دستبسته نزد ما بفرست و اگر نه آماده جنگ باش».<sup>۱</sup>

جنگجویان هر دو کشور در مقابل هم به صفآرایی پرداختند. شجاعالسلطنه سپاه خویش را چنین آراست:

میمنه لشکر را به میرزا عبدالوهاب معتمدالدوله اصفهانی، میسره را به ذوالفقارخان حاکم سمنان و سپاهیان سمنانی و سواره قراچورلو سپرد و دستههایی را به جناح میمنه و میسره مقرر کرد و خود در قلب لشکر قرار گرفت.

وزیر فتعخان سپاه خویش را چنین آرایش داد: شیردلخان برادر خویش را با سپاه سیستانی و فیروزکوهی و جمشیدی در میمنه. کهندلخان، برادر دیگر خویش را با لشکر هراتی و تایمنی و درزی به میسره گماشت. بنیادخان هزاره را با سواران هزاره و چیچکتو در جناح میسره جای داد. محمّدخان قرایی را با جماعت فراهی و سبزواری (شیندند فعلی) در جناح میمنه و خود با قرلباشان و کابلیان و افاغنه قىندهار و ابراهیمخان هزاره در قلب لشکر جاگرفت و جمعی را در ساقه و کمین گذاشت.

برميم ماي ترود و به ترد ، رو مود مي و بود . اراضي كوسويه كه جنگ در آن واقع شد ميدانگاه وسيعي بود. جنگ آغاز شد و توپهاي صاعقهبار از طرفين شليك گرديد، گرد و غبار فضاي رزمگاه را تاريك كرد، و سر و دست بود كه در ميدان نبرد مي ريخت و زمين از خون رنگين مي شد. تا اين كه

۱. ناسخ التواريخ قاجاريه، ج ۱، صص ۲۹۹\_۲۰۱ ۳۰؛ تاريخ رجال ايران، ج ۱، صص ۱۹۱\_۱۹۲؛ روضة الصغای ناصری، ج ۹؛ تازەنوای معارک، صص ۶۴\_۶۵؛ بحر الغوايد رياضی، ص ۶۷.

بعد از ساعاتی آثار شکست در میمنه سپاه افغان آشکار گردید، شیر دلخان با افراد خود توسط سربازان سمنانی شکست یافت. امّا جانب میسره سپاه افغان خوب حمله کردند. جناح میسره که بنیادخان هزاره در آن قرار داشت، به پیشروی ادامه داد. بنیاد درست در آنجاکه بُنه و آغروق شهزاده ایرانی بود، به پیش تاخت. هنوز مردم او دست به چیزی نبرده بودند که سواران رکابی شهزاده دررسیدند، جنگ شدت یافت به قسمی که بنیادخان از تصرف بُنه و آغروق منصرف شد و به ناچار خود را به کناری کشید. وزیر فتحخان در آن ظلمت جنگ از ناحیه دهن مجروح شد و به ناچار دست از جنگ کشید و در گوشهای خزید. قزل باشان و کابلیان و قندهاریان که خود را بی رهبر دیدند به تصور آن که فتح خان کشته شده فرار کردند. در چنین هنگامه سخت و دشوار که غبار فضا را تیره و تار کرده بود، هیچ کس به فکر هیچ کس نبود. سپاه هر دو کشور از موقعیت میکردند و در پناه گرد و غبار ایرانیان به سوی کافرقلعه و افغانیان به سوی هرات پا به فرار نهادند و از شدت واهمه خود را شکست خورده و دشمن را غالب تصور میکردند و در پناه گرد و غبار ایرانیان به سوی کافرقلعه و افغانیان به سوی هرات پا

در تاریخ جنگهای بشری، چنین واقعهای که هر دو سپاه در یک زمان فرار کنند و میدان فتحشده را خالی گذارند شاید سابقه نداشته باشد.

علیایحال، شهزاده شجاعالسلطنه تا دوفرسنگی عقب نشینی کرد تا در کافرقلعه که محل بازگشت سپاه او بود، رسید و آرام گرفت و بقیهٔ سپاهیان فراری نیز به او پیوستند.

احمد دیوانبیگی شیرازی مینویسد: «با اینکه سپاه ایران فرار کرد، امّا شخص شجاعالسلطنه در این جنگ پایداری زیاد نمود و به خاطر پایداری او فتحخان که اندکی زخمی شده بود، فرار کرد و از سیهزار سپاه افغان پنجهزار آن به وطن بازگشتند و قریب بیستهزار دیگرشان قتیل و اسیر و مفقودالأثر گردیدند».

از طرف دیگر سپاه افغان نیز با وحشت و سراسیمگی به سوی فراه و اسفزاز (شیندند فعلی) و هرات عقبنشینی کردند و تا هرات از حال فرمانده کل، یعنی وزیر فتحخان بی خبر ماندند و او را کشته می پنداشتند. حتی برادران وزیر در هـنگام فـرار به فکر نجات برادر خویش نشده بودند. فتحخان با دهن مجروح و تن خسته تک و تنها به طور ناشناس خود را به هرات رساند و از هلاکت نجات یافت.

همان.
 ۲. حديقة الشعراء، نوشته ديوانبيگي، ج ٢، ص ٨٥۴، تهران، ١٣۶٥.

اسارت معتمدالدوله یکی از بزرگ ترین فرماندهان ایرانی

مي توان گفت كه تنها فاتح واقعى اين نبرد خونين، بنيادخان هزاره بود. اين شخص كه از مردان شجاع و کارآزموده و گرم و سرد دیده بود، مقاومت ورزیده با افراد تحت پرچم خویش تا آخرین لحظه پایداری کرد و غنائم بسیار به چنگ آورد و در آخرین دقایق جنگ، میرزا عبدالوهاب معتمدالدوله اصفهانی را که از مردان نامدار و شاعر و دومين شخص مهم لشكر ايران بود، به اسارت گرفت. از اين پس ابتكار عمل به دست بنیادخان افتاد. وقتی محمّدخان قرایی متحد وزیر فتحخان از اسارت چنین شکاری آگاه شد، به نزد بنیادخان آمد و موذیانه پیشنهاد کرد این اسیر را به هرات بفرست تا برادران محمّدزایی دربارهٔ او تصمیم بگیرند. بنیادخان این پیشنهاد را نپذیرفت و در حالی که اسیر خویش را با عزت و احترام نزد خود نگه داشته بود، خبر گرفتاری او را به شهزداه قاجار در كافرقلعه فرستاد و بعد از رد و بدل شدن پیامهایی میان این دو، بنیادخان با شرایطی، اسیر خویش را آزاد و شجاعالسلطنه از جوانمردی بنیادخان به قدری خوشحال شد که گذشته های او را از یاد برد و درعوض حکومت غوریان، کوسویه و باخرز، یعنی منطقهٔ وسیعی را که میان هرات و تربت جام قرار داشت به او گذاشت و منشور حکومت او را با خلعت گرانبها توسط میرزاعلی رضای رشتی، برادر میرزا موسی وزیر، برای بنیادخان فرستاد و او متقابلاً برای حسن اعتماد، جمعی از بنياعمام خويش را به رسم گروگان ملازم خدمت ميرزا عبدالوهاب معتمدالدوله نموده، نزد شهزاده اعزام داشت.

یوسف ریاضی هروی دربارهٔ این جنگ می نویسد: «سپاه ایران و افغانستان بعد از تلفات سنگین هرکدام صحنه جنگ را ترک کردند و تنها بنیادخان هزاره با هزار سوار و پانصد پیاده استقامت کرد و معتمدالدوله اصفهانی را اسیر کرد (تاکنون از اصفهانیان کسی این طور بازی نخورده است) و از متروکات و اموال اردوی ایران و افغان بهره زیادی به هزاره ها رسید».

ملافیض محمّد کاتب، دربارهٔ نتایج نیک آزادی اسیران توسط بنیادخان می نویسد: «همهٔ آنانی را که با وزیر فتحخان همداستان شده بودند، چون محمّدخان قرایی، قلیچخان تیموری، ندر محمّدخان برادر بنیادخان هزاره، یلنگتوش خان جمشیدی و غیره به برکت کار بنیادخان که میرزا عبدالوهاب اصفهانی را آزاد کرد، نزد شهزاده رفته اعزاز و اکرام یافتند».<sup>۱</sup>

سراج التواريخ، ج ١، صص ٩٥\_٧۶.

سپاه ایران که در کافرقلعه تجمع و توقف کرده بودند وقتی از فرار سپاه افغان اطلاع یافتند، فردای آن، دوباره به میدان نبرد که از دشمن خالی بود برگشتند و آنچه از اموال و غنائم به جای مانده بود همه را جمعآوری کردند و به صورت یک لشکر پیروز و فاتح به مشهد مراجعت نمودند.'

#### عهدشكني شجاع السلطنه

همان طور که در سطور بالا خواندیم که فرماندهٔ ایرانی حکومت جام و باخرز و غوریان را به بنیادخان هزاره سپرد، امّا بعد از آن که آب ها از آسیاب افتاد به زیر تعهد خویش زد و حکومت نواحی یادشده را به بهانهای به امیر قلیچخان تیموری سپرد و بنیادخان از این عهدشکنی به خشم آمد و مجبور شد که قلمرو خویش را به زور متصرف شود، از این رو مناطق تحت تصرف امیر قلیچ را تاخت و این کار شهزاده را بیشتر خشمگین ساخت.

شجاعالسلطنه یک سال بعد از آن به تهران رفت و دههزار نیروی تازهنفس همراه خود از تهران به مشهد آورد و آماده نبرد با بنیادخان هزاره شد.

# تسلط شاهمحمود بر حکومت هرات

سال ۱۲۳۵ ه.ق. شاهمحمود سدوزایی توسط برادران وزیر فتحخان از سریر حکومت کابل به زیر کشیده شد و او به ناچار به سوی هرات فرار کرد و حکومت آنجا را به کمک پسر خویش کامرانمیرزا، به چنگ آورد. به گفته شاعر:

در جهان فوق و پست بسیار است دست بالای دست بسیار است شجاع السلطنه که از قبل تصمیم به سرکوبی بنیادخان هزاره گرفته بود با تسلط شاه محمود بر هرات بر عزمش مصمم تر شد، زیرا از آن می ترسید که بنیادخان با حکمران جدید هرات متحد و هم دست شود. از این رو با سپاه انبوه به سوی جام و هرات حرکت نمود و خوانین خراسان مانند: امیر قلیچ خان تیموری، امیر حسن خان طبسی حاکم طبس، محمّدخان قرایی نیز با سواران خویش به او پیوستند. وقتی شاه محمود از حرکت سپاه ایران باخبر شد هراسناک گردید، لذا پیش از پیش معذر تنامه ای با هدایا و تحف گران بها برای شهزاده قاجار فرستاد.

۱. ناسخ التواريخ قاجاريه، ج ۱، صص ۲۹۹\_۲۰۱؛ تاريخ رجال ايران، ج ۱، صص ۱۹۱\_۱۹۲؛ روضة الصغلى ناصري، ج ۹؛ تازەنواي معارك، صص ۶۴\_۶۵؛ بحر الفوايد رياضي، ص ۶۷.

تاخت و تاز بنیادخان در نواحی جام و باخرز و سومین نبرد او با شهزاده قاجار در سال ۱۲۳۶ ه.ق. بنیادخان نواحی باخرز را تاخت، بسیاری از محال آنجا را به تصرف درآورد و قلعه «شهر نو» ارا به محاصره انداخت. والي مشهد كه از قبل آمادگی گرفته بود، سپاه ایران را برای تنبیه او حرکت داد و دو تن از پسران خویش به نامهاي: هلاكوميرزا و ارغونميرزا را ملازم ركاب ساخته به عزم تدبير بنيادخان از مشهد به جنبش درآمدند. میرزا عبدالوهاب معتمدالدوله که در سال ۱۲۳۲ به اسارت خان هزاره درآمده بود قدم پیش نهاد و به عرض شهزاده رساند: در مدتی که در چنگ بنیادخان اسیر بودم و به خاطر حسن رفتار با خان هزاره دوست شدهام، اجازه بفرمایید تا یک تنه به نزد او رفته او را به اطاعت آورم، امید که کار به مقاتله نکشد. شهزاده به او سفارش های لازم را نموده به نزد بنیادخان فرستاد. معتمدالدوله با زبان چرب و شیرین آغاز به سخن کرد و بسیار تلاش نمود که رئیس هزارهها را به نزد شهزاده حاضر کند، امًا بنیادخان مردی نبود که به آسانی فریب بخورد و یک مرتبه خود را به دهان اژدها اندازد و بدون قید و شرط و تضمین جانی تسلیم شود. امّا برای حسن نیت و صلح گام به گام دست از محاصرهٔ قلعه شهر نو برداشت و در محال باخرز به قلعه کاریز مراجعت کرد. شهزاده که از نگاه نظامی، لشکر کافی در اختیار داشت نیامدن بنیادخان را بهانه قرار داد با جنگجویان ایرانی به سوی باخرز جنبش نمود و زمین از صولت سپاه به لرزه درآمد. بنیادخان که چنین دید با ده زار تن سوار هزاره، جمشیدی و فیروزکوهی برای دفاع مهیا شدند. روز جمعه ۲۴ رمضان (مطابق ۵ سرطان = ۲۶ ژوئن ۱۸۲۱ م.) در بیرون قریه کاریز باخرز هر دولشکر در مقابل هم صفآرایی کردند. هوا به غايت گرم بود. شهزاده صفوف لشكريان خويش را آراسته ساخت. بنيادخان چون پلنگ متکبر و هژبر متهور سپاه خود را تيپتيپ درست نمود و به دفاع ايستاد. جنگ با شدت آغاز شد و از بامداد تا نیمه روز کار به ستیز و آویز رفت. در اثنای گیر و دار، شهزاده هلا کومیرزا که دلِ شیر و چنگِ پلنگ داشت اسب برجهانید و با نیزه خطی چون باد و برق خویشتن را بر لشکر دشمن زد، بسیار مرد و مرکب به خاک هلاک افگند و فراوان کس را مجروح ساخت. سرانجام سپاه بنیادخان در برابر سپاه عظیم و مجهز شجاعالسلطنه تاب مقاومت نیاورد و رو به هزیمت نهاد و شهزاده تا قىريە كـوسويە (کوهسان) آنها را تعقیب کرد و بنیادخان در میان ایل جمشیدی درآمد، تمام اموال او

۱. این شهر نو که آنرا یکی از رؤسای هزاره بنیاد گذاشته بود یکی از دهستانهای تایباد به حساب میآمد و دارای ۵۲ پارچه ده بزرگ و کوچک بوده است.

در لشکرگاه و اندوختهاش در کوسویه به چنگ اردوی ایـران درآمـد و تـمام اسـیران ایرانی که در کوسویه در نزد بنیادخان محبوس بودند آزاد شدند و منطقه کـوسویه از هواداران بنیادخان پاکسازی شد.

استاندار خراسان اینبار ابراهیمخان هزاره رقیب سرسخت بنیادخان را به حکومت شهر نو و باخرز گماشت و خود با همان سپاه به قصد تسخیر هرات به پیش راند و تا ۶ فرسنگی آن رسید و شاهمحمود بار دیگر با عذرخواهی و تقبل باج و خراج پیش آمد. شهزاده که چنین دید بعد از اخذ مالیات هرات قبول کرد که شاهمحمود به اسم ایران بر آن شهر حکومت کند. خود به سوی مشهد بازگشت.

## لشكركشي حكمران قندهار به هرات

در سال ۱۲۳۸ ه.ق. سرداران قندهار که عبارت از برادران دوست محمّدخان باشند به نامهای شیردلخان و رحمدلخان محمّدزایی به عزم تسخیر هرات لشکر کشیدند و بنیادخان هزاره که از استاندار خراسان کینه داشت، با سههزار نفر به امداد آن ها شتافت، امّا بعدتر میان بنیادخان و سرداران قندهاری در اثر سخن چینی های محمّدخان کوهی نقار و کدورت به وجود آمد. محمّدخان مذکور از غیبت بنیادخان سوء استفاده نموده به قلعه جات و املاک او و رعیتش یورش برد. (به نظر می رسد که این شخص از عوامل شجاع السلطنه بوده است) و به غارت و چپاول پرداخت. بنیادخان فرزند خویش را نزد سرداران قندهاری گذاشت و خود به دفع محمّدخان کوهی شتافت.

**آشفتگی در امور خراسان** در سال ۱۲۴۳ شجاعالسلطنه حکومت خراسان را به فرزند کم تجربه و بی تدبیر خویش هلاکومیرزا واگذاشت و خود راهی تهران شد. هنوز چند ماه نگذشته بود که هرج و مرج و نارضایتی در امور خراسان پدید آمد. محمّدخان قرایی سر به طغیان برداشت، بقیهٔ خوانین خراسان با هلاکوخان پیوسته بر ضد سردار قرایی متحد شدند از جمله ۷۰۰ سوار هزاره به سرکردگی یکی از اقارب بنیادخان به خاطر کینه گذشته به اردوی استاندار جدید خراسان ملحق شدند. از آن جاکه محمّدخان قرایی مرد محیل

۱. تازهنوای معارک، قسمت مربوط به حمله سرداران قندهاری به هرات.

۲. ناسخ التواريخ قاجاريه، ج ۱، ص ۳۱۹؛ بحر الفوايد، ص ۶۷؛ تاريخ رجال ايران، ج ۱، ص ۱۹۱؛ ج ۲، ص ۱۳۷۲؛ روضة الصفاى ناصرى، ج ۹، ص ۵۸۸؛ مطلع الشمس، ج ۲، ص ۲۵۷.

و زیرک بود در خفا با هلاکومیرزا ارتباط برقرار نمود و وی را از مکر دیگران ترساند و در حقیقت با او سازش نمود. سازش سرّی این دو تن خشم دیگر خوانین خراسان را برانگیخت، مخصوصاً سواران هزاره که با محمّدخان قرایی کینه داشتند بـرای تـنبیه هلاکومیرزا در اطراف مشهد حملهور گردیده، به تاخت و تاز پرداختند.<sup>۱</sup>

و اوضاع به قدری آشفته شد که محمّدخان قرایی بـرخـلاف تـعهد سـرّیاش بـا هلاکومیرزا، عدهای از مردم مشهد را اسیر نموده به ترکمانان و یا هزارهها میفروخت<sup>۲</sup> و ترکمانان از خارج و تیموری و جمشیدی و هزاره از داخل در شهر مشهد مردم را به اسارت میگرفتند و در دم دروازه شهر میفروختند.<sup>۲</sup>

خبر این آشفتگی که به تهران رسید، فتحعلی شاه قاجار این بار شهزاده احمدعلی میرزا را به سِمَت والی خراسان منصوب کرد. در این وقت شهر مشهد مقدس در تصرف قرایی ها بود. استاندار تازه برای تصرف مشهد بیست هزار سوار و پیاده آماده جنگ کرد و عده ای از افراد مسلح هزاره و تیموری نیز به یاری او شتافتند و بنیادخان هزاره برای این که محمّدخان قرایی را مستأصل سازد با گروهی از افراد ورزیدهٔ خویش به نواحی تربت حیدریه که تحت تصرف سردار قرایی بود حمله برد و آن اراضی را متصرف شد. خانقرایی که از هر طرف ابواب بلا را به روی خود گشوده دید، به ناچار ارگ مشهد را ترک نموده، با مردم خود به سوی تربت حیدریه رهسپار شد تا آن چه را که از دست داده است بازستاند<sup>۲</sup>، و بدین طریق استاندار جدید توانست وارد مشهد شود و به رتق و فتق امور بپردازد.<sup>۵</sup>

پایان عمر بنیادخان بنیادخان که به صورت «بنیادبیگ» نیز در بعضی از منابع ذکرشده، از مردان بزرگ و از خوانین قدر تمند خراسان بود که در مسائل سیاسی هرات و شرق ایران نقش فعال داشت و سراسر عمرش در مبارزه با رقبا و دفاع از موجودیت قبیلهاش گذشت. او مردی بود شجاع، جنگدیده، پرتلاش، خردمند و پرنفوذ و سرانجام توسط شیر محمّدخان نظام الدوله که یکی از عموزاده هایش بود، بر سر رهبری قبیله به قتل رسید و بعد از او اکثر هزاره ها رهبری شیر محمّدخان مذکور را پذیرفتند. امّا، عدهٔ

۱. نامن التواريخ قاجاريه، ج ۲، صص ۲۱-۲۲؛ روضة الصغلى ناصرى، ص ۹.
 ۲. سفر نامه خسر ومير زا(يا تاريخ زندگى عباس مير ز۱، صص ۱۱۸\_۱۱۹۱.
 ۲. نامخ التواريخ قاجاريه، ج ۲، ص ۳۴؛ تاريخ رجال ايران، ج ۱، ص ۱۹۱.

اندکی، بهرامخان، پسر بنیادخان، را به رهبری برداشتند. قتل بنیادخان بین سالهای ۱۲۴۴ تا ۱۲۴۶ اتفاق افتاده است، زیرا؛ از این تاریخ به بعد دیگر نامی از او در تاریخ دیده نمی شود.

اقای مهدی بامداد در تاریخ رجال ایران، بنیادخان را از رجال بزرگ ایران و خراسان شمرده و شرح حال او را در جلد اوّل و سوم کتاب مذکور به تفصیل آورده است.<sup>۱</sup>

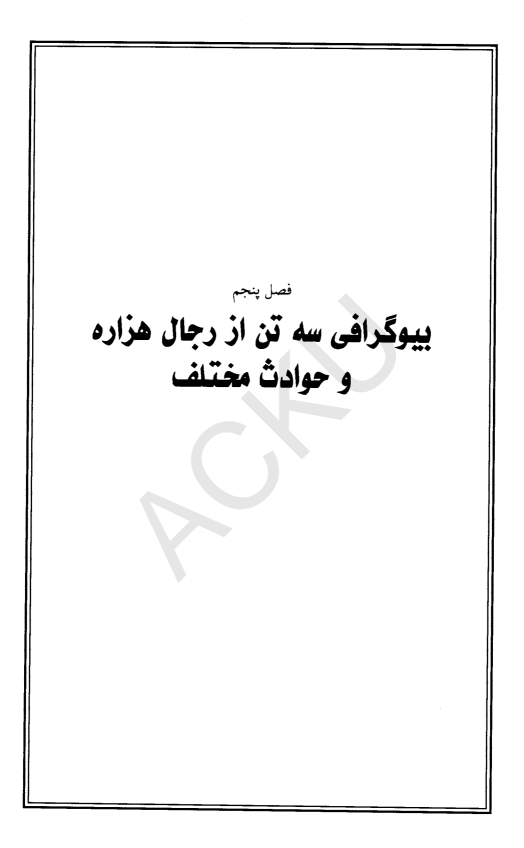
كميسيون تحقيق سرحدي افغان و انگليس، در گزارش خويش دربارهٔ بـنيادخان مینویسد: «بنیادخان هزاره برادر و یا جانشین محمّدخان توسط شیر محمّدخان نظامالدوله پسر سكندرخان به قتل رسيد. بنيادخان همعصر محمودخان جمشيدي بود. محمودخان در حملهای که بر قلعه نو کرد، توسط هزارهها موفقانه دفع گردید و خود وی به قتل رسید. بعد از مرگ تیمورشاه سدوزایی، هزاره قلعه نو رو به تـرقی نهادند و آنان این قدرت را مرهون استفاده از وقتی بودند که رهبرشان إصرف مبارزه برای کسب قدرت در هرات نمودند تا برتری نظامی در ساحل راست هری رود اراکه ا تقريباً در مقابل تومان آغا يا پيش رباط قلعهٔ ويرانهاي به نام «قلعه بنيادخان» است كه توسط وي اعمار گرديد و تا سال ۱۸۲۴ م. در اختيار هزارهها بود. اولين بار در دوران بنیادخان است که فیروزکوهی ها در تاریخ قلعه نو ظاهر میگردند. شاخهای از این قوم به نام «محمودی» بیشتر از دیگر شاخههای این طوایف با هزارهها سر و کار داشتهاند و این شاخه فیروزکوهی، با هزارهها متحد بودهاند. هزارهها از اتحاد این قبیله استفاده نموده، بالای ایکی از انزدیکترین همسایهشان، یعنی قادس حملات مکرر نمودند. هزارهها همچنان اتحاد با شاهپسندخان، رهبر شاخه درزیها، برقرار کردند. شاهپسندخان یک وقت رهبر پرقدرتی بوده و به نظر پوتینگر، وی هزارهها را قـادر ساخت تا شاخههای دیگر فیروزکوهیها را از بین ببرند. درواقع صدمهٔ زیادی را «زیحکیمهای» قادس متحمل شدند. وقستی طایفه شاه پسند شورش نمود، وی توانست با بقیه قبیلهاش و کمک هزارهها، در رباط باقی بماند. این قضیه باید در دوران شيرمحمّدخان نظامالدوله واقع شده باشد. در دوران قدرت بنيادخان، فيروزكوهي هاي کوچه (زردکوچه) پیوار را در اختیار داشتند و به کمک هزارهها، تحت ادارهٔ بنیادخان، به محمودخان جمشیدی در خواجه داد، نزدیک پیوار حمله کردند و وی را به قـتل رساندند، محمودخان إدر این موقعیّت] از اهداف ایرانی ها پشتیبانی می کرد. شاه ایران

2. Pottingr

۱. تاریخ رجال ایران، ج ۱، ص ۱۹۲ و ج ۲، صص ۳۷۲\_۳۷۳.

وی را رهبر قبایل چهار ایماق تعیین کرده بود. به نظر میرسد که کوشش عجولانه برای تحقق یافتن قدرت رسمیاش بود که با مرگ روبه رو شد».'

گزارش تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس.



بعد از مرگ بنیادخان، شاخه بزرگ طوایف هزاره تحت رهبری شیرمحمدخان نظام الدوله درآمدند. امّا، شاخه کوچکتر، بهرام خان پسر بنیادخان را به رهبری برداشتند. در این وقت، محمّدخان قرایی که از مردان پرقدرت و صاحب اقتدار و مخالف بنیادخان بود، یکهتاز میدان گردید و میخواست هزاره ها را فرمان بردار خویش سازد. لذا در سال ۱۲۶۴، جنگی، میان هزاره ها و قرایی ها درگرفت و محمّدخان به جام و باخرز که در تصرف هزاره ها بود، حمله کرد. بهرام خان هزاره که چنین دید به ناچار به دفاع برخاست و هزاره های منطقه را بسیج کرد. امّا، چون جوان و مرخس به قتل رسید و قرایی ها نواحی جام و باخرز را ضمیمهٔ قلمرو خویش کردند.<sup>۱</sup> سرخس به قتل رسید و قرایی ها نواحی جام و باخرز را ضمیمهٔ قلمرو خویش کردند.<sup>۱</sup> میدعلی میرنیا می نویسد: بهرام خان هزاره مرد دلیری بود، وی بعد از پدر حاکم

جام و باخرز شد و در سال ۱۲۴۵ ه.ق. به حوزهٔ حکومتی محمّدخان قرایی که دم از یاغیگری میزد و مشهد را در تصرف داشت و استانداری را اشغال کرده بود (دیگر خوانین در این مورد با او موافق نبودند)، تاخت و املاک و اموال قرایی را غارت کرد. محمّدخان قرایی استانداری را رها نمود و برای حفظ اموال و املاکش به تربت حیدریه رفت.

بهرامخان هزاره، در سال ۱۲۴۶ ه.ق. برای اشغال سرخس کـه عـدهای از طـایفه هزاره در آنجا بود، رفت و در دست آنها کشته شد.۲

**۲\_ابراهیمخان ایلخانی هزاره** رقابت بین سران و خوانین بزرگ هزاره همیشه جریان داشته است و ظاهراً سیاستبازان

۱\_ بهرامخان هزاره

بحر الفوايد يا كليات رياضي، چاپ قديم، ص ۲۰؛ تاريخ رجال ايران.

۲. ایلها و طایفههای عشایری خراسان، صص ۱۰۵\_۱۰۸.

ایرانی و هراتِ از اختلاف موجود میان آنان سود میبردند و آن را تشدید میکردند و یکی را بر ضد دیگری تحریک و تقویت مینمودند. چنانچه رقابت سختی میان بنیادخان و ابراهیمخان بر سر تصاحب قدرت و ریاست قومی جریان داشت و ایران بیشتر از ابراهیمخان جانبداری میکرد.

ابراهیمخان با آن که از مردان بزگ و نامدار بود، اما تـ لاش و تـهور بـنیادخان را نداشت. مهدی بامداد شرح حال وی را در تاریخ رجال ایران آورده و او را از مردان بزرگ خراسان شمرده است. وي علاوه بر رقابتي كه با بنيادخان داشت، با آزادخان، پسر محمّدخان هزاره، نیز همچشمی مینمود. وقتی در سال ۱۲۳۰ ه. در تهران تحت نظر قرار گرفت، ریاست هزارههای جام و باخرز به آزادخان رسید. سال ۱۲۳۲، که وزیر فتحخان برای تصرف جام و غوریان لشکر کشید، ابراهیم به خاطر کینهای که در دوران زندانی شدنش در تهران نسبت به قاجاریه داشت، طرف وزیر فتحخان را گرفت و در شمار یکی از سرکردگان سپاه او درآمد و پس از شکست فتح خان، مدتی متواری بود تا این که در سال ۱۲۴۷ ه. عباس میرزا، نایب السلطنه ایران و لایق ترین فرزندان فتحعلیشاه، به عنوان استاندار خراسان مقرر شد و او لشکر انبوهی تهیه کرده به سر تركمانان سرحد سرخس يورش برد. در اين وقت محمّد حسن خان، پسر ابراهيم خان بيگلربيگي هزاره، به همراه افراد مسلح خويش به شهزاده نايبالسلطنه پيوست. زيرا؛ هنگام غلبه محمّدخان قرایی در مشهد مقدس، ابراهیمخان بیگلربیگی، معادل هـزار تومان اسب از سکنه سرخس خرید و اهل بیت خود را نیز در آن جا نزد اقبوام خبود گذاشت تاکار سواری چند راست کرد و تجهیز لشکر ساخت تا بر هزارههای سرخس تسلط يابد. امًا، شيرمحمدخان هزاره و اسكندرخان هـزاره ببرادرزادهاش، او را دفع کردند و اسبهایش را نیز مأخوذ داشتند و حتی راه ورود او را به سرخس مسدود كردند. حالاكه نايبالسلطنه به سرخس لشكر مىكشيد، براي ابراهيم خان فرصتي پيش آمد که به او بپیوندد و اموال خویش را بازستاند و اگر تواند رقبا را جـزا دهـد. پسـر ابراهیمخان به رکاب شهزاده ملحق شد و به همراه لشکر ایران به سرخس تاخت و ترکمانان گوشمالی بسزا یافتند و قلعه سرخس فتح شد و سههزار اسیر شیعی که در دست ترکمانان اسیر بودند، آزاد شدند، قلعه به امر نایبالسلطنه با خاک یکسان گردید و ترکمانان بسیاری به قتل رسیدند. نایبالسلطنه بعد از مهم سرخس، حکومت تربت

ا. تاریخ رجال ایران، ج ۱، ص ۳۱.

حیدریه، کـدکن و مـحالات جـام را بـه سـهرابخـان، غـلام پیشخدمت سـپرد و ابراهیمخان هزاره را در بعضی از این اراضی به نیابت او گماشت و خـود بـه مشـهد بازگشت.<sup>۱</sup>

در سال ۱۲۴۸ ه. لشکر ایران هرات را محاصره نمود و کامران میرزا حکمران آن شهر تن، به صلح داده تعهد سپرد که خطبه و سکه به نام شاه ایران کند و هفتاد و پنجهزار روپیه با ۵۰ طاقه شال کشمیری به رسم پیشکش تقدیم کرد<sup>۲</sup>، در همین سال نایبالسلطنه از دنیا رفت و سال بعد آن فتحعلی شاه نیز رخت از جهان بست و محمّدشاه (پسر عباس میرزای نایبالسلطنه) به سلطنت ایران رسید و اوضاع خراسان همچنان مغشوش باقی ماند، دولت ایران چون از قدرت یافتن بیش از حد ابراهیم خان هزاره بیمناک بود، لذا دایرهٔ فرمان روایی او را در محدوده جام و باخرز محدود کرد. بقیه شرح زندگی این شخص در ضمن بیان حوادث مختلف خواهد آمد.

#### ٣\_ شيرمحمّدخان نظام الدوله هزاره

در تحقیق کمیسون سرحدی افغان و انگلیس میخوانیم: شیرمحمّدخان بعد از قـتل بنیادخان به رهبری بیشتر قبایل هزاره برگزیده شد و او معاصر شاه کامران میرزا بود که بر هرات حکومت میکرد. وی هزاره ها را در مقابل جمشیدی ها تقویت مینمود و در بین جمشیدی از محمّد زمانخان، برادرزاده درویش علیخان جمشیدی، رهبر آنوقت جمشیدی ها بر ضد کاکایش حمایت مینمود. در این وقت جنگی میان هزاره ها و جمشیدی ها در قسمت «چمنبید» به وقوع پیوست که در جریان آن درویش علیخان، رهبر جمشیدی ها به قـتل رسید، بعد از وی محمّد زمانخان رهبر جمشیدی ها شد و مقر فرمان روایی اش را از مروچاق به «کشک» انتقال داد که از آن دوران به بعد مرکز جمشیدی ها شد.

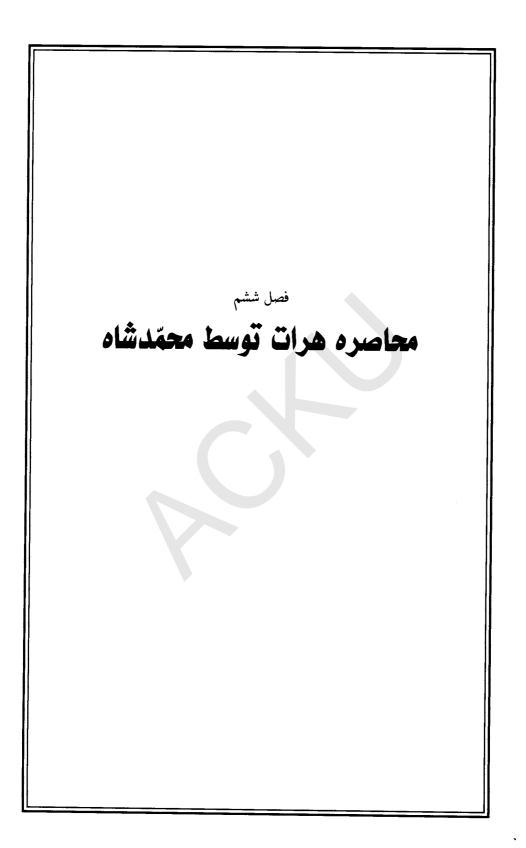
شیرمحمّدخان، لقب نظام الدوله را از شاه کامران دریافت نمود و در دوران وی هزاره های قلعه نو به اوج رفاه رسیده بودند، قدرت آنان بیش از آن بود که از شاه کامران، هراس داشته باشد. فیروزکوهی های قادس همسایه شرقی شان به درجهٔ فرمان برداری کامل تنزل داده شده بود و رقبای جمشیدی ها متفرق و مأیوس بودند. زمانخان، رهبر جمشیدی ها که مردمش از وی نفرت داشتند بسیار تحت نفود نظام الدوله قرار داشت.

۱۰ ناسخ التواريخ قاجاريه، ج ۲، صص ۱۰۱\_۱۰۵؛ تاريخ رجال ايران، ج ۱، ص ۳۱ و ج ۳، ص ۲۳۹.
 ۲. سراج التواريخ، ص ۱۱۸.

یارمحمّد، وزیر کامران، که از سال ۱۸۲۳ م به بعد حاکم واقعی هرات به شمار می رفت، کوشید تا رهبران قبایل را بر ضد یکدیگر استعمال کنند ابه کار بگیرد. ولی، زمانخان ضعیفتر از آن بود که بتواند از زیر نفوذ شیرمحمّدخان خودش را خارج سازد. به نظر پوتینگر، کوشش های یار محمّد وزیر، رهبر جمشیدی را به طور کامل در درست هزاره قرار داد.

شیر محمّدخان نظام الدوله در بین سال های ۱۸۳۹\_۱۸۳۸ م. وفات نمود و این همان سالی بود که هرات در محاصره ایرانی ها قرار گرفت و پوتینگر نقش آشکاری در آن بازی کرد و هزاره ها مانند همیشه به هرات وفادار ماندند. ولی، دیگر قبایل کم و بیش جانب ایران را گرفتند. شاید مرگ نظام الدوله باعث تشویق طایفه فیروز کوهی قادس در برانداختن یوغ هزاره ها گردید و پشتیبانی شان را از ایران اعلام نمودند. ولی، بعد از خروج ایرانی ها، مودود قلی خان رهبر قادس مجبور به فرار گردید و قدرت هزاره ها در آن منطقه دوباره استحکام یافت. بقیهٔ شرح حال شیر محمّدخان هزاره در ضمن حوادث دیگر خواهد آمد.

گزارش تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس.



نقش یک جاسوس انگلیسی، لشکرکشی مجدد ایران بر سر هزارههای بادغیس و جنگهای خونین و قضایای خواندنی دیگر

از آنجا که، برادران محمّدزایی از قدرت یافتن مجدد رقیب واهمه داشتند، درصدد بودند، به هر نحوی، شده بازماندهٔ سدوزایی ها را که هنوز هرات را در اختیار داشتند از بین ببرند. از این رو دوست محمّدخان، امیر کابل در سال ۱۲۵۳،در پیام محرمانهای برای محمّدشاه از او خواست که به هرات حمله برده، بازماندگان سدوزایی را براندازد و این شهر را ضمیمهٔ ایران کند. شاه ایران که از قبل این آروز را در سر می پروراند، با رسیدن چنین پیام از ناحیه برادران محمّدزایی خاطر جمع گردیده، در شعبان ۱۲۵۴ ه.(مطابق برج عقرب)، با چهل هزار جنگ جوی مسلح از تهران، حرکت کرد تا در ظهر برخاستند.

### نقش یک جاسوس انگلیسی

لشكركشي به هرات

در این وقت، در داخل شهر در ظاهر، یک نفر آخوند مسلمان هندی زندگی می کرد که بالای مردم هرات نفوذ فراوان داشت و مقتدای مسجد جامع بود، به طلاب درس عربی و دینی می گفت. و از غیب خبر می داد و از روزی که شاه ایران از تهران حرکت کرد و تعداد نیروهای او و قضایای بین راه و دیگر کم و کیف قضایا را مو به مو به کامران میرزا و وزیر او، یارمحمّدخان الگوزایی، خبر داد و بعد از مدتی معلوم می شد که آن چه او گفته است کاملاً راست بوده است!. شاه کامران و وزیر او به این آخوند هندی عقیده اخلاص مندانه ای پیدا، کردند. او، کامران و مردم هرات را به قلعه داری تشویق می کرد. بعداً، معلوم شد که این ملای پیش نماز و غیب گو، یک نفر انگلیسی الأصل به نام پاتنجر است و شگرد کار او در غیب گویی آن بود که در لشکر قاجار نیز عده ای جاسوس انگلیسی بودند و آنها قضایا را مخفیانه برای پاتنجر می نوشتند و او آن اخبار را به عنوان کرامت و خبر غیبی به مردم و حکمران هرات بازگو می کرد. به هر حال، سیاست انگلیس آن بود که هرات به عنوان یک منطقه حایل بین ایران و افغانستان بماند. زیرا؛ از آن می ترسید که با از بین رفتن این حایل، ایران و افغانستان با هم متحد شود و آنگاه مسلمانان شبهقاره هند را به استقلال خواهی کمک کنند.

فتح غوریان و اشعاری از قاآنی در این رابطه سپاه ایران بعد از عبور از کافرقلعه به غوریان رسیدند و این شهرک را به محاصره گرفتند و در پناه توپهای صاعقهبار، شهر را فتح کردند و ساکنین آن که از مردم هزاره و دیگر طوایف بودند، بعضاً مقتول و یا این که به اسارت درآمدند و از همین جا کینه محمدشاه در قلب هزاره ها پیدا شد و درصدد انتقام برآمدند. قاآنی شاعر معروف که در رکاب شاه ایران حضور داشت، قصیدهٔ مبالغه آمیز در مدح او و سقوط غوریان سروده

سخن گزافه چه رانی ز خسروان کهن مهین خدیو محمّد شه، آفتاب ملوک به عزم چالش افغان خدا ز ری به هرات به عزم چالش افغان خدا ز ری به هرات سپه کشید و برانگیخت عنزم را توسن سپه کشید و برانگیخت عنزم را توسن مید تا به در حصن غوریان که به خاک هسزارپسهلو پولادخای و پیتیاره گزیده بهر حراست در آن حصارشکن درشتهیکل و عفریت خوی کرمژگوی ستبرساعد و باریکساق و زفتبدن زمختسیرت و زنجیرخای و ناهنجار

سه روز ماند و سپه خواند و زر و سیم فشاند سپس به سوی حصار هرات راند کرن بسسی نیرفت که از تیرکتاز لشکیر شاه ز فوج افیغان بیر اوج چیرخ شید شیون ز صدهزار هیزاره یکی نیماند به جای که مینگشت گرفتار قید و بند و رسن<sup>۲</sup>

**استواری و پایداری هرات** بعد از ورود سپاه ایران در هرات و قلعهداری مردم، در آغاز، بیشتر روزها جنگهای پراکندهای میان سپاهیان ایرانی و مدافعین شهر رخ میداد. امّا، شهر از حصار استواری

تاریخ ایران و انگلیس.
 ۲. افغان، امه، محمود افشار، ج ۱، ص ۲۸۴.

برخوردار بود و پیشرفتی در کار فتح آن مشاهده نمی شد. مقاومت اهالی تحسینبرانگیز می نمود.

۱\_ از حوادث غیر منتطره در مدت محاصره هرات، یکی آن بود که سردار کهن دلخان حکمران قندهار، سپاهی را از مردم قندهار تجهیز نموده تحت فرماندهی پسرش محمّد عمرخان به کمک شاه ایران فرستاد و این سپاه مناطق فراه و اسفزار راکه از هرات تبعیت میکرد تاخت تا پریشانی و اضطراب بیشتری به هراتیان وارد کند.<sup>۱</sup>

۲\_در روزهایی که هرات در آستانهٔ سقوط قرار گرفت، شاه کامران پسر خویش را مخفیانه بیرون فرستاد و از مردم میمنه، شبرغان، سرپل و از طوایف ازبک و هزاره و دیگر طوایف، کمک خواست به دنبال ایس تقاضا لشکر انبوهی از مردم یادشده به کمک هراتیان شتافتند و به محض رسیدن در حومه هرات با سپاه محمّدشاه درآویختند و در طی چند روز نبردهای متعددی عدهٔ زیادی از جانبین تلف شدند.<sup>۲</sup>

در مجلهٔ غرجستان آمده است: «هزاره ها باز به کمک هموطنان هراتی خود شتافتند و شیرمحمّدخان هزاره از بادغیسات و قلعه نو همراه چهارهزار نفر از مردم خود به کمک کامرانمیرزا بسیج شدند و در این نبرد سپاه ایرانی کاری پیش برده نتوانست».<sup>۲</sup> در گزارش تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس می خوانیم: محمّدشاه قاجار

در حمله به هرات عدهای از هزاره های قلعه نو را به سرحد خراسان ایران انتقال داد و به نظر کلنل تیلور<sup>7</sup>، قدرت قبیله هزاره در این زمان ۱۰.۰۰۰ فامیل بود و قادر به جمعآوری ۲.۰۰۰ سوار بودند، بعد از استقرار صلح، هزاره ها شروع به بازگشت به بادغیس نمودند و در قلعه نو، تحت ادارهٔ احمدقلی خان دوباره مقیم شدند و قلعه نو که توسط جمشیدی ها ویران گردیده بود، معمور شد و سه سال بعد در سنهٔ ۱۸۷۴ م. = گر دید.<sup>۵</sup>

باری، محاصره هرات قریب یک سال طول کشید و به خاطر مقاومت مردم و دستبردهای قبایل اطراف به سپاه ایران، روح یأس و ناامیدی بر شاه چیره شد و بدون هیچ دستآوردی به ایران بازگشت.

4. Coinel Taylor

نشکوکشی به سوی بادغیس و دفاع متهورانه هزار مها در هنگام محاصر، هرات، هزاره ها حملات مکرری به سپاهیان ایران نموده در هر فرصتی ضرباتی به آن ها وارد می کردند و این کار خشم محمّد شاه را برانگیخت و دستور پیشروی به سوی بادغیس، مقر هزاره ها، را صادر کرد و آصف الدوله استاندار خراسان را با دوازده هزار سوار و نُه عراده توب به سوی قلعه نو و بادغیس گسیل داشت. این سپاه خشمگین در اولین برخورد با جمشیدی ها ۲۰۰ تن از آنان را در جنگ به قتل رساندند و بعد از شکست جمشیدی ها به پیش روی خویش به سوی بادغیس ادامه دادند و راه های پرپیچ و خم را طی نموده به سوی بالامرغاب پیش رفتند و قبل از آن که به موضع «پده کچ» برسند، زمان خان جمشیدی، شیر محمّدخان نظام الدوله هزاره و شاه پسندخان فیروز کوهی با جمع انبوه بر لشکر آصف الدوله حمله ور گشتند و چهار ساعت پای ثبات فشردند و چنان کشش و کوشش نمودند که چشم کسی در آن سرزمین ندیده و گوش احدی نشنیده است. چنان چه صاحب نامنخ التواریخ از روی اعتراف می نویسد: «افغانان (هزاره، جمشیدی و فیروز کوهی)، مردانه کوشیدند و چهار ساعت رزم دادند، لیکن با تمام آن کشش و کوشش در اخیر هزیمت یافتند ، و محاد ساعت رزم دادند، ایکن با تمام آن کشش و کوشش در اخیر هزایه که ملتی در آن اعتراف می نویسد: «افغانان (هزاره، جمشیدی و فیروز کوهی)، مردانه کوشیدند و چهار اعتراف می نویسد: «افغانان (هزاره، جمشیدی و فیروز کوهی)، مردانه کوشیدند و چهار اعتراف می نویست و بسیار تن از لشکر آصف الدوله نیز به قتل رسیدند.

ایرانی ها، علی رغم تلفات سنگین به پیش روی ادامه دادند تا به «پده کج» رسیدند و در آنجا دو فوج از پیاده نظام ایران، شامل سپاه مراغهای و قرایی تحت فرماند هی اسکند رخان به عنوان قراول هم چنان به پیش می رفتند، امّا، راه را عوضی گرفته در میان دره صعب درآمدند. در چنین فرصتی هزاره ها و جمشیدی ها، راه پیش روی آن ها را سد نمودند و فیروز کوهی ها آب را از ایشان بازداشته در دو جانب دره به کوه برآمدند و از فراز کوه دست به قتال ایرانیان گشودند، فراوان تن از آن ها را به خاک هلاک انداختند به قسمی که حتی فرمانده سپاه ایرانی مجروح شد و او جز مقاومت چاره ای نداشت و با تن زخم دار از اسپان کشته و جنازه مردان به خون آغشته خویش به دور اردوی خود سنگری برافراشت و چون راه گریز مسدود بود به ناچار به کارزار ادامه دادند و آصف الدوله از قفای او کو چیده به منزلی که مقرر بود، فرود گشت. ولی نشان از اسکندر و سپاهیان او در آنجا ندید. امّا، صدای تفنگ پیاپی به گوش می رسید، دانست که او درچار حادثه شده است و با آن که می بایست به کمک آنان شتابد، امّا، جون روز، داشت

سراج التواريخ، كاتب هزاره.

به آخر می رسید، ارسال کمک ناممکن بود، به ناچار شب را با تشویش در همان جا به سر برد و بامدادان جعفرقلي قراچهداغي، نبي خان قراگوزلو و كلب على خان افشار و جعفرخان شادلو را با فوج پیاده و سواره به معاونت او فرستاد. سپاه کمکی وقتی خود را به اسکندرخان رساندند، روح به لبرسیدهٔ او دوباره به قالب بازگشت و به اتفاق هم موفق شدند که گروه هزاره جمشیدی و فیروزکوهی را از اطراف و قله کوه پراکنده سازند و در اثنای مغلوب شدن مدافعین از قضا سه هزار سوار جرار به کمک مدافعین دررسیده، جنگ با شدت بیشتری ادامه یافت و در یک حمله، ۲۰ تن از سواران خراسانی و شادلو به قتل رسیدند و نزدیک بود که ایرانیان شکست بخورند که در دقایق آخر رحیمداد سلطان هزاره که از سرداران نامدار بود زخم منکر برداشت و با مجروح شدن او بقیه افغانیان دل از دست داده، هزیمت یافتند و سپاه ایران چندین اسیر که از آن مردم گرفته بود، از شدت خشم همه را به قتل رساندند. امًا، در عين حال وحشت، سرابای آنان را فراگرفته بود، به قسمی که بعد از نجات از نبردگاه با سرعت به لشکرگاه خویش مراجعت کردند. بعد از استراحت و تجدید نیرو، آصفالدوله که نسبت به هزارهها و دیگر اق<del>وام</del> مدافع بادغیس دل پرکینه داشت، سپاه ایران را به سوی بالامرغاب حرکت داد. در این وقت یک نفر به نام «حاجیبیگ» به تعلیم از نزد شير محمّد خان نظام الدوله هزاره فرار كرده، نزد آصف الدوله آمد و به ركاب او پيوست و سخنانی بر ضد شیرمحمدخان گفت آصف الدوله، فرار و اظهار دشمنی او را با رئیس خويش حقيقت پنداشت و در سفر بالامرغاب او را راهبلد لشكر خويش مقرر كرد و او که مترصد چنین فرصتی بود، سپاهیان قاجار را از میان درهٔ تنگی که دارای جبال شامخه بود، راهنمایی کرد، در حالی که شیرمحمّدخان و سایر جنگاوران اویماقیه در آن دره کمین نهاده بودند. چون لشکر آصفالدوله بی خبر در وسط دره رسیدند، ناگهان هدف گلوله های مرگبار قرار گرفتند و از دستبرد جنگجویان اویماقیه دل از حیات بریده، فوج کلبعلیخان افشار را که رو به فراز کوه نهاده بودند از پیش برداشته زده و کشته داخل درهٔ کردند و در تنگنای درهٔ سخت بیچاره ماندند. کار بر ایرانیان به غایت صعب و دشوار شد که نه دست ستيز داشتند و نه ياي گريز، چنان چه از ناچاري اسپان سواري و دواب باربری خودها را به دور اردو، سنگر ساخته بسیاری از آدم و مال و مواشی از ضرب گلوله جان باختند و حاجی بیگ راهبلد که ایشان را در چهار موجهٔ هلاکت و تاراج انداخته بود، در آن گیر و دار از نظرها پنهان شد، چندان که آصف الدوله کس به طلب او فرستاد او را نیافتند. سپاه ایران، روز دیگر با حال ابتر در کمال بی نظمی راه

برگرفت و در این منزل اسکندرخان با وجودی که جراحت داشت با سپاه تحت فرمانش به قراولی سپاه مقرر گردید. آنگاه حرکت نمودند تا وارد منزل «خواجه کندو» شدند و در آنجا ترکان (هزاره، ازبک جمشیدی و فیروزکوهی) بر اسکندرخان تاخته مغلوبش ساختند و چند تن از ایرانیان را اسیر و دستگیر نمودند. درست در حین گیر و دار سههزار هزاره از کمینگاه بیرون تاخته و جنگ سخت درانداختند، کار به قدری برای سپاه آصف الدوله دشوار شد که باز اسب های خویش را سنگر ساخته و به پایداری پرداختند، نبرد لحظه به لحظه شدیدتر می شد، از آن طرف جعفر قلی خان قراچه داغی با ۳۰۰ سوار به کمک ایرانیان بر سیدند.

هزاره و ازبک و اویماقیه چون شیر ژیان حمله ور گشتند و ایشان را در میان گرفته چاره به روی شان بربستند. لشکر مهاجم خود را گرفتار ورطهٔ هلاکت یافته تا رسیدن آصف الدوله فقط به حفظ جان خود می کوشیدند، تا این که بقیه سپاه ایران ه مراه آصف الدوله چون سیل خروشان دررسیدند و اوضاع جنگ ناگهان تغییر کرد، کمین گذاران به خاطر قلت خویش و انبوهی سپاه دشمن توان جنگ در خود ندیده به ناچار عقب نشینی کردند و ایرانیان توانستند خود را از آن تنگناه بیرون بکشند و به کناره آب بالامر غاب فرود آیند و در آن جا قدری دست و پای شان باز شد و ترکتاز آغاز نهاده پنج هزار رأس گوسفند از مردم بی گناه را به غارت بردند و ۲۰ تن چوپان از همه جا بی خبر را اسیر

در خلال احوال مذکور، سی و هفتهزار خانوار از مردم جمشیدی و فیروزکوهی از بیم پایمالی، خود را کنار نموده از مرورود عبور کرده، در بالامرغاب پناه گزین شدند و شیرمحمدخان هزاره و زمانخان جمشیدی و شاه پسندخان فیروزکوهی با جمعیت خودها راه میمنه را پیش گرفته به مضراب خان میمنه و خلیفه ترکمان که در آنجا به عزم دفاع انجمن ساخته بودند، پیوستند. پس از ورود اینان تصمیم بر آن شد که متحداً به دفاع پردازند، لذا چهار سنگر (بعضی منابع ۲۴ سنگر) استوار نموده منتظر نشستند و آصف الدوله به کنار رود بالامرغاب راه نورد گشت. در این وقت یک تن از پیش خدمتان شیر محمّدخان هزاره که مجنون نام داشت و شیعه بود و یا به دروغ ادعای تشیّع داشت از نزد شیرمحمّدخان هزاره فرار کرده، یک شمشیر نیز به دست

۱. چنین به نظر میرسد که تا این زمان کم و بیش افرادی در میان هزارهها یافت میشدند که تشیّع را که مذهب نیاکانشان بوده، حفظ کرده بودند به همین خاطر ادعای شیعه گری خدمتکار شیرمحمّدخان هزاره، باور آصفالدوله میشود.

داشت و مدعی بود که شمشیر مولایش شیرمحمّدخان است که او در حین فرار آن را گرفته و همراه خود آورده است. آصفالدوله باز این بار فریب خورد و فرار او را حقیقت ینداشت و خواست که از وی به نفع خود استفاده کند. او، به آصفالدوله خبر داد که عدهٔ کثیری از مردم ازبک سرپل و اندخود و شبرغان و ترکمانان سالور و ساروق و چهار اویماق از قبیل هزاره، فیروزکوهی و جمشیدی تقریباً به تـعداد بـیست.هزار سوار به فاصله دو فرسنگ از لشکرگاه ایران سنگر افراشته و آماده پیکار نشستهان. آصفالدوله از شنیدن این خبر چون جلادت و شجاعت ایشان را دیده و آزموده بود، هراسناک گشت با وجود این به پاس مکنت و نیروی سلطنت شاه ایران، روحیهٔ خویش را از دست نداده، محمّد ابراهیمخان قاجار را با دوازدههزار سوار و پیاده و ده عراده توب صاعقهبار به حفاظت بُنه و آغروق گذاشت خود با بقيه لشكر و هفت عراده توپ روی به محاربه نهاد و چون به سنگر نزدیک شد دلیران هزاره و ازبک و جمشیدی و فیروزکوهی چون شیران غضبناک حمله کرده و چهار بار یورش برده در هر مرتبه بسیار تن از دم شمشیر گذرانیدند و پس میگشتند تا که از صدمهٔ گلوله توپ به کلی سنگری شدند. ایرانیان در سایهٔ توپهای صاعقهبار چیرهدست گردیده به سنگر آنان حمله آوردند، ۷۰۰ تن از مدافعین کشته و عدهای اسیر نمودند. مدافعین به ناچار هزيمت يافتند. آصف الدوله، استاندار خراسان سه روز ديگر در آنجا درنگ کرده، مژده این فتح را پس از چند شکست و تحمل تلفات سنگین به محمّدشاه که در هرات بود فرستاد و آنگاه از سنگرگاه مذکور کوچیده وارد منزل چهارشینیه (چهارشنبه؟) شد و از آنجا در چیچکتو و از آنجا در قیصار فرود آمد و چون عدهای از خوانین میمنه، سرپل و اندخود و شبرغان و چهار اویـماق اظـهار اطـاعت نـمودند، آصفالدوله آن را پیروزی شمرده به سوی هرات بازگشت.

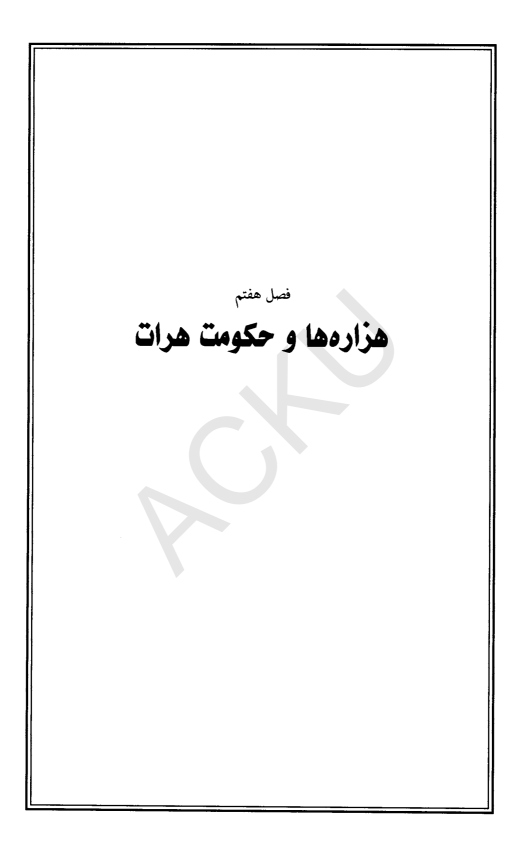
پس از بازگشت سپاه ایران به هرات، شیرمحمّدخان هزاره، باز آرام نگرفت و روزی فرصت یافت، با هزار سوار تاخته ۶۰۰ رأس اسب از اسپان ایرانیان را به غنیمت گرفت و ببُرد، سلیمانخان افشار با هزار سوار از قفای او تاخت و از لشکرگاه نیز سوار کردستان بیرون شده، تعاقب نمودند و با زحمات شاقه توانستند فقط ۵۰ رأس اسب را بازستانند و بقیه همه را شیرمحمّدخان تصاحب نمود.

۱. شاه ایران در ابتدا، دوازده هزار پیاده و سواره با نُه عراده تـوپ تـحت فـرماندهی آصـفالدوله بـه جـنگ هزاره ها فرستاد، امّا چون هزاره ها جلادت و تهوز بسیار از خود نشان دادند، شاه ایران مجبور شـد کـه بـاز نیروی کمکی برای آصفالدوله بفرستد؛ ناسخ التواریخ، ج ۲، ذیل حوادث سال مذکور؛ سراج التواریخ، صص ۱۳۰ تا ۱۴۸.

۲. ناسخ التواريخ قاجاريه، ج ۲، ذيل حوادث سال مذكور؛ همان، صص ١٣٠\_١٣۴ و ١۴٤\_١٤.

باری، لشکر ایران چه در مدت محاصره هرات و چه در حمله به روستاهای بادغیس و قلعه نو متحمل تلفات و خسارات بسیار گردید و با آن که روستاها در مقابل سپاه مهاجم آن هم سپاه مجهز و جنگآزموده قاعدتاً آسیب پذیر است. امّا، در جنگ بادغیس به خاطر کاردانی و شجاعت زایدالوصف شیر محمّدخان نظام الدوله، این سپاه ایران بود که تلفات و خسارات بسیار و غیر منتظرهای متحمل شد، هرچند به روستاییان نیز صدمات کلی وارد آمد. سپاه ایران با به دست آوردن چند گَلَه و رَمَهٔ گوسفند و دستگیری ۲۰ تن چوپان و تسلیمی چند ریش سفید، چیزی بیشتری از سفر بادغیس عایدش نگردید.

٥٣٢



تغییر روش و تاکتیک ایران بعد از شکست در جنگ بادغیس، روش خویش را دربارهٔ اقوام نواز مرزی به طور کل و نسبت به هزاره ها به طور خاص تغییر داد، به این معنا که این بار تصمیم گرفت مقاومت طوایف قدر تمند را توسط حکومت هرات و ایجاد اختلاف میان اقوام و تقویت یک رهبر بر ضد رهبر دیگر، در هم بشکند که این تاکتیک تا حد زیادی مؤثر افتاد.

**کزارش چند نفر خارجی** بزرگترین طایفه هزاره که باید شاهان هرات با آنها وارد مذاکره می شدند، طایفه دایزنیات بود. رئیس طایفه مذکور که دارای لقب «بیگلربیگی» (بیگِ بیگها یا بزرگ بزرگان) بود، خود را متحد و دوست و یاور پادشاهان هرات می دانست، ولی روابط بین او و امرای هرات به صورت غیر مساویانه برقرار بود که بیشتر شکل اتحادی داشت و خصوصیات تابع و متبوع را دارا نبود.

فنودالان رهبریکننده دایزنیات به صورت فعالانه همراه حکام هرات در جنگهای ضد ایران همکاری میکردند، و با مانور های بسیار ماهرانه از تضادهای بین هرات و ایران استفاده کرده از آن طریق به صورت قطعی استقلال و حاکمیت خویش را محفوظ نگه میداشتند. میرهای این قوم علاقه داشتند که حکومت هرات ناتوان باشد، ولی در عین حال از طرف ایران تسخیر نگردد. لذا شیرمحمّد با کمک نوکران و افراد مسلح خود کمکهای زیادی به شاه کامران داد و مانع سقوط هرات به دست ایرانیان شد که در سالهای ۱۸۳۸\_۱۸۳۹ م. توسط یک حملهٔ شدید از طرف ایرانیان تسخیر هرات آغاز یافته بود.<sup>۱</sup>

اندکی بعد از بازگشت لشکر، ایران تحولاتی در هرات و نواحی اطراف آن رخ داد،

۱. تاریخ ملی هزاره، تیمور خانوف، صص ۱۰۵\_۱۰۹، چاپ کویته، ۱۳۵۹، به نقل از معلومات احصانیوی فارس، نوشته بلار امبرگ، ۱۸۵۳ م.، مسکو، ۱۸۴۱.

شیرمحمدخان هزاره وفات کرد و رهبری هزاره ها به برادرش کریم دادخان رسید. چند ماه بعد میان کامران میرزای سدوزایی، حکمران هرات و وزیرش، یارمحمد الگوزایی، اختلاف افتاد، سرانجام کامران به دسیسه وزیر به قتل رسید و یارمحمدخان مذکور مستقلاً به حکمرانی پرداخت و تمام قدرت را قبضه کرد و اقوام خویش را به پست های مهم گماشت. الگوزایی مرد تیزهوش و موقع شناس و بسیار محیل بود و بعد از قتل کامران، دائم در فکر توسعهٔ قلمرو خویش و سرکوب و تضعیف اقوام پرقدرت تر بود.

در سال ۱۲۵۷ ه.ق. (که مطابق بود با قیام سراسری افغانستان علیه تجاوز انگلیس)، یارمحمّدخان از خلاء قدرتی که به وجود آمده بود (چون بیشتر مردان مسلح هزاره به جهاد برای بیرون راندن استعمار رفته بوند)، استفاده کرد و قشونی به غور فرستاد و قسمتهای غربی آن را متصرف شد، سپس به سپاهیان خویش دستور مراجعت به هرات را صادر کرد.

بــعد از مـرگ شیرمحمّدخان هـزاره، طـی سـه سـال بـعدی از ۱۸۳۹ــ۱۸۴۲ م. بیگلربیگی جدید هزاره کریمدادخان، حکومت تقریباً مستقل دایزنیات را تأسیس کرد.<sup>۱</sup>

یسارمحمّدخان، حکسمران هسرات و هـزارههـا و گـوشههایی از زنـدگی پـرماجرای کریمدادخان هزاره

یارمحمدخان الگوزایی، مردی بود، جاهطلب که برای رسیدن به این هدف به هر وسیلهای متشبث می شد، و در ظاهر از اهداف ایران تبعیت می کرد و خود را حاکم و نمایندهٔ ایران در هرات می دانست و به همین خاطر از سوی ایران به «ظهیرالدوله» ملقب شد، امّا درواقع جز تحکیم قدرت خویش بر هیچ چیز دیگری نمی اندیشید. او هرات را از وجود قبیله سدوزایی پاک کرد و سپس به فکر سرکوبی و نابودی هزاره ها افتاد و برای این منظور به سوی قلعه نو و بادغیس لشکر کشید.

در تاریخ ملی هزاره آمده است: «بعد از آن که امیر هرات، یارمحمّدخان بـه دیـار کریمدادخان در قلعه نو، لشکر کشید، مردم دایزنیات مجبور شدند که مالیات لازم را بپردازند و در ضمن، خود را از متحدین و تـابعین هـرات بشـمارند، ولی بـا آن هـم پایههای حکومت هرات، در منطقهٔ دایزنیات قوی و مستحکم نـبود. کـریمدادخـان

۱. همان، ص ۱۰۶، به نقل از مسافرت به افغانستان و فارس.

به زودی قول و قرار را فراموش کرد و از پرداخت مالیات سر باز زد، یارمحمّدخان مجبور گردید تا بار دیگر بر قلعه نو، لشکر کشد و در سال (۱۸۴۷ م.) دوباره نفوذ هرات را بر منطقهٔ دایزنیات قائم ساخت.<sup>۱</sup>

کریمدادخان برخلاف اکثریت اعضای فامیل خود که انسانهای بااحتیاط بودند، مردی بی حوصله، عجول و تندخو بود و به قبایل همجوار، حملات مکرر نمود و گاهی حملات خویش را تا جنوب ایران و تا حدود قاین میکشاند و ساکنین آنها را بعضاً اسیر نموده با خود میبرد. آصفالدوله، حکمران مشهد و یارمحمّدخان الگوزایی، از قدرت کریمدادخان به هراس افتاده<sup>۲</sup>، لذا یارمحمّدخان در رأس قوای نیرومندی که تعداد آن به هشتهزار سوارهنظام و ۶ هزاره پیادهنظام مسلح میرسید با شش عراده توپ به هزارهها حمله کرد و کریمدادخان فقط توانست دوازده هزار نفر سوارهنظام مسلح را در میدان جنگ حاضر نماید.

جنگی که در بین آنها به وقوع پیوست، شکل خیلی و حشیانه و خونینی را به خود اختیار کرد؛ هر دو جهت متخاصم در جریان دوام جنگ که مدت سه ساعت را در بر گرفت، متحمل خسارات مالی و کشته و زخمی زیادی گردیدند. کریمدادخان به سختی مجروح شد، ولی نوکرهای نزدیک وی مانع شدند که میر به اسارت برده شود. میر مجروح را به شهر تربت جام برای معالجه بردند، در نتیجه پیروزی نصیب هرات شد. یارمحمدخان از آن طریق توانست که بعد از جنگ نفوذ خود را بالای تمام هزارههای دایزنیات قائم سازد و برای آن که نفوذ فئودالان هزاره بیش از حد تضعیف شود، بین هشت تا دههزار فامیل دایزنیات را در قسمت سفلای دریای هریرود و ناحیه دشت خشک منتقل ساخت که بین دریای غوریان موقعیت دارد. هم چنان قلعه و شهر قلعه نو کاملاً با خاک یکسان گردید.

یارمحمدخان کار دیگری که انجام داد آن بود که در مقابل کریم دادخان، بیگلربیگی کل هزاره، دو تن دیگر را نیز به عنوان بیگلربیگی هـزاره ها تعیین کـرد تـا قـدرت کریم دادخان را محدود سازد. دو بیگلربیگ جدید احمدقلی خان و عبدالعـزیزخـان، برادران کریم دادخان بودند که در مناطق غرب بادغیس و پنج ده حکومت می کردند. برادر کوچکتر او به نام محمدحسین خان با ۲۵ نفر از کدخدایان دیگر هزاره به حیث گروگان در هرات نگهداری می شدند. البته خود کریم دادخان هنوز زنده بود و حکومت

۱. تاريخ ملي هزاره، ص ۱۰۷. ۲۰ همان.

قلعه نو و اطراف آن را همچنان در دست داشت، امّا او مجبور شد، او امر حاکم هرات را متابعت کند و همچنان مکلف بود، در موقع جنگ، گروههای مسلح خود را به یاری هرات بفرستد. لکن، او مثل گذشته از پرداخت مالیات سر باز زد، فقط به جای آن سالانه چند رأس اسب نسلی را به عنوان دوستی و هدیه به هرات می فرستاد و در مقابل از نزد یارمحمّدخان، شالهای کشمیری و محصولات صنعتی اروپا می گرفت، البته قیمت هدایای به دست آورده از امیر هرات به مراتب بیشتر از قیمت اسپانی بود که او می فرستاد.

در گزارش تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس آمده است: «یارمحمدخان همیشه این آرزو را داشت که قدرت قبیله هزاره را در هم بکوبد و تنها منتظر فرصت بود. در مبارزهای که وی با هزارهها کرد، این مردم را در هم شکست، بر علاوه تلفات جنگ، یارمحمدخان، هزار خانوار هزاره را به درهٔ هرات منتقل نمود و بقایای آن مردم تا هنوز در آنجا یافت می شوند، بنابر آن گفته می شود که هزارهها به نصف نفوس اصلی شان تقلیل یافتند. این واقعه در سال ۱۸۴۹ م. (۱۲۶۶ ه. ق.) اتفاق افتاد».<sup>۲</sup>

حکمران هرات برای اینکه هزارهها را کاملاً پراکنده سازد، فیروزکوهیها را کـه رقیب هزارهها بودند در جایشان در قلعه نو اسکان داد.۳

در سرکوبی هزارهها توسط الگوزایی-ایران از یارمحمّدخان جانبداری میکرد و به او لقب ظهیرالدوله اعطاکرده بود.

سال ۱۲۵۸ ه.ق. یارمحمّدخان به سوی میمنه لشکر کشید و خان والی میمنه را گوشمالی داده، مالیات آنجا را در خزانهٔ هرات بر ذمهاش نهاد و پسرش را گروگان با خود در هرات برد.۲

سال ۱۲۶۰، دوباره یارمحمّدخان ترتیب سپاه داد و برای نظم بادغیسات حرکت نمود و در آن اثنا، ترکمن های ساروق به محال قلمرو هرات حمله آوردند و او ناچار شد که از لشکرکشی به سوی بادغیس و میمنه منصرف شود.<sup>ه</sup>

سال ۱۲۶۴، محمّدشاه ایران از دنیا رفت و پسرش ناصرالدین به جایش بر تخت جلوس نمود و این شاه قریب ۵۰ سال حکومت کرد.

۱. تاریخ ملی هزاره، چاپ کویته، صص ۱۰۷\_۱۰۸. ۳. سراج التواریخ، ص ۱۹۰. ۵. بحر الغواید ریاضی، چاپ مشهد (چاپ قدیم)، ص ۸۴.

حوادث متفرقه

سال ۱۲۶۵ حمزه میرزای حشمت السلطنه، استاندار خراسان، به اتفاق یارمحمّد خان الگوزایی از مشهد به سوی جام حرکت نمودند و تا نزدیک قلندرآباد فریمان رسیدند، از آنجا به شهر نو آمدند، قبیله هزاره بی آن که به جنگ آیند طریق فرار سپردند، مواشی ایشان به غنیمت لشکریان درآمد و چندان که اسپ و توپ خانه شان به دست شد از بهر حمل به توپچیان سپرده شد.<sup>۱</sup>

توضیح: حمزه میرزای حشمت السلطنه، عموی ناصر الدین شاه بود که از سوی او به استانداری خراسان منصوب گردید و در این وقت مشهد مقدس در تصرف سالارخان درآمده بود که تصرف آن به آسانی میسر نبود، از این رو یا رمحمدخان الگوزایی با قشونی از هراتیان به کمک حشمت السلطنه به مشهد شتافت و حتی عده ای از هزاره های بادغیس نیز به یاری استاندار جدید آمده بودند.

در این زمان که هزاره ها پراکنده و ضعیف بودند، حشمت السلطنه، کمک هزاره ها را به زودی از خاطر برد و همان طور که مذکور افتاد، مواشی این مردم را بـه غـنیمت گرفت.

اواخر شعبان ۱۲۶۷ ه.ق. (۳۰ ژونن ۱۸۵۱ م.)، یارمحمّدخان در هرات از دنیا رفت و پسر نیمه دیوانه ای از او به جای ماند؛ به نام «سعید محمّد». قوم و اقربایش، طبق سنت جاری او را به جای پدر بر مسند حکومت برداشتند، امّا درواقع کارها به دست مادر و قومش بود. درباریان، اولین کاری که کردند آن بود که هدایا و تحف گران بها با نامه و گزارش خبر مرگ یارمحمّد و حکومت پسرش را به دربار ناصرالدین شاه فرستادند. ایران که خواهان حاکم تابع و فرمان بردار بود، حکومت او را بر هرات پذیرفت و لقب پدرش را به او نیز اعطا کرد. الگوزاییان که حامی ای چون ایران یافتند، شروع به زورگویی و بگیر و ببند و چپاول اموال مردم نمودند. به قسمی که در مدت کوتاه، نارضایتی عمیق در میان مردم هرات به وجود آمد. سعیدمحمّدخان ظهیرالدوله به خاطر راهنمایی های نادرستی که از سوی مادر و قومش می شد، با هزارههای داخل شهر درافتاد و به قتل و کشتار مردم بی گناه بیرداخت.

در تاریخ ملی هزاره میخوانیم: «وقتی که یارمحمّدخان مُرد، طایفه هزاره دوباره دست به شورش زدند و خود را مستقل شمردند و از منطقه هـریرود دههـزار فـامیل تبعیدشده به منطقه اصلی خود کوچ کردند و زمینهای اجدادی خود را پس گرفتند».

ا. نامخ التواريخ قاجاريه، ج ٣, ص ٢٤٥.
 ٢. تاريخ ملى هزاره، ص ١٠٨.

خاطرات یک شهزاده قاجاری

یک نفر شهزاده قاجاری در سال ۱۲۶۷ ه.ق. به دستور ناصرالدینشاه برای بررسی مناطق شرقی ایران، از تهران به سوی مشهد و هرات حرکت میکند و یک ماه بعد از وفات یارخان به هرات میرسد. او مشاهدات خویش را به رشته تحریر درآورده و به طور پراکنده اطلاعاتی دربارهٔ هزارههای هرات در آن درج شده است. این خاطرات با دو سفرنامه دیگر تحت عنوان سه سفرنامه هرات، مرو و مشهد یک جا به چاپ رسیده است و من لازم دیدم که قسمتهایی از خاطرات این شهزاده را که به نحوی مربوط به هزارهها می شود در این جا بیاورم.

«پنجم رمضان (سال ۱۲۶۷) را در تربت جام میاندیم به جبهت رسیدن سواره کوهستان هرات و آنها عصری رسیدند و بسیار شاد و خرم بودند به واسطه خلعت، چرا که خبر رسیده بود، قشون ایران میآید به سر هرات و عبدالعزیزخان برادر کریمدادخان هزاره، شب نزد ما ماند. مردم نواحی هرات عموماً خواستار سقوط سعیدمحمّدخان بودند به این جهت، راضی بودند که دولت ایران به هرات لشکر کشیده او را براندازد و مردم از شر او راحت شوند.

۱۵ رمضان در منزل بودم که صدای توپی آمد، جویا شدم، گفتند: که قشون هرات را مأمور نمودهاند، برای درهمکوبی فیرزوکوهی؛ که یاغی شدهاند. و فیروزکوهی ایملی هستند که یارمحمّدخان ظهیرالدوله آنان را به قلعه نو سکنا داده بود، بعد از فوت او بنای شورش را گذاشتهاند.

۱۸ رمضان، دو ساعت به ظهر مانده جمعی از بلوچ هایی که در تربت حیدریه منزل دارند پیش بنده آمده داد و فریاد می کردند که سه ماه قبل ۹۰ نفر شتر ما را هزاره ها به غارت بردهاند و از عقب ایشان آمدیم، آوردند به غوریان و به شهر تقسیم نمودند. آمدیم نزد یارمحمّدخان عرض (شکایت) نمودیم و او قدری را گرفت و پس داد و تتمه را محول نمود بگیرند، رفتیم مشهد به خدمت حسام السلطنه و او دستوری نوشت برای حکمران هرات وقتی به هرات آمدیم حکمران رفته بود به لاش و جوین و مفتی صاحب نامه را داد، بردند، حکم نموده بودند که بگیرند شتر ها را بدهند، بعد ظهیرالدوله مُرد و نداد.

۲۶ رمضان برای ما خبر آوردند که ملایوسف که ریش سفید هزاره است، با طایفه هزاره و تمامیشان رفتند و هرچند حکومت هرات خواست ممانعت بکند، فایدهای نبخشید، قرار گفته خود آنها تمام سواره، هزار اسب و یراق از دیوان داشتند. ۲۷ رمضان، عصر خبر رسید که همزاره ها رفته اند به کشک، میر هاشمخان بیگلربیگی را محاصره نموده و قتل و غارت بسیار نموده اند و چهار روز است که قشون مأمور شده اند با ۸ عراده توپ و میرزا نجفخان مستوفی سر کرده اند و دیگر قشون معلوم نیست غیر از این ها و در بیرون شهر با توپ بی اسب و توپچی نشسته اند.

۲۸ رمضان، خبر آمد که هزارههایی که در شهر هرات باقی مانده بودند همه را سیعیدخان گرفته حبس نموده و یک نفر همزاره به آدمهای ما گفته بود که به خدمتگزاری شاه ایران با اینها زد و خورد میکنیم، خلاصه چهار ایماق: هزاره، فیروزکوهی، جمشیدی و تایمنی با هم متفق شدهاند.

۳ شوال، جمعی از اهالی هرات و مشهد مقدس که در هرات بودند، آمدند و گفتند میخواهیم برویم به مشهد و از دروازه مانع میشوند، جهت آن که طایفه هزاره یاغی شدهاند(!) مبادا زن و بچهٔ ایشان هم به طور اشتباه بروند و خواهش نمودند از بنده که به ما نوشتهای بدهید که ما را مانع نشوند.

در ایام توقف در هرات، شبی پیرمردی برای شکایت نزدم آمد. این پیرمرد که از اهل قافله عقب مانده بود او را هـزاره دهزنگی (دایزنگی نـام قـومی است از هـزاره دایزنیات) و لاغری لخت کرده، ابتدا خواسته بودند او را بکشند ولی ترحم نموده گفته بودند پیرمرد محاسن سفید است و رها کرده بودند.

وقتى به غوريان وارد شدم، حاكم غوريان، محمّد جبارخان، خواهرزاده يارمحمّد الگوزايى است كه بسيار بى ادراك آدمى بود. و در اوّل ملاقات و همان ابتداى صحبت گفت: حسام السلطنه (استاندار خراسان) چرا به كريم دادخان هزاره خلعت داده است و حال آن كه او دشمن ما است كه از پيش ما گريخته است. خوب، وقتى شاه مرحوم (محمّد شاه قاجار) تشريف فرماى به دور هرات شدند با صدهزار قشون و يكصد عراده توپ، كريم دادخان هزاره پيش ما بود، لكن با آن همه خدمت ظهيرالدوله (يار محمّدخان) كه به ايران نمود، حسام السلطنه به دشمن ما (كريم دادخان) مهربانى مى كند؟! گفتم اين فقره (خلعت دادن) اگر حقيقت داشته باشد به جهت مصلحتى بوده كه شماها نمى فهميد.

۱۴ شوال در ایام توقفم در غوریان، آدمی از هرات آمد و دوسه کاغذ از میرزا

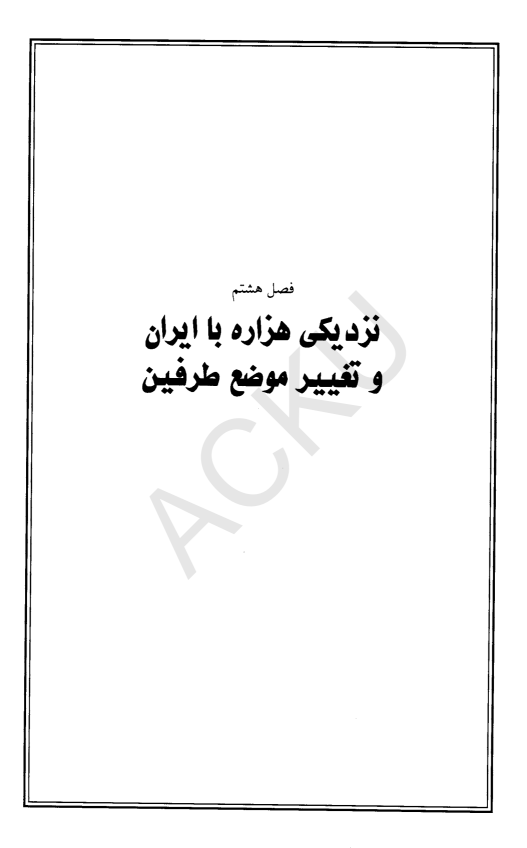
۱. وقتی حکومت در انحصار یک قوم باشد، چیزی بهتر از آنچه که در عصر الگوزایی در هـرات مشـاهده میشد، به وجود نخواهد آمد، زیرا انحصارطلبان چون به قحطالرجال دچار میشوند، مجبورند هر باشعور و بیشعور خود را به پست و مقامی بگمارند.

نجف خان مستوفی و از سرتیپ ها آورد، از مضمون نامه ها معلوم شد که بر سر هزاره ها در کشک رفته و حمله کرده اند و آن چه بر من معلوم شد آن که اوضاع و پایان کار هزاره ها بسیار مغشوش است. محمّد جبارخان و مادر سعیدمحمّدخان خیالش این است که هر وقت کار برایش از ناحیه هزاره ها تنگ شود و احتمال دهد که ولایت از دستشان بیرون رود، آنوقت به دنبال دامادش پسر امیر دوست محمّدخان در کابل پیغام می فرستد و از او 'برای سرکوبی هزاره ها کمک می خواهد.

از یادداشتهای پراکنده فوق به طور خلاصه این مطلب به دست می آید که هزارههای هرات و بادغیس، بر ضد خودسری و زورگویی های قبیله حاکم قیام نموده و هزارههای داخل شهر مجبور به ترک مساکن شان می شوند و باقی مانده ها به زندان می افتند و حکومت هرات از قیام این مردم در وحشت و هراس بوده و حتی به فکر استمداد از کابل می شود. آن چه از دیگر منابع مستفاد می شود این است که خسارات مالی و جانی بسیار به جانبین مخصوصاً هزاره ها وارد می شود، حکومت بسیاری از دیگر اقوام و قبایل اطراف هرات را بر ضد هزاره ها بسیج کرده بود. این که هزاره ها شتران بلوچ ها را به غارت برده اند و یا مردی از هراتیان را لخت کرده اند بیتشر جنبهٔ انتقام جویی داشته است. هزاره هایی که از دستور رئیس خویش ملایو سف خان اطاعت نکرده و داخل شهر مانده بودند، به احتمال قوی به قتل عام و حشتناکی دچار شده اند.

منظور وزیر اکبرخان یسر امیر دوست محمّد خان است.

۲. سفرنامه هرات، صص ۲۸\_۵۲ این کتاب به ضمیمه دو رساله دیگر تحت نام سه سفرنامه هرات، سفرنامه مرو و سفرنامه مشهد چاپ شده است.



بعد از مرگ یارمحمدخان و ضعف شدید پایگاه اجتماعی خاندان الگوزایی، نشانههایی از تغییر موضع ایران و هزارهها به چشم می خورد. حسام السلطنه استاندار باتجربه خراسان با آن که در خفا از حکومت سعیدمحمدخان حمایت می کرد، امّا روابط دوستانهای نیز با کریمدادخان بیگلربیگی هزارهها برقرار کرد و او را خلعت داد. هزارهها نیز نمایندگانی به دربار ناصرالدین شاه اعزام داشتند. چنان چه به مناسبت عید نوروز سال ۱۲۶۸ ه.ق. فرستادگان قبایل هزاره، تایمنی و مردم میمنه و باقی اویماقات خراسان با عرایض و هدایا به حضور ناصرالدین شاه بار یافتند که اسامی شان از این قرار است:

محمّدحسینخان هزاره به نمایندگی از طرف برادرش کریمداد بیگلربیگی، دههزار خانوار هزاره و حاکم قلعه نو و بادغیس، با عریضه و تعارفات مخصوص.

ولیخان پسر مرحوم ابراهیمخان هزاره بیگلربیگی سمابق همزاره و بمرادرزادهاش، اللهیارخان هزاره.

عبدالحمید بهادر، فرستادهٔ حسنسردار رئیس بیستهزار خانوار شیعه پساکوهی دایکندی.

سيدعلى خواجه، فرستادهٔ والي ميمنه.

عبدالکریمبیگ، فرستادهٔ ابراهیمخان تایمنی حاکم پانزدههزار خانوار تایمنی. مرادبیگ فرستاده، ابراهیمخان حاکم دههزار خانوار فیروزکوهی. شادمانبیگ، فرستادهٔ نصیرخان حاکم پنجهزار خانوار جمشیدی. رضابهادر و ارباب خالق، رئیس قبیله ایجلکه (ایجکه هزاره). عظیمبیگ، سردار طایفه قهقهه هزاره و ملاحسین، رئیس طایفه دایزنگی قلعه نو و نیز حسینبیگ، عبدلبیگ، میرزا قاسمعلی، رضاقلی بیگ به اتفاق ۱۴ تن از بزرگان هزاره که با تشریفات ملکی از یکسوی بر صف شدند، از جانب دیگر بزرگان ترکمان که از استرآباد رسیده بودند صف جداگانه بربستند و اعلی حضرت ناصرالدینشاه یکایکشان را خلعت داده مورد لطف و نوازش قرار داد.<sup>۱</sup>

حاد ثهای در قلعه نرق (نرک) تربت جام و شجاعت تحسین برانگیز کریم دادخان هزاره یکی از حوادثی که در سال ۱۲۶۸ ه.ق. اتفاق افتاد، حادثه ای است که در یکی از قرای توابع جام به نام «قریه نرق» رخ داد. سکنهٔ این دهکده رسمی داشتند که همه ساله در روز عید فطر به زیارت مسجد نور که در نیم فرسخی قریه شان واقع است می رفتند. مخصوصاً زنان و کودکان، در آن جا به رقص و پای کوبی و طرب و شادمانی می پرداختند و شامگاه به سوی خانه های خویش بازمی گشتند و امسال طبق معمول در روز عید فطر بدان زیارتگاه رفته به شادی و پای کوبی مشغول می شوند، در این وقت ناگهان ۴۶ سوار ترکمان از قبیله آخال و تکه طرنی در رسیده، ۳۰ تن از زنان و دختران جوان را از میان جمع، اسیر گرفته با خود می برند!

این خبر که به کریمدادخان هزاره میرسد، سخت به خشم فرو میرود و به افراد مسلح خویش فرمان حرکت میدهد و بر اسبها بر نشسته ۱۵ فرسنگ از قفایشان میتازند و آن جماعت را دریافته به آنان حمله میبرند و در پایان جنگ موفق میشوند که هر چهل و شش سوار آدمربا<sup>۲</sup>را دستگیر نمایند و به این ترتیب روز ۱۲ شوال آنان را

ا. ناسخ التواريخ قاجاريه، ج ٢، ص ٢٧؛ بحر الفوايد رياضي، ص ١٠٩.

۲. دخترربایی به منظور همسریابی در بعضی از جوامع اولیه بشری رواج داشته است، امّا علت بقای چنین رسمی در میان ترکمانان و بعضی دیگر از قبایل مغولی ممکن است به خاطر کمبود جنس مؤنث در میانشان باشد. مثل اینکه جنس مؤنث در میان طوایف زردپوست کمتر متولد می شود. در نشریه ضمیمه اطلاحات، شماره ۱۹۸۰، مورخ ۷۷/۲/۸ می ۶ در این باره نوشته شده است: بنا بر آماری که از سوی دولت چین منتشر شماره ۱۹۸۹، مورخ ۵۰ در برابر هر ۱۰۰ دختر ۱۱۴ پسر متولد می شود. مجله شاهد، شماره ۱۹۸۹، مورخ ۵۰ می شود. در نشریه ضمیمه اطلاحات، شماره ۱۹۸۹، مورخ ۷۷/۲/۵ می ۶ در این باره نوشته شده است: بنا بر آماری که از سوی دولت چین منتشر شماره ۱۹۸۹، مورخ ۵۰ در برابر هر ۱۰۰ دختر ۱۱۴ پسر متولد می شود. مجله شاهد، شماره ۱۷۸، مورخه شده است در این کشور در برابر هر ۱۰۰ دختر ۱۱۴ پسر متولد می شود. مجله شاهد، شماره ۱۷۰، مورخه ۱۳۶۸/۱۸۵ می ۲۰ در برابر هر ۱۰۰ دختر ۱۱۴ پسر مبولد می شود. مجله شاهد، شماره ۱۳۶۸، مورخه می ۱۳۶۸، مورخه ۱۳۶۸، مورخه در برابر هر ۱۰۰ دختر ۱۱۴ پسر بیشتر نسبت به دختر عدهای از موان این کشور مورد ۱۱۴ مورد در ۱۱۰۰ مورخه ۱۳۶۸، مورد در این کشور در برابر هر ۱۰۰ دختر ۱۱۴ پسر مبولد می شود. مجله شاهد، شماره ۱۷۰، مورخه مورد مورد این کشور در برابر هر ۱۰۰ دختر ۱۱۴ پسر مبولد می شود. مجله شاهد، شماره ۱۷۰، مورخه مورد است در این کشور در برابر هر ۱۰۰ دختر ۱۱۴ پسر مورد مورد مورد می شود. مورد موره مورد مورد ۱۳۶۸، مورد در برابر هر ۱۰۰ در بول تولد پسر بیشتر نسبت به دختر عدهای از مردان این کشور مورد ترابر هر ۱۰۰ دختر ۱۱۰۰ مورد مورد مورد مورد مورد ای مورد مورد ای مورد در برابر هر ۱۰۰ در در بول تولد پسر بیشتر نسبت به دختر عدهای از موردان این کشور مورد ای مورد بازی مورد بازی مورد بارد در مورد بازی در مورد بوبی در برابر هر ۱۰۰ در درمان بولد پسر بیشتر نماند. مورد مورد بول بول بولد بول بود در مورد بول تول بول در بول در بول ای مورد بازی مورد بول بول بول در بول در در مورد در بول در بول در بای مورد بول در بول در بول در بول در بول در مورد بازی مورد مورد ب مورد مورد بول در بول در مورد مورد در بول در بول در موله در بول در مورد بول در بول در مورد در بول در مورد بول در مورد در بول در مورد بول در مورد مورد بول در مورد بول در مورد بول در بول در مول در بول در مورد بول در مورد بول در مول در مو دستبسته وارد مشهد مقدس نمودند. حسامالسلطنه استاندار خراسان دستور داد که آدمربایان را گردن زدند و زنان و دختران ربوده شده را به خانواده های شان در دهکدهٔ نرق رجعت دادند و کریم دادخان هزاره و سایر همراهان او به خاطر شجاعت و رشادت کم نظیر شان مورد تحسین بسیار قرار گرفتند.<sup>۱</sup>

## لشكركشي حاكم قندهار به فراه و اسفزاز

در این سال کهندلخان، حکمران قندهار، برای توسعه قلمرو خویش به سوی فراه و اسفزاز که از توابع هرات بود، لشکر کشید و از آنجا با توپخانه و سواره و پیاده به عزم تسخیر هرات تا پل مالان براند. سعیدمحمّدخان لشکری مرکب از جماعت افغان، هزاره و هراتی ترتیب داده، به مقابله و دفاع برخاست، نبرد سختی به وقوع پیوست و قندهاریان شکست خوردند.

حکمران هرات با آن که رقیب را عقب رانـد، امّـا هـراس عـجیبی سـراپـای او را فراگرفته بود، به قسمی که چند روز بعد برادر خویش به نام محمّدصدیق را با جماعتی از افغانان به درگاه ایران فرستاد و از تعدی حکمران قندهار شکایت نمود و از ایران خواست که او را در برابر تجاوزات امیران محمّدزایی تنها نگذارد.<sup>۲</sup>

## **ایجاد ارتباط میان حاکم مرو و استاندار خراسان**

سال ۱۲۶۹ ه.ق. (۱۸۵۲ م.) در این سال کریمدادخان هزاره، دوهزار خانوار هـزاره باخرزی را با پسر خلیفه عبدالرحمان ترکمان، حاکم مرو با ۵۰ تن از رؤسای ترکمان به مشهد نزد حسامالسلطنه فرستاد. فرستادگان حاکم مرو خواستار آن بودند کـه حسامالسلطنه حاکمی از سوی ایران برای ولایت مرو اعزام نماید.<sup>۲</sup>

ترکمانان که از پیشروی تدریجی روسها به سوی سرزمینشان احساس ترس میکردند و به تنهایی قادر به دفع آنان نبودند، خواستار آن شدند که مرو جزوی از ایران شمرده شود. و آنان حاضر شدند که حاکمی از ایران برایشان مقرر گردد، تا روس ها با

متولد می شود و حال آنکه نسبت جهانی میزان تولد پسر و دختر در جهان ۱۰۵ پسر در برابر هر ۱۰۰ دختر است. شاید به خاطر همین کمبود جنس زن است که در میان طوایف مغولی مرسوم است که والدین دختر شیربهای سنگینی از داماد می گیرند و حال آنکه در بعضی جوامع دیگر نظیر هند قضیه برعکس است یعنی داماد توقع دارد که همسرش جهازیه سنگین با خود آورد. ۱. نامخ التواریخ قاجاریه، ج ۴، صص ۴۵–۴۸. ۳. بحر النواید ریاضی، ص ۱۱۵ و تاریخ منتظم ناصری، ج ۳، ص ۲۲۵.

ملاحظهٔ ایران از پیشروی به خاک ترکمنستان منصرف شوند. ظاهراً حسام السلطنه تقاضای فرستادگان خلیفه مرو را قبول نمود. و چون وسیله این ارتباط کریم دادخان هزاره بود، استاندار خراسان، خانسوارخان هزاره را که یکی از نزدیکان کریم دادخان بود، از سوی ایران حاکم نظامی مرو مقرر کرد. برای ایران در این وقت یک فرصت طلایی پیش آمده بود که سرزمین ترکمنستان را از چنگ روس ها بیرون آورد، اما استاندار بعدی مشهد و دیگر مسئوولین حکومتی قاجار نتوانستند از چنین فرصتی استفاده کنند و با سیاستهای غلط و رفتار خشن و از همه بدتر لشکرکشی به مرو، تمام تلاش های خیرخواهانه خانسوارخان و دیگر خدمتگزاران را نقش بر آب نمودند.

انتخاب استاندار جدید، اخذ پیمان از قبایل سرحدی و تاخت و تاز ترکمانان سال ۱۲۷۰ ه.ق. (عید نوروز این سال مطابق ۲۲ جمادی الأخر بود): در ایس سال فریدون میرزا والی خراسان شد. او از خوانین سرحدی و نوارمرزی خسراسان تعهد گرفت که آمنیت کامل مناطق سرحدی را به دوش داشته باشند و از عراقین تا هرات، هرگاه مالی از ایران به غارت رود و یا کسی کشته و اسیر شود، مسئولیت آن به دوش این قبایل و طوایف باشد! و در مواقع لزوم افراد مسلح به کمک لشکر ایران بفرستند. با آن که استاندار جدید چنین تعهد سختی از مردم گرفت، امّا راه کاروان میان مشهد

و هرات همچنان ناامن باقی ماند.

وقتی کاروانی از هرات به سوی مشهد در حرکت بود، گروهی از سواران ترکمن در نواحی کوهسان هرات (کوسویه) به این کاروان تاخت، اموال شان را به غارت برده، عدهای را به اسارت گرفتند. چون خبر به سرخس رسید به حکم معاهده، ۵۰۰ سواز جرار از مردم آنجا همراه با محمّدرضاخان هزاره، و باباخان هزاره و سوار جامی و خوافی و هزاره به قصد مقابله به دنبال ترکمانان شتافتند و نیز سعیدمحمّدخان ظهیرالدوله گروهی از هراتیان را به کمک اهل کاروان فرستاد. سپاه ایران و هرات و هزاره متفقاً بر سر مهاجمین حمله بردند و در منطقه باخرز نایره، قتال مشتعل شد و به شکست داده اسیران را با اموال و اثقال واگذاشته طریق فرار پیش گرفتند و چون راه انتقال اموال به هرات نزدیک بود، افغانان بیست و پنجهزار گوسفند و ۲۵ تن اسیر و دیگر چیزهایی را که از چنگ مهاجمین مسترد داشته بودند به سوی هرات بردند.<sup>۱</sup>

۱. ناسخ التواريخ قاجاريه، ج ۴، ص ۹۶.

**نشکرکشی مجدد حکمران هرات بر سر هزارهها و شهادت کریم دادخان** سال ۱۲۷۱ ه.ق. روابط هزارهها با حکومت مستبدانه الگوزایی ها تیره تر گردید. سعید محمّدخان لشکر انبوهی بر سر هزارهها در قلعه لامان (لومان) فرستاد و هزارهها در داخل قلعه محاصره شدند و این محاصره ۴ ماه طول کشید و کریم دادخان که مرد جنگ و مبارزه بود به سختی مقاومت کرد تا در این روزها به شهادت رسید و دوران سختی برای هزارهها پیش آمد.<sup>۱</sup>

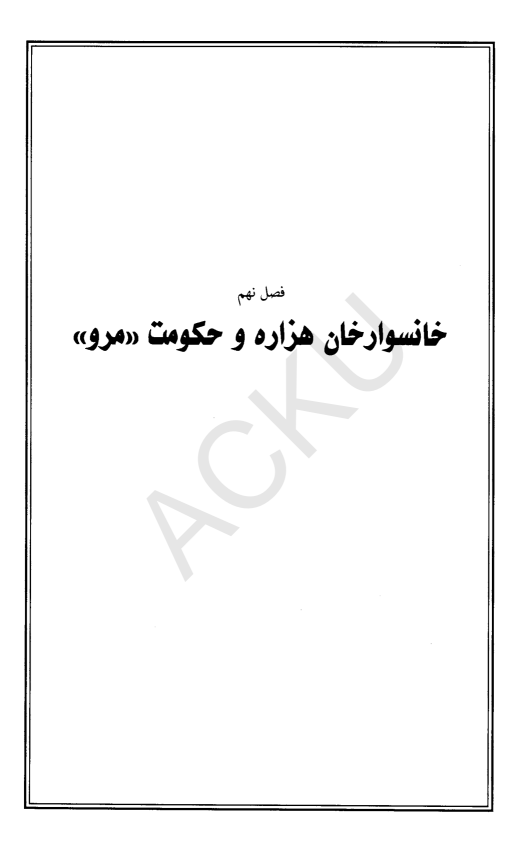
در کتاب خاطرات اسارت یا روزنامه سفر خوارزم و خیوه، صفحات ۳۹–۴۰ آمده است: «کریمدادخان هزاره از سوی ایران مأمور شد که به هرات، رفته ناظر بر اَعمال سعیدمحمّد حکمران هرات باشد. و از طرفی، چون مخالف تاخت و تاز ترکمانان بود، لذا رهبر جمشیدی که از هواداران خانخیوه بود، به کمک ترکمانان آخال، تجن، سالور و ساروق او را به قتل رساندند. و او قربانی نیت خیرخواهانه خود شد.

بعد از شهادت کریمدادخان هزاره، روزگار به سعیدمحمّدخان هم چندان وفایی نکرد و مردم هرات و به خصوص هزاره ها از کارهای بی خردانه و ظلم و ستم او به جان رسیده، متفقاً شهزاده یوسفخان سدوزایی را که در مشهد تبعید بود به هرات دعوت کردند و محمّدحسین خان هزاره او را مخفیانه به هرات رساند و مردم هرات به کمک هزاره ها بر سعیدمحمّدخان شوریده، بعد از چند روز گیر و دار بر او دست یافته به زندانش انداختند، و یوسفخان سدوزایی (نواسه حاجی فیروزالدین) را به حکومت برداشتند.<sup>۲</sup>

شهزداه یوسفخان اوّل دستور قتل سعیدمحمّدخان را صادر کرد و آنگاه نامهای از دَرِ ضراعت و انقیاد با اشیای نفیسه به دربار ناصرالدینشاه فرستاد. ایران که در برابر عمل انجامشده قرار گرفته بود، هرچند از انقیاد حکمران جدید اطمینان نداشت امّا به ناچار حکومت او را قبول کرد.

**باز<sup>م</sup>شت هزارههای باخرز به وطنشان** از حوادث دیگر این سال آنکه گروهی از هزارههای باخرز که قبلاً توسط شیرمحمّدخان بیگلربیگی به بادغیس سکنا داده شده بودند، به سرزمین سابقشان در باخرز بازگشتند.<sup>۳</sup>

- گزارش تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس.
- ۲. ناسخ التواريخ قاجاريه، ذيل حوادث ۱۲۷۱؛ جام جم فرهادميرزا، ص ۴۸۶.



قبلاً اشاره شد که خانسوارخان هزاره از سوی ایران حاکم نظامی «مرو» شاهجهان مقرر شده بود. او در سال ۱۲۷۱ ه.ق. برادر خود را به نیابت خویش به حکمرانی مرو گذاشت و خود با گروهی از بزرگان مرو در تهران به حضور ناصرالدینشاه شرفیاب شدند و بعد از چند روز دوباره به جانب مرو بازگشتند.<sup>۱</sup>

او در سال ۱۲۷۳ دوباره با اعیان مرو به تهران آمد و از سوی دربار خلعت یافت و باز به مرو شاهجهان بر سر حکومت خویش بازگشت.<sup>۲</sup> خانسوار یکی از رجال باهوش و مدبر هزاره بود. و بعد از مرگ خان خیوه، گویا بر دایرهٔ فرمان روایی او افزوده گشت. مدت حکومتش در مرو دقیقاً معلوم نیست، شاید ۳ سال بوده است. وی در ابتدا هزار نفر مسلح در اختیار داشت، امّا چون مخارج آنها از سوی ایران پرداخت نگردید، از تعداد نفراتش کاسته شد و به ۸۰ تن رسید. خانسوار خان در میان قبیله هزاره رقیبی داشت به نام ملایوسف خان (جد صولت السلطنه) و ریاست هزارهها ایران به عهده او بود.

خانسوارخان در سال ۱۲۶۷ ه.ق. نامه مفصلی در ۲۲ صفحه خدمت ناصرالدین شاه فرستاد. احوال مرو و حوزهٔ حکومتی خویش را در آن شرح داده و به طور ضمنی از دستگاه دولتی ایران و هرج مرج حاکم بر آن انتقاد نمود مشخصات این نامهٔ تاریخی در کتابهای فهرست کتابخانه سلطنتی ایران ـ بخش تاریخ، سفر نامه، سیاحتنامه و روزنامه کتابخانه سلطنتی، تألیف بدری آتابای به تفصیل آمده که من فقط خلاصهٔ آن را ذکر میکنم.

ابعاد نامه ۱۳ × ۱۵/۳ سانتیمتر، به خط نستعلیق، در ۲۲ صفحه است که برای شخص ناصرالدینشاه فرستاده شده است و خانسوارخان از کملطفی شاه و بی توجهی دستگاه و تشکیلات دولتی شکایت نموده و در ضمن، اطلاعاتی راجع بـه حـوزه

ا. ناسخ التواريخ قاجاريه، ج ٢؛ روضة الصفاى ناصرى، ج ١٠، ذيل حوادث سال ١٢٧١ هـ.؛ مطلع الشمس، ج ٢. ص ٣٧٠.
 ٢. حقايق الاخبار ناصرى، محمّدجعفر موجى، ص ٢٣٠.

مأموریت خویش که ترکستان و مرو بوده، در هشت فقره درج نموده و شرح داده است که حاوی نکات و مطالب ارزشمند تاریخی است.<sup>۱</sup> از جمله می نویسد: «قربان خاک پای جواهرآسای مبارکت شوم، آن چه به عقل ناقص و فهم اویماقی این کم ترین رسیده واجب است که معروض دارد، آن است که فدوی در این وقت که لشکر فیروزی اثر مأمور ترکستان می باشد از چندین فرسنگ راه با مبالغی خرج و خسارت به آستان بوسی اولیای دولت ابدمدت، نیامده است. چون سفر ترکستان سفری است که ۶ ماه و یک سال تمام نمی شود و فدوی مدت سه سال است که حکومت مرو را از اقبال دولت ابدمدت در نهایت تسلط به سر برده تا آن که اولیای دولت به آستان بوسی قدوی اطلاع کاملی از ترکستان معروض که هم علاج زخم خود و بندهزاده را نموده و هم چند فقره از سرحد ترکستان معروض دارد.

فقره اوّل: لشکر جزئی به قدر چهار پنجهزار سرباز سوار با یک نفر سرکرده معتبر به جانب «آخال» بروند و مشتهر سازند که موکب همایون عازم آخال است که به این واهمه «تکه آخال»۲کمک به تکه مرو ننماید...

فقره هشتم: «دیگر آن که هرگاه رأی مبارک به التفات سوار معروض قرار نگیرد از فدوی در آن سرحد با هشتاد سوار چه برخواهد آمد کم ترین غلام سابقاً در مرو هر وقت سوار می شد هزار نفر سوار ساروق به همراه فدوی بود و از عهدهٔ خدمت دولت علیه برمی آمد، حال را وصف این همه خدمت و زحمات با هشتاد سوار برود و مکایوسف<sup>7</sup> نیز با هزار سوار برود دیگر چه اعتباری به جهت فدوی باقی می ماند و کسی چگونه با من همراهی خواهد کرد و با این جزئی سوار چگونه از عهده خدمت می تواند بر آمد، خیر ناامیدی و بدنامی دولت و روسیاهی جان نثار فایده نخواهد بخشید، ده سال شمشیر زده، و زحمت کشیده تا نیک نامی به جهت خود و دولت بخشید، ده سال شمشیر زده، و زحمت کشیده تا نیک نامی به جهت خود و دولت بود شاه آسایش نماید و مشغول دعاگویی باشد اگر این هم صلاح نیست مرخص فرمایید دست عیال خود را گرفته به هر سمتی خدا می خواهد برود».

۱. فهرست کتابخانه سلطنتی ایران، سفرنامه، سیاحتنامه، روزنامه کتابخانه سلطنتی، صص ۶۴۲\_۶۴۲. ۲. «تکه»، نام یکی از طوایف پرجمعیت ترکمن است. ۴. مسلوق، نام یکی از طوایف پرجمعیت ترکمن است. ۴. مسلطور مسلایوسف هسزاره است که رئیس همزارههای جام و باخرز بوده است، جد یوسفخان صولتالسلطنه.

در آخر این نامه آمده است: «در خراسان شمشیر و به صداقت خدمت کردن به کسی عزت و منصب نمیدهد، مگر تعارف و پول به میان باشد، غلام که پول ندارم تعارف بدهم چه باید کرد».<sup>۱</sup>

راهنمایی خانسوارخان هزاره به دولت ایران برای تصرف همیشگی مرو درخور دقت است به خصوص که در آن زمان، مردم مرو به خاطر ترس از روس ها آمادگی پیوستن به ایران را داشتند و در باب اعزام لشکر، اگر نظر خانسوارخان مورد عمل قرار میگرفت شاید فاجعهٔ شکست سپاه ایران در سال ۱۲۷۷، پیش نمیآمد.

پایان کار خانسوارخان هزاره معلوم نیست و فقط یک بار دیگر اسم او در سنهٔ ۱۲۸۴ ه.ق. در تاریخ ذکر شده است.

روز سوم ربیعالثانی ۱۲۸۴ ه.ق. (۵ اوت ۱۸۶۷ م.)، چون موکب ناصرالدین شاه بعد از مراجعت از مشهد مقدس نزدیک «ده نو» به شیروان بجنورد رسید، محمّد خان بیگلربیگی هزاره و خانسوارخان هزاره با ۷۵۰ سوار به اردوی شاهی برای استقبال آمدند، ناصرالدین شاه به سواران هزاره و سپاه خراسان از همان جا دستور یورش به سر ترکمانان گرگان را داد. این بود که سپاه خراسان از جمله سپاهیان هزاره به سرکردگی محمّدخان و خانسوارخان در ۱۴ ربیع الثانی به طور ناگهان به سر ترکمانان یورش برده و ۱۲۰۰ تن از آنان را دستگیر کردند.<sup>۲</sup>

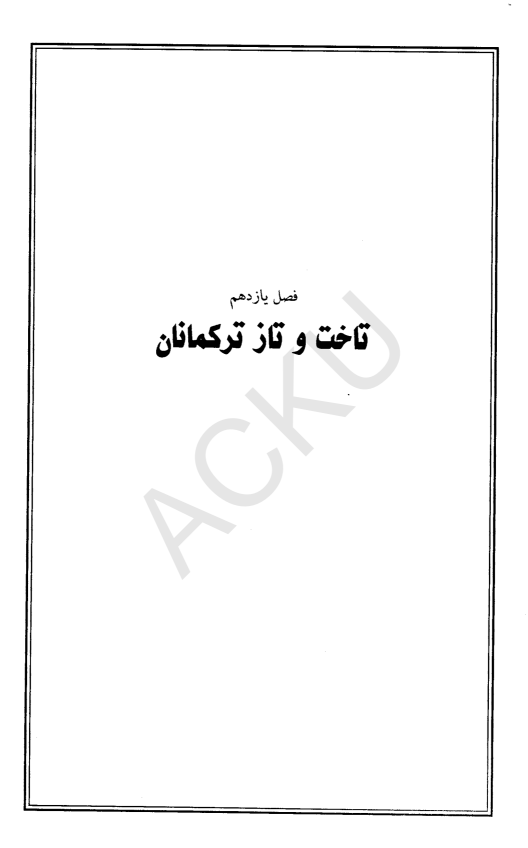
١٤ متن نامه خانسوارخان هزاره.
 ٢ منتخب التواريخ، ميرزا ابراهيم، صص ١٢٣–١٢۴.



سال ۱۲۷۱ ه.ق. حسام السلطنه، استاندار خراسان، قتل سعیدمحمّد ظهیرالدوله را بهانه قرار داده به سوی هرات لشکر کشید و یک راست تا پل مالان پیش تاخت و در آن جا امان بیگ هزاره با ۱۰۰ سوار به معیت سایر اعیان کوسویه به شهزاده قاجار پیوستند. روز دیگر، ۱۶ رجب (برابر ۴ حمل و ۲۴ مارس ۱۸۵۶) از تیر پل کوچیده در ظاهر غوریان لشکرگاه ساخت، استاندار خراسان، سام ایلخانی را با سواران خراسانی و هزاره، و صفر علی سرتیپ را با سواران شاهسون، و فوج ترشیزی برای مقابله و فتح غوریان مأمور نمود. بعد از مقاومت اندک، هزیمت یافته و یا تسلیم شدند. مهر بودند به لشکر ایران پیوستند. عطاء الله ۲۰۰ سرباز تیموری که حافظ برج و باروی شهر بودند به لشکر ایران پیوستند. عطاء الله خان ایل بیگی تیموری با چهار هزار خانوار تیموری از کنار هرات که محل عبور و مرور سپاهیان بود کوچیده نزدیک لشکرگاه ایران خیمه زدند و بازار بیع و شرا گشاده گردید. بزرگان هزاره، مانند احمدقلی خان، محمدرضاخان، محمدحسین خان و باباخان نزد شهزاده آمده، برای کوچ دادن قبایل خویش از نزدیکی دشمن، خواستار مبلغی زر شدند تا جبران خسارت آنان را نماید. شهرازه ۵۰۰ تومان از بابت خسارت و نیز خلعت به بزرگان قبایل اعطا نمود.

یوسفخان سدوزایی، و سرتیپ عیسیخان، فرمانده نظامی متفقاً دروازههای شهر را مسدود نموده به دفاع پرداختند، امّا بعد از مدتی میان آنان اختلاف پدید آمد که نتیجتاً یوسفخان از مسند قدرت به زیر کشیده شده تحویل استاندار خىراسان گردید و عیسیخان که خواستههای خود را برآورده ندید، باز به دفاع از شهر ادامه داد. در ایام محاصره هرات روزی عبدالعزیزخان برادر کریمدادخان هزاره با ۵۰۰ سوار به اردوی حسامالسلطنه ملحق شدند و مورد استقبال قرار گرفتند.

شهزاده از اختلاف و تعصب موجود میان قبایل و طوایف افغان و هـزاره سـوء استفاده نموده دستور داد تا باقرخان و رحیم دادخان سلطان هزاره و ملایوسفخان وکیل با هزار سوار به نهیب و غارت غلزاییها بروند. اهالی شهر، هفت ماه مقاومت کردند، وقتی نیروی خویش را پایانیافته دیدند، تن به مصالحه نهادند و یکی از شروط مصالحه آن بود که به سرتیپ عیسیخان آسیبی از سوی ایران وارد نشود، امّا بعد از چند روز او توسط مرد ناشناسی به قتل رسید!... شهزاده با فتح و پیروزی وارد شهر شد و بعد از نظم و نسق آن، اداره حکومت هرات را به سردار سلطان احمدخان افغان که از هواداران ایران بود، سپرد و او خطبه و سکه را به نام شاه ایران میکرد.



در ایام محاصره هرات، روزی دوهزار سوار ترکمان به سرکردگی محمّد شیخ به قافلهای، در منزل خواف و کاریز یورش بردند. این قافله مشتمل بر ۳۰۰۰ نفر از مردم نیشابوری، قرایی، ترشیزی و مشهدی بودند؛ با احمال و اثقال زیاد که پنجهزار شتر، قاطر و اسب آن را حمل میکردند، و به هرات می بردند (احتمالاً قسمتی از این کاروان برای سپاه ایران تجهیزات حمل میکرد). مهاجمین موفق شدند که تمام احمال و اثقال را به غنیمت بگیرند و آن را با چند تن اسیری که گرفته بودند به سوی مرو حرکت دادند، وقتی در دوفرسنگی کاریز رسیدند به خاطر سنگینی اموال به دست آمده، ناچار اتراق کردند.

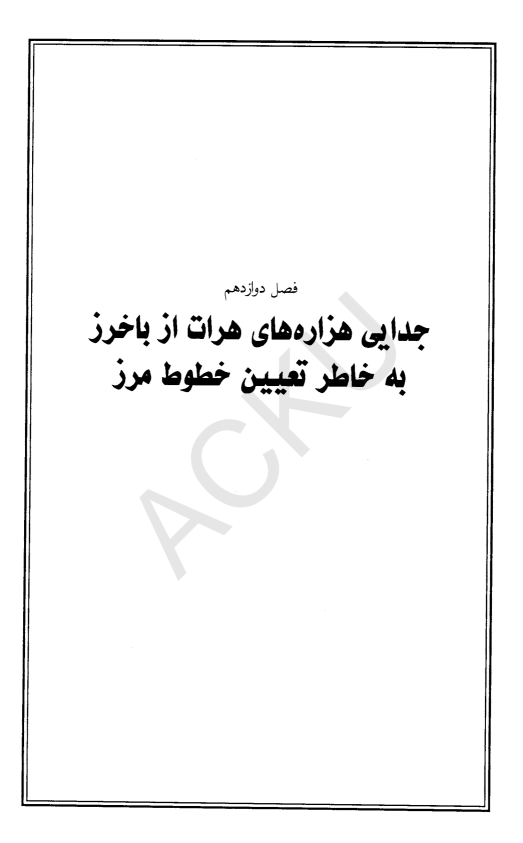
از آنطرف محمدابراهیم قاجار، حاکم جوین و حسنخان سبزواری با هزار سوار شاهسون از هرات به سوی مشهد در حرکت بودند چون در خواف رسیدند از ماجرا آگهی یافتند و تصمیم به مقابله گرفتند.از این و با صفرعلی سرتیپ و عبدالعزیزخان هزاره با چهار سوار هزاره ای و محمدحسینخان با ۵۰۰ سوار هزاره از باخرز و حاجی حسنعلیخان خوافی با ۳۰۰ نفر شمخالچی<sup>۱</sup> و ۲۰۰ تن سواره باباخان هزاره که در کاریز مسکن داشت با افراد خویش جمعاً به تعقیب ترکمانان پرداختند. در نقطه ای در میان درختانی که معروف به «جنگل تومان» بود به آنان حمله ور شدند، محمد ابراهیم خان و حسنخان سبزواری با لشکریان خویش و باباخان هزاره از یک افراد مسلح خویش از طرف دیگر حمله را آغاز کردند، جنگ سختی درگرفت. افراد مسلح خویش از طرف دیگر حمله را آغاز کردند، جنگ سختی درگرفت. زودتر از همه شکست خورد و به دنبال او سپاهیان محمدابراهیم قاجار فرار را بر قرار ترجیح دادند و باباخان هزاره که قته می شود در خفا با ترکمانان تبانی داشته نیز در آخر هزیمت یافت. صفرعلی خان سرتیپ که چنین دید سر راه فراریان ایستاد و با داد و

۱. شمخال یک نوع تفنگ قدیمی، زمخت و سرپر و شمخالچی سربازی که از این نوع تفنگ استفاده میکرد.

فریاد آنان را از فرار کردن منع می کرد و هر چه کوشش نمود نتوانست مانع فرار سپاهیان شود و خود او با افراد خویش لختی مبارزت کرد و جماعتی از ترکمانان را به قـتل رساند، وقتی فرار دیگران را دید دل از دست داده به ناچار راه فرار را در پیش گرفت. امّا میرحسین و علیخان و محسنخان خوافی در میان تفنگچیان خواف پیاده شده مردانه پایداری کردند. در این وقت حسنعلیخان سبزواری با سپاهیان خویش که در حال فرار بودند، در رسیدند و ناپروا خویش را در میان پیادگان ایرانسی که در حال مقاومت بودند، بر زدند تا از میانهٔ آنان به در شوند و فرار کنند. از ایس آسیب، نظام پیادگان ایرانی گسسته شد و جماعتی به زیر پای سواران فراری کوفته شدند.

میرحسنعلیخان، جماعتی از پیادگان را به کناری آورده، از بهر خویش بنیان سنگری آراست. ترکمانان در اطراف او پرّه زدند، از چاشتگاه تا غروب رزم دادند و یکصد تن از ترکمانان به قتل رسید. مقاومت میرحسنعلیخان، ادامه یافت تا با عدهای از همراهان خویش به اسارت ترکمانان درآمدند و جمعاً ۱۰۰ تن هزاره و ۵۰۰ تن خوافی که مقاومت کرده بودند اسیر شدند، در میان اسیران چند تن از نوکران باباخان هزاره بود و چون ترکمانان اسیران باباخان را زودتر رها کردند، این احتمال

۱. مطالب فصل دهم و یازدهم از کتب ذیل استخراج شده است: ناسخ التواریخ قاجاریه، ج ۴، ذیل حوادث سال ۱۲۷۱؛ روضة الصغلی ناصری، ج ۱۰، ذیل حوادث همان سال؛ حقایق الاخبار ناصری، ص ۱۹۲.



در سال ۱۲۷۴ ه.ق. بين ايران و افغانستان بر سر تابعيت ايل هزاره اختلاف نظر بروز کرد و چون کثرت جمعیت در آن زمان باعث قدرت و شوکت دولت ها بود، لذا هر کدام تلاش میکردند که هزارههای خراسان را تابع و رعیت خویش بدانند. مستر موری، وزیر مختار انگلیس که طرفدار افغانستان بود، برای صدراعظم ایران در اینباره نامهای نوشت و هزارهها را رعیت افغانستان شمرد، امّا صدراعظم ایران ادعای او را شدیداً رد کرد و هزارههای شرق خراسان را از رعایای ایران دانسته و در نامه خویش خطاب به مستر موری چنین نوشت: «در باب ایل هزاره و تیموری و جمشیدی که آن جناب (مستر موری) نگاشتهاند، از ایلات هرات بودهاند، آنجناب رسیدگی نمایند و ببینند جام و باخرز که مشتمل بر قرای کثیره بوده و هست. در زمان سلطنت خاقان مغفور (فتحعلیشاه) و حکومت نواب مستطاب شاهزاده محمّد ولی میرزا محل سکنای چه ايل بوده است؟ همين ايل هزاره از قديمالأيام الي زمان حكومت نواب معزالبه در خراسان و در جام و حرز سکنی داشتند. دهات و قرای جام و باخرز را که همیشه محل سکنای ایل هزاره بـوده است، دوستدار خـود در سفر هـرات مـلتزم رکـاب شاهنشاه مغفور (محمّدشاه) بود و به رأىالعين ديده است: خانهها ساخته و باغات مثمره، قنوات جاريه آن ها خالي از سكنه افتاده بود، همه كس مي داند كه آن معموره بجز ایل هزاره وطن و مسکن احدی نبوده است، حتی در وقتی که مراجعت کردند، هر کس به خط مستقیم بر سر خانه و مسکن خود بازگشت، مثل کسی که به سفر رفته و بعد به خانه خود معاودت نموده باشد. مرحوم كامرانميرزا و يارمحمّدخان آنها را تطميع نموده، دعوت به هرات کرده بودند. درین بینها هم مکرر اتفاق افتاد که باز معاو ت به محل قديم خودشان كردند و باز رفتند، چنانكه در زمان يارمحمّدخان و سعيدمحمدخان هم آمدند و رفتند. ابراهيمخان هزاره اوّل در زمان حكومت نـواب حاجی محمّد ولی میرزا بیگلربیگی و رئیس کل هزاره بود و با مرحوم محمّدحسینخان فيروزكوهي و امثال او خويشي كرد و دختر به او داد و دويست سوار هزاره در خدمت

نواب شاهزاده معزیالیه متوقف مشهد بود، بعد از فوت او در اوایل دولت علیه کریمدادخان بیگلربیگی هزاره به موجب فرمان همایون بیگلربیگی هنزاره شد و در مشهد بود و پسر او را به مناسبت اسم مبارک همایون اسم او را «ناصرقلی» گذاشت و به دست سعیدمحمدخان هراتی به قتل رسید، پس از مهدیخان هزاره منصب و لقب قوللر آقاسیگری (فرمانده کل قول اردو) گرفت، خانه و عیال اینها همیشه در مشهد مقدس بوده و هستند، چنین ایلی را چگونه می توان گفت که هراتیاند؟ ۲۱ جمادیالاولی ۱۲۷۴ هجری».<sup>۱</sup>

به دنبال بروز این مناقشه، دولت ایران درصدد برآمد که حتی المقدور تعداد بیشتری از خانواده های هزاره ها را از سرحد غوریان و نواحی هرات کو چانده در خاک ایران اسکان دهد. میرزا قوامالدوله حکمران مشهد به خوبی توانست از عهده این امر برآید و ناصرالدین شاه به خاطر موفقیت او در امر مذکور، در شعبان ۱۲۷۵ ه. نامه تقدیرآمیزی برای او فرستاد و بخشی از نامه او از این قرار است: «مقرب الخاقان میرزا محمّد قوامالدوله وزير مملكت خراسان به مزيد عنايات خطير شاهنشاهي مفتخر و مباهى بوده، بداند که عریضه ارادت فریضه آن دولت خواه که از محمو دآباد (جام) معروض داشته و حاکي از کيفيت کو چانيدن ايل هزاره و اهتمام آن دولت خواه در تقديم اين امر بود، شرف لحاظ انور اقدس رسيد و مراتب اهتمامات آن دولت خواه در تقديم اين خدمت کماینبغی مشهود و معلوم افتاد. زیاده از اندازه در پیشگاه حضور باهرالنور همايون مستحسن و مقبول افتاد و اعتماد و اعتقادي كه به فرط درايت و كارداني آن دولتخواه داشته و داریم یک بر هزار افزود و این خدمت آن عالی جاه که در چنین وقتي در شدت سرماي زمستان به تقديم رسانده و باكمال خوبي و خوشي ايل مزبور را حرکت داده بود در نظر انور همایون خیلی جلوه گر و نمودار آمد، چون آن مقرب الخاقان مراتب خدمت گزاری هر یک از صاحب منصبان مأمور خراسان را که در این مقدمه خدمت كرده بودند فردأ فردأ معروض داشته تعريف و توصيف زياد از طرز خدمتگزاری آنها نموده بود، مراتب خدمات آنها زایدالوصف یسندیده و مقبول افتاده در حق هركدام مرحمت خاصي مبذول فرموديم. الحق آن دولت خواه از عهده كوچاندن ايل هزاره خوب برآمده و فرمايشات ما را به طور خوب و يخته به انجام رسانده، هیچکس گمان نداشت که این خدمت را به این خوبی آن دولت خواه می تواند

۱. مجموعه اسناد و مدارک فرخخان امینالدوله.

انجام بدهد الحمدالله بسیار خوب از عهده برآمده حال در نگاهداری و استمالت ایل و جابه جا کردن آنها در جاهایی که هم به آنها خوش بگذرد و هم منفعت و حاصلی برای دولت داشته باشد، ساعی باشید که در کمال نظم و خوبی در مکان و یورتهای خود بنشینند و آسوده باشند و هزار سوار هم باید بدهند، البته قرار این فقرات را به طور خوب بدهید و به عرض برسانید و به همهٔ سرکردگان مأمور این خدمت هم شده و برای رؤسای ایل هزاره هم خلعت التفات فرمودیم و برای ایل هم انعام مرحمت شد،

۱. مجله آینده، شمارههای ۱۰ و ۱۱، سال نُهم، صص ۱۹۷–۱۹۹ و نیز همان مجله، شماره ۱، سال دهم، مورخه فروردین ۱۳۶۳، صفحات آخر.



در سال ۱۲۷۶، ایران، سپاه عظیمی مرکب از چهلهزار سواره و پیاده، به فـرماندهی حمزه میرزا حشمتالدوله، برای سرکوبی ترکمانان به سوی مرو گسیل داشت. -

این سپاه در ذیقعده (برابر برج جوزا) از مشهد به جنبش درآمده و از رود تجن عبور نموده در محرم ۱۳۷۷ در حوالی مرو و مرغاب رسید. و در همان بـدو ورود، شروع به غارت روستاها و چادرهای ترکمانان کرد!

ترکمانان به خاطر پیشروی روس ها به سوی مرو، از قبل آمادگی پیوستن به ایران را داشتند، اگر این لشکرکشی نبود، شاید آنان رسماً به ایـران مـی پیوستند، ولی ایـن لشکرکشی زمینه اتحاد و پیوست را بر باد داد.

ایلات ترکمان که غافلگیر شده بودند وقتی غارت و چپاولگری قشون ایرانی را مشاهده کردند، به ناچار به دفاع پرداختند و از آن پس جنگهای بزرگ و کوچک، طی روزهای متوالی رخ میداد و تلفات سنگین به جانبین وارد می شد.

ترکمانان از نظر تعداد نفر و تجهیزات هرگز با سپاه ایران قابل مقایسه نبودند، امّا چنان شجاعتی در طی جنگهای پارتیزانی نشان دادند که واقعاً اعجاب انگیز است و آن هم در ابتدا فقط دو قبیله شان به نام «تکه» و «ساروق» وارد عمل شدند، قبیله «سالور» ترکمن که خود را از نسل چنگیز خان می داند و جنبه سیادت و شهزادگی دارد، غارت و چپاولگری را دون شأن خود می داند. لذا در ابتدا بی غرضی خود را حفظ کرد و حتی در مواردی با سپاه ایران همکاری می کرد، ولی وقتی دید که این سپاه بین گناه کار و بی گناه فرقی قائل نیست و همه را غارت می کند به ناچار در کنار همو طنان خود قرار گرفت.

قشون ایرانی در ابتدا به پیشروی پرداخت، تا ایـنکه در بیابانهای وسیع و شنزارهای هولناک و بیآب و علف ترکمنستان و گرمای سخت و کشنده گرفتار آمد. تشنگی و گرسنگی، از یکسو و تاخت و تازهای ترکمانان و نابلدی راه از سوی دیگر باعث شدکه روحیه این سپاه در هم بشکند و بینظمی و بیانضباطی شیرازه آن را از هم بگسلد. در چنین هنگامهای عدهای از تشنگی به هلاکت رسیدند، سردرگمی عجیبی در میانشان پدید آمد، هر کس به فکر نجات خویش افتاد و کار به جایی رسید که حتی زنان ترکمنی عساکر ایرانی را به اسارت میگرفتند و این سپاه عظیم در طی چهار ماه جنگ و درگیریهای فرسایشی از چهلهزار نفر، فقط هشتهزار آن توانست با حال تباه خود را به مشهد برسانند و بقیهشان که سی و دوهزار نفر باشد، یا به هلاکت رسیده و یا به اسارت درآمده بودند.<sup>۱</sup>

در این لشکرکشی یک نفر گزارش نویس به نام «سیدمحمّد لشکرنویس نوری» وظیفه داشت که وقایع یومیه را به رشتهٔ تحریر درآورد. نوشتهٔ او به نام سفر نامه مرو به ضمیمه دو سفرنامه دیگر تحت عنوان سه سفرنامه، سفر نامه هرات، مرو و مشهد به چاپ رسیده است. او یکی از علل شکست سپاه ایران را در بی کفایتی حشمت الدوله استاندار خراسان و وزیرش قوام الدوله می داند که فرماندهی این لشکر را به عهده داشتند.

در میان قشون ایرانی یک دسته ۵۰۰نفری از هزاره های خراسان به سرکردگی سرتیپ یوسفخان هزاره شرکت داشت که با شجاعت تحسین برانگیزی جنگیدند. وقایع نگار مذکور از شجاعت این گروه تقدیر کرده. می نویسد: سرتیپ یوسفخان هزاره در جلسات مشورتی فرماندهان لشکر شرکت می کرد و نظراتی که ابراز می داشت، بعداً صحت آن به اثبات می رسید. زمانی کار به جایی رسید که خشمت الدوله و وزیر او فقط به فکر نجات خود برآمدند و از سرتیپ یوسفخان هزاره می خواستند که او بقیه سپاه نیمه جان را که هلاکتشان حتمی است به حال خود رها نموده، در عوض دسته هزاره را که مردان شجاع و از خودگذشته دارد، محافظ جان گروه خود را فقط مأمور حفظ جان آن دو کند. سیدمحمد لشکرنویس، می نگارد: «نواب حشمت الدوله و وزیرش قوام الدوله بنا داشتند که از آن راه بی آب بروند «نواب حشمت الدوله و وزیرش قوام الدوله بنا داشتند که از آن راه بی آب بروند به همراهی یوسفخان ایل بیگی هزاره، مشارالیه از این معنا سر باز زده گفت: من پروند می توانم ده پانزده هزار نفس را در بیابان ریگزار و بی آب، تلف نمایم و از پروند می توانم ده پانزده هزار نفس را در بیابان ریگزار و بی آب، ترف نمایم و از پروند که می توانم ده پانزده هزار نفس را در بیابان ریگزار و بی آب، تراف نمایم و از پروند گرمنگی و تشنگی هلاک نمایم؟ هرکس می رود برود، من و سواران من پیرامون این

او در جایی دیگر مینویسد: «روز دیگر، صبح، سواره و پیاده زیادی از ترکمانان که

۱. جغرافیای تاریخی خراسان از نظر جهانگردان، ابوالقاسم طاهری، صص ۱۲۲\_۱۲۴.

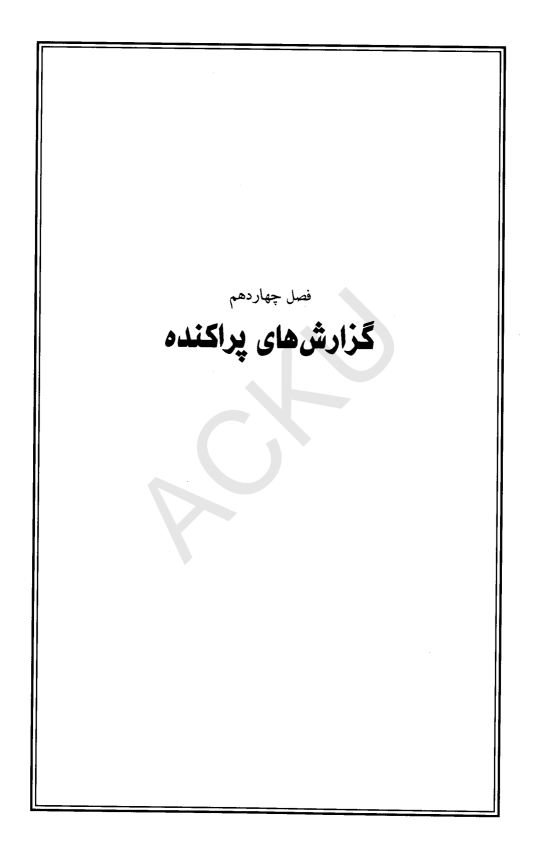
۲. سفرنامه مرو، صص ۱۳۷\_۱۳۹.

تخمیناً چهارصدپانصد نفر می شدند به مقابل اردو آمده بنای جنگ و های و هوی را گذاشتند...و اشهد بالله سواره هزاره یوسف خان ایل بیگی آن روز ایستادگی زیاد کردند تا ترکمن های ساروق را از پیش برداشتند، چند نفر از ترکمن ها خود را به رودخانه انداخته غرق شدند و چند نفر مقتول و اسیر گردیدند».<sup>۱</sup>

هزارهها همواره سدی بوده است در برابر تهاجماتی که از شرق و شمال شرقی ایران میشده است و به همین خاطر ایران کوشش داشت که این طایفه در نوار مرزی ایران به عنوان مرزداران صدیق و شجاع باقی بمانند.

دو سال بعد از جنگ مرو بازگروهی از ترکمانان در نواحی خراسان به تاخت و تاز پرداخت. در یک سند تاریخی که از آن زمان باقی مانده است می خوانیم: «... چاپار دیگر صبح امروز از خراسان آمد. از قراری که شهزاده حسام السلطنه و اسدالله میرزا نوشته اند سواره ساروق که به تاخت صفحات قاین رفته بود، باباخان پسر یوسفخان هزاره، به دو دسته آن ها برخور دکرده و آن ها را تعاقب کرده و به سواره ترکمان شکست فاحش داده، ۷۰ اسیر و سر از آن ها گرفته، باقی فراری و متواری شده اند، ذیحجة ۱۲۷۹ «...»

۱. همان، این سفرنامه به ضمیمه دو سفرنامه دیگر تحت عنوان سه سفرنامه هرات. سفرنامه مراو و سفرنامه مشهد به چاپ رسیده است. ۲. یکصد سند تاریخی دوران قاجار، سند شماره ۴۸، ص ۱۱۰.



یک نفر جهانگرد مجارستانی به نام «آرمینیوس وامبری» بعد از سیاحت ترکستان ازبک در سال ۱۸۶۸ م. از بادغیس و قلعه نو عبور نموده، به هرات و مشهد رفته و شرح مشاهدات و شنیدگی های خویش را نوشته است. از جمله می نویسد: «نزدیک نیمه شب در محلی به نام ماگوری (مقور) توقف کردیم و با پیمودن یک منزل صبحگاهان را به خرابه های قلعه نو رسیدیم. این محل سابقاً قلعه مستحکمی بوده و اکنون تعداد کمی چادرهای هزاره در اطراف آن برپا می باشد که ظاهر آنها از چادر جمشیدی ها هم فقیرتر است. نقل می کردند که ۵۰ سال قبل قلعه نو شهر معموری بوده است و محل بارانداز قافله هایی که از ایران به بخارا می دفتند به شمار می آمده است. هزاره ها که آن را در تصرف داشتند به واسطه ترقی روزافزون، پرده غرور جلو چشمان شان را پوشانده، خواستند تکالیف و قوانینی به هرات تحمیل کنند و در نتیجه با هرات درگیر شدند و باعث خرابی خود گردیدند».

هزاره هایی که این جا می بینیم نتوانسته اند در نتیجه روابط دانمی با ایرانی ها مشخصات مغولی را مانند برادران کابلی (هزاره های مرکزی) خود به تمام معنا حفظ کنند. به علاوه غالب این ها سنی اند. در صورتی که هزاره های کابلی کاملاً دارای عقیده مخالف این ها می باشند. اگر درست فهمیده باشم برای اولین بار در زمان نادرشاه افشار هزاره های شمال از جنوب مجزا شدند، در میان اهالی محل قسمت اعظم از عقاید مذهبی خود را اجباراً تعدیل نمودند.

باباخان رئیس هزاره های قلعه نو بدون آن که تغییری در وضع فلاکتبار و ضعف فعلیاش حاصل شود، ممکن بود برتری هرات را که به واسطه نزدیکی فوق العاده (دو روز راه) می توان هر آن برای او تولید مخاطره کند، به رسمیت بشناسد، ولی برعکس، حالت یک شهزاده مستقل را به خود گرفت.<sup>۲</sup>

تجار ما در این جا مقدار زیادی پسته و بَرَگْ که پارچه سبکی است خریداری کردند.

۱. سیاحت درویش دروغین، صص ۳۴۰\_۳۴۲. ۲ ۸. همان.

زنهای هزاره در بافتن آن شهرت به سزایی دارند و در تمام شمال ایران و افغانستان لبادههایی از آن میدوزند که چپن نامیده میشود.

«از قلعه نو تا هرات باز هم جاده از میان یک سلسله کوههای مرتفع عبور میکند. فاصله بیش از ۲۰ مایل نیست، ولی مسافرت خسته کنندهای است و کم تر از ۴ روز طول نمی کشد. اوّل منزل، دهی است به نام "الوار". آن مجاور خرابههایی می باشد که سابقاً مغاک مستحکم و اقامتگاه شیر محمّدخان هزاره بوده است».

در دوران محاصره هرات توسط امیر دوست محمّدخان در سال ۶۳–۱۸۶۲ میلادی، هزاره های تضعیف شده، نظر به سابقه وفاداری شان به حکمران هرات جانب سلطان احمد و پسرش شاهنوازخان را گرفتند، در حالی که جمشیدی ها فعالانه به پشتیبانی از امیر دوست محمّد شتافتند. هزاره ها کنترل سرزمین خالی از سکنه بالامرغاب، که ادعای مالکیت آن را داشتند در دست گرفته و زراعت نمودند. دلیل شان هم این بود که در دوران قدرت شان، نادر شاه آنان را بدان منطقه مستقر ساخته و نتیجتا زمین مال آنان است. اما، بعدها نتوانستند در آن جا مستقر شوند. در سال ۱۸۷۰ م. به طور کامل، سرزمین بالامرغاب را ترک گفته در منطقه قلعه نو متمرکز گردیدند.

به نظر میرسد که هزارههابه مجرد استقرارشان در قبلعه نو دوباره کوشیدند تما فیروزکوهی مجاور را تحت نفوذ خویش درآورند، ولی پالیسی محمّدخان نظامالدوله هزاره، چنان با اسلافش فرق داشته است که نتیجتاً طایفه قادس در این اواخر با هزارهها بر ضد طایفه کوچه جمشیدی اتحاد نمودهاند.

از سال ۱۸۷۸\_۱۸۷۴ م. دشمنیهایی بین هزاره در اتحاد با بهرامخان قادس بر ضد فتحاللهبیگ رهبر کوچه و دشمن دیرینه و میراثی بهرامخان ادامه داشته است.۲

سال ۱۲۸۶ ه. خان آقاخان جمشیدی و محمّد صدیقخان هـزاره بـا سـواران ابـواب جمعی خود از بادغیس به هرات به کمک سردار یعقوبخان پسر امیر شیرعلیخان شتافتند.۳

در همین سالها شیرمحمدخان ابراهیمزی مؤلف «تواریخ خورشید جهان» به خراسان رفته و اطلاعات مختصری درباره هزاره ها نوشته است، از جمله می نویسد: «هزاره های سنی که دوازده هزار خانوار هستند و رئیس شان کریم دادخان بوده، در زمانی که شاه قاجار، هرات را محاصره کرد، محمدیو سف خان و عبدالعزیز خان هزاره مع بسیاری از خانوار هزاره به طور خانه کوچ به ایران رفته ساکن شدند. چنان چه

ممان.
 ۲. گزارش تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس.

٣. بحر الفوايد، (قسمت عين الوقايع)، ذيل حوادث سال ١٢٨٤.

مؤلف (ابراهیمزی) مع فرزند خود محمّدحیاتخان هنگامی که به زیارت امام رضا<sup>(ع)</sup> مشرف شد در آن ایام عبدالعزیزخان سردار دوازدههزار خانوار هزاره سنی به محبت و اخوت اسلامیه و اتحاد مذهب ضیافت و عزت نموده، بلکه تا حال موصوف که خلف رشید کریمدادخان است در آن ملک مقیم است».<sup>۱</sup>

در دیگر منابع عبدالعزیزخان، برادر کریمدادخان ذکر کرده شده است.

در جنگ دوّم افغانستان و انگلیس، هزارههای بادغیس و هرات سـهم مـهمی در شکست انگلیس در بیابان میوند و جنگ قندهار داشتهاند.

در جنگ میوند و قندهار، کرنیل شیرمحمّدخان هزاره با یکصد نفر از افراد خویش ضربات بزرگی به نیروی انگلیسی وارد کردند.

برای من معلوم نشده است که این کرنیل شیرمحمّدخان هزاره، از هزاره هرات بوده و یا از مردم هزارستان. خوانندگان عزیز این کرنیل شیرمحمّدخان را با شیرمحمّدخان نظامالدوله و بیگلربیگی هزارهها که در سال ۱۸۳۹ م. از دنیا رفته است اشتباه نگیرند.

در سال ۱۸۸۱ م. (۱۲۹۸ ه.) هنگامی که ایوب خان با نیروهای هراتی و اویماقی در قندهار با سپاه امیرعبدالرحمان مشغول مبارزه بود، سردار عبدالقدوس خان به دستور امیر از ترکستان از طریق دولت یار به هرات که تحت تصرف ایوب خان بود، حمله برد. نیروهای مدافع هرات سعی کردند، مانع ورود او به داخل شهر شوند؛ از جمله محمّد خان نظام الدوله هزاره با ۴۰۰ سوار خویش به سختی مقاومت کرد و با آن که جراحت سختی به شانهاش رسیده بود، با همان حال می جنگید، میمنه و میسره دشمن را منقلب می کرد، امّا چون تعداد مدافعین اندک بود شکست خوردند.<sup>۲</sup>

احتمالاً به خاطر همین دفاع مردانه هزارههای هرات بود که امیرعبدالرحمان کینه آنها را به دل گرفت و بعد از مرگ محمودخان بیگلربیگی هـزاره بـرادر مـحمّدخان هزاره را به کابل خواست و به حیث گروگان نگه داشت.۳

در سال ۱۳۰۹ ه. در شدیدترین جنگهای هزارستان با سپاه مهاجم امیرعبدالرحمان بعضی از شیرمردان هزاره بادغیس به نیروهای دولتی مستقر در بادغیس درآویخته تمام اسلحه و اموالی را که در نزد آنها بود به غنیمت گرفتند. ایس خبر که به سپهسالار فرامرزخان رسید، یک فوج پیاده و ۲۰۰ تن سواره را با چهار عراده توپ برای سرکوبی هزارهها فرستاد.<sup>۴</sup>

- ۱. تواریخ خورشید جهان، ص ۳۱۵.
- ۲. گزارش تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس؛ بحر الفواید (کلیات ریاضی)، ص ۲۰۹.
  - ۳. همان. ۴ . سراج التواريخ، ج ۳، صص ۷۸۹\_۷۹۰.

هزاره های تبعه ایران به طور غالب در نوار مرزی شرق استان خراسان، در اطراف جام، باخرز، تایباد و سرخس زندگی میکنند و با طوایف تیموری، قرایی و بلوچ وصلت کرده اند و مذهب تسنن دارند. اینان مردمی اند: شجاع، کوشا، صبور و زحمتکش. در زمانی که باخرز رو به ویرانی نهاده بود، محمّدخان هزاره به کمک پیروان خویش شهر زیبایی در جنب آن بنا نهاد و به «شهر نو» (در مقابل قلعه نو بادغیس) مسمی کرد، و نیز سرتیپ یوسفخان هزاره جد صولتخان در موضع شهر کنونی تایباد شهری ساخت و به نام خویش به یوسف آباد مسمی گردانید و هنوز خیابان اصلی شهر تایباد به نام خیابان یوسف آباد معروف است که یادآور روزگار اقتدار سرتیپ یوسف خان می باشد. هزاره های ایران و افغانستان در گذشته با هم ار تباط نزدیک داشتند و پیکر واحدی

هزاره های ایران و افغانستان در کدسته با هم ارتباط نزدیک داستند و پیکر واحدی شمرده می شدند و رهبرشان یکی بود. بنیادخان، شیرمحمّدخان، ابراهیمخان، کریمدادخان و محمّدخان گاهی در هرات و بادغیس به سر می بردند و گاهی در جام و باخرز. از زمانی که خطوط مرزی میان ایران و افغانستان تعیین گردید ارتباط میان هـزارههای ایران و افغانستان قطع شد.

دولت ایران یک بار هزارههای باخرز و تربت جمام را از شرق ایران کوچ داده به اسفراین اسکان داد و آنان که با آب و هوای آنجا آشنایی نداشتند به بیماریهای مختلف دچار شده، بعضاً تلف شدند و بقیه به سرزمین اصلی شان جمام و باخرز مراجعت کردند.

در کتاب روابط سیاسی ایران و افغانستان آمده است: نادرشاه افشار بعد از تصرف افغانستان، گروهی از هزارههای شایسته را از منطقه بادغیس به اسفراین برد و به آنها زمین برای کشت و زرع داد ولی آنها در آنجا نماندند و به اطراف مشهد آمدند و بیشتر در «کتهبیت» و «کنه گوشه» سکونت گزیدند و از طرف دیگر نادرشاه، تعدادی سرباز ایرانی (قزلباش) را به افغانستان کوچ داد تا روابط عمیق تری در دو نقطه کشور ایجاد کند.

در تذکره جغرافیای ایران آمده است که هنوز هزار فامیل هزاره در اسفرایین موجوداند.۲

۱. ریاض السیاحه، زینالعابدین شیروانی، چاپ دوّم، ص ۱۰۵. ۲. روابط سیاسی ایران و افغانستان، ص ۲۳؛ تاریخ مختصر قوم هزاره و نژاد آن.ها، دکتر او تاد العجم، تایپشده از روی نسخه قلمی، ص ۲۵.

هزارههای جام و باخرز

در گزارش تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس آمده است: وقتی سپاه ایران کنترل هرات را در دست گرفت، هزاره های قلعه نو را به خراسان (خراسان ایران) انتقال دادند، اما به مجردی که ایرانی ها خاک افغانستان را ترک گفتند، این ها شروع به بازگشت کردند و اکثریت قبیله تدریجاً راهشان را به منطقه قلعه نو باز کردند، ولی گروهی از آن ها که تعدادشان به ۲۰۰۰ خانوار می رسید در سرزمین فارس (ایران) ماندند. آنان و فرزندانشان هزاره های امروز ایران را تشکیل می دهند. ولی باید متذکر شد که قبل از آن که شهزاده حسام السلطنه در سال ۵۷–۱۸۵۰ م. هزاره ها را نقل مکان دهد، نشانه هایی از موجودیت آن ها در خراسان ایران بود و آنان خانواده هایی بودند که در دوران سرکوبی یارمحمدخان هرات در سال ۱۸۲۷ به آن جا رفته بودند و عقیده بعضی از منابع بر این است که هزاره ها در دوران نادرشاه هم در خراسان ایران بوده اند، مدت قدامت موجودیت آن ها در دوران نادرشاه هم در خراسان ایران بوده اند.

کلنل سی. ام. مکگرگر که در حدود ۱۸۷۵، خراسان را سیاحت کرده است مینویسد: ساکنان باخرز و شهر کاریز هزارهاند. باخرز با اینکه محل تاخت و تاز ترکمانان قرار میگیرد، امّا هزارهها سربازان خوبیاند.۲

جرج گرزن، تعداد هزارههای ایران را به نقل از دایرةالمعارف بریتانیکا پنجاههزار نفر میداند.۲

جناب آقای کاوه بیات مینویسد: نام و نشان هزاره و حضور آنها را در اکثر لشکرکشی های فرمان روایان ایران در صفحات شرقی کشور از همان سال های نخست دولت صفوی می توان ردیابی کرد. در ایام پادشاهی نادر، جماعت هزاره و به ویژه ابواب جمعی «میرخوشای بیگ هزاره» که در اوایل کار نادر به سلطنت طایفه او یماقیه هزاره و جمشیدی سرفراز گردید، در بسیاری از لشکرکشی ها چه در نواحی غربی و چه در مناطق شرقی کشور حضور داشته و بخشی از قوای ایران را تشکیل می دادند.

کریمدادخان هزاره که پس از مرگ ابراهیمخان هزاره، (شرح حال او را در همین رساله مطالعه کردید) بیگلربیگی هزاره ها شد، در هنگام هجوم ترکمن های آخال و طژن به تربت جام به مقابله شتافته، تهاجم آن ها را دفع کرد.

هنگام لشکرکشی حسامالسلطنه به هرات (۱۲۷۳ ه.ق.)، بسیاری از سران هـزاره

- ۱. گزارش تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس.
- ۲. شرح سفری به ایالت خراسان، کلنل سی. ام. گرگر، ص ۲۲۴.

۲. ایرآن و قضیه ایران، جرج گرزن انگلیسی، ترجمه فارسی، ج ۱، ص ۲۴۷.

مانند احمد قلى خان، محمّدرضاخان، محمّدحسين خان و باباخان با طوايف و ابواب جمعي شان به او پيوستند و به احمدآباد كو چيدند.

در خلال مذاکراتی که میان فر خخان امین الملک، نماینده ایران با سفیر انگلیس جریان داشت، مقامات انگلیسی اصرار داشتند که بازگشت هزارهها را به هرات نیز یکی از شرایط معاهده صلح ایران و انگلیس (۱۲۷۳ ه.) قلمداد کنند. تر دیدی نیست که حضور ایل سلحشوری چون هزاره می توانست وزنهٔ نظامی مهمی به نفع هر یک از طرفين باشد. حسامالسلطنه در پاسخ نامه فر خخان امين الملک که خواستهٔ انگليسي ها را مطرح كرده بود با تأكيد بر حضور ديرينه هزاره در جام و باخرز و اشاره به خدمات فرمان روایان قاجار می نویسد: «وقتی هزاره ها مراجعت کردند هر کس به خط مستقیم به سر خانه و مسکن خود بازگشت مثل کسی که به سفر رفته و بعد به خانهٔ خویش معاودت نموده باشد». و در تأکید بر اهمیت موضوع اضافه کرده بود: «حاصل زحمت سفر هرات، همین ایل هزاره می باشد از انصاف به دور است که هدر برود».

در این ایام بین ۲۰۰۰ تا ۵۰۰۰ خانوار هزاره در جام و باخرز زندگی می کردند و به گفته یکی از جهانگردان خارجی که در همان ایام (۱۲۷۳ ه.) از منطقه عبور کرده: «هزاره ها اسپان بسیاری پرورش می دادند و خراج دولت را از همین محل می پر داختند، به علاوه ناگزیر بودند حسب طلب، فوجی مرکب از هزار سوار حاضر کنند. ۱

وامبری جهانگرد مجاری مینویسد: در شهرنو (باخرز)، سرتیپ یموسفخان، رئيس هزاره را ملاقات كردم. اين شخص حقوق از دربار ايران دريافت ميكند... از طرفي كار بدي هم نبوده كه حفظ و حراست مرزها را به او سيرده، چون هزارهها تنها ایلی هستند که با ترکمانها قابل مقایسهاند و ترکمن ها از آنها واهمه دارند. ۲

هزارههای ایران با صداقت و وفاداری از مرزهای شرقی ایران پاسداری می کردند و به همین خاطر گاهی با افغانها و بلوچها درگیر می شدند. چنانچه در سال ۱۲۸۵ ه. سرهنگ اسماعيلخان هزاره، پسر سرتيپ يوسفخان، به همراه سردار شيريفخان بالای شاهگل، رئیس معروف بلوچها که دست به خرابکاری زده بود، حمله بردند. اسماعیل خان، شاه گل را دستگیر کرده و به خیمه خویش حبس کرد. در این وقت شهزاده عبدالرحمان كه بعدها به حكومت افغانستان رسيد، من باب وطن داري پادرمیانی کرد و شاهگل را نجات داد. سه روز بعد عبدالرحمان متوجه شد که سواران

مولت السلطنه هزاره و شورش خراسان، كاوه بيات، صص ١٢\_١٩، تهران، ١٣٧٠ ش.

هزاره قصد دارند در کنار رود هیرمند زابل به یک خیل افغان بتازند. عبدالرحمان با ۲۰۰ تن از همراهان خویش به کمک افغانان شتافت و به آن ها گفت: چون شما افغانید شما را به منزله برادر خود می دانم. <sup>۱</sup> عبدالرحمان علت درگیری هزاره ها را با بلوچ ها و افغانان شرح نمی دهد، امّا قرائن نشان می دهد که آن ها در خاک ایران خرابکاری می کردند، لذا هزاره ها که حراست مرز ها به آن ها گذاشته شده بود طبعاً با آنان درگیر می شدند.

سرتیپ یوسفخان هزاره بعد از آن که هزاره ها توسط حکمران هرات از آن شهر رانده شدند، رهبری شان به یوسفخان (در بعضی منابع ملایوسف) از قوم بایبوغه هزاره تعلق گرفت. مقر اصلی او در دهکده «محسن آباد» جام بود که در حدود ۱۱کیلومتری شمال کاریز و ۲۴کیلومتری هریرود قرار داشت. یوسف از سوی ایران به منصب سرتیپی برگزیده شد و در سال ۱۸۸۰ که به پیری رسیده بود از سوی ایران معاش دریافت میکرد و به نظر می رسد که مسئوولیت امور سرحدی را بر عهده داشت.

از زمان ناصرالدینشاه، هزارهها رسماً داخل فوج نظام ایران گردیده و چند تن از رهبرانشان به عنوان صاحبمنصب ایفای وظیفه میکردند و همیشه حدود ۵۰۰ نفر هزاره به عنوان سرباز دائمی خدمت مینمودند.

آقای کاوه بیات می نویسد: یوسفخان سرتیپ بعد از بازگشت از اسفراین از نو به حکومت جام و باخرز منصوب شد (۱۲۹۴/۱۸۷۷). یوسفخان نخست محسن آباد و پس از چندی خشکک را مقر حکومتی خود قرار داد. ولی مدتی بعد اهالی تایباد به علت اغتشاش محلی (احتمالاً نزاع شیعه و سنی)، تقاضا کردند که هزاره ها آن جا را مرکز حکومت خود قرار دهند و چنین نیز شد. جام و باخرز که از سال ها پیش حالت متر وکهای داشت، در ایام حکومت یوسفخان از نو رو به عمران و آبادی نهاد.<sup>۳</sup>

در سفر ناصرالدینشاه به خراسان در سال ۱۲۸۴ ه.ق. از فـوج هـزاره تـحت سرپرستی سرتیپ یوسفخان و محمّدخان بیگلربیگی هزاره و خانسوارخان هزاره، که در اسفراین و بجنورد مستقر بودند باخبر میشویم و فرماندهان هزاره به حضور

- ا. تاج التواريخ، فصل چهارم، صص ١١٤\_١١٨، چاپ بمبئي، ١٩٠۴ م.
  - ۲. گزارش تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس.
    - ۳. صولتالسلطنه، کاوه بیات، ص ۲۰.

شاه میرسند و محمّدخان، که به راستی و درستی موصوف بود، به مقام ایلبیگی طایفه هزاره سرافراز میشود.<sup>۱</sup>

در سفر دوّم شاه به مشهد در سال ۱۳۰۰ ه.ق. در خاطرات او آمده است: «از کالسکه پیاده شدیم، سواره هزاره سپرده اسماعیل خان سرهنگ که در کندگوشه می نشیند و تمام ایل هزاره هم آن جا ساکنند مگر ۵۰۰ خانوار که در قلعه محسن آباد زندگی می کنند، سواره تیموری و غیره جمعیت زیادی برای تماشا تا دم دروازه مشهد ایستاده بودند. روز جمعه ۱۳ شوال، یوسف خان رئیس سواره هزاره، که در محسن آباد جام قلعه مستحکمی ساخته و ۵۰۰ خانوار از رعیت خود را آن جا سکنا داده است با کسانش در مشهد به حضور شرفیاب شدند. یوسف خان با این که ۱۰۰ سال از عمرش می گذرد اما قوی بنیه است. سه هزار خانوار همراه پسرش اسماعیل خان در کندگوشه که به مشهد نزدیک تر است سکونت دارند و عدهای هم از این قوم با پسربرادر او محمّد خان در کرات<sup>۲</sup> زندگی می کنند».<sup>۳</sup>

در میان نیروهای نظامی قاجار در خراسان سواران هزاره در رأس آنها ذکر شده است. سرتیپ یوسفخان و پسرش اسماعیلخان در برابر یورشهای برق آسای ترکمانان، شجاعت تحسین انگیزی از خود نشان می دادند. در سال ۱۲۹۶ ه. بای گنج سردار ترکمان با ۳۰۰ سوار و ۸۰ پیاده به تاخت و تاز پرداخت و اسماعیل خان، سرهنگ دفاع متهورانهای از خود نشان داد.<sup>۴</sup>

در سال ۱۲۹۹ ه. رکین الدوله برادر ناصر الدین شاه و والی خراسان، سفری به سرخس نمود. در سفرنامه او از هنگ هزاره که در حدود ۴۰۰ تا ۵۰۰ نفر تحت فرماندهی اسماعیل خان به سر می بردند یاد شده است. از جمله می نویسد: اقامتگاه یک دسته از سپاه نظام هزاره در قریه «سنگ» و دیگر سوار نظام هزاره در قریه گنبد بوده است. نصف ایل هزاره در این قریه سکنا دارند و نصف دیگر در قریه «کته گوشه». یوسف خان میر پنج<sup>۵</sup> هزاره که در جنوب تربت جام در محسن آباد مقیم است، یک فرسخ به منزل مانده به استقبال آمد. محسن آباد قلعه ای است محکم، سه حصار و یک

۱. روزنامه سفر خراسان. صص ۱۲۴\_۱۴۴ ۲۹۱\_۳۵۳؛ و ۳۶۳. ۲. کرات، دهکدهای بود در ۲۵ کیلومتری جنوب غرب تایباد. ۳. سفر نامه ناصرالدین شاه به خراسان. صص ۱۳۲\_۱۳۶ ۱۵۲ و ۱۸۴\_۱۶۸. ۴. سفر نامه رکن الدوله به سرخس، صص ۵۶\_۱۰۷ و ۱۱۴. ۵. میرپنج یا میرپنجه: فرمانده پنجهزاری، مقامی بالاتر از سرتیپی و پایین تر از امیرتومانی (فرهنگ معین، ج ۴ و خاطرات اسارت، ص ۱۳۵). خندق بر آن محیط و در کمال آبادی است و این قلعه آخر، خاک جام است و در اختیار یوسفخان. دهات سمت چپ منحصر به مزرعه «پیرنخود» است که خراب و خالی از سکنه بوده و یوسفخان میرپنج هزاره آن را خریده و آباد نموده و هىزاره ا در آن زراعت میکنند.<sup>۱</sup>

هیأت تحقیق سرحدی افغان و انگلیس، مینویسد: یوسفخان هزاره حدود ۱۰۰ خانوار از طایفه خویش را به محسن آباد انتقال داد، تعداد زیادی از آنان در مشهد زندگی میکنند. شماره مجموع هزاره ها در خراسان ایران به ۳۵۰۰ خانوار می رسد. به گفته «استوارت» هزاره ها باید یک هزار سوارکار تهیه کنند که نیمی از آنان در سرحد هرات در حال وظیفه به سر می برند. یوسفخان یکی از بستگان کریم دادخان بیگلربیگی سابق هزاره است و باید در اوایل قرن حاضر (قرن ۱۹) متولد شده باشد. زمین های محسن آباد، کاریز، فرمان آباد و تایباد که همه در مجاورت سرحد افغانستان واقع اند در دست اوست که خودش با رتبه سرتیپی از آن ها مراقبت به عمل می آورد. محمّدخان فرمان آباد، حال (۱۸۸۹ م.) رهبر هزاره هاست. در حدود ۲۰۰ فامیل در شهر نو مرکز عمده باخرز و مقر هزاره همی سرحدی موجود اند.

بعد از درگذشت یوسفخان میرپنج، پسرش اسماعیل خان سرهنگ، عهدهدار وظایف او شد و ناصرالدین شاه او را به منصب امیر تومانی و لقب «شجاع الملک» سرافراز ساخت... اسماعیل خان بیشتر در مشهد اقامت داشت و تمشیت امور منطقه در دست برادرش محمّدرضاخان بود. در ایام فرمان روایی اسماعیل خان جمعیت هزاره حدود ۱۲۰۰ خانوار (هزاره تحت فرمان او) تخمین شده است و با آن که بخش عمده آنها در باخرز زندگی میکنند، اما هنوز تعدادی از آن ها در «کنویس» و «کنگوشه» سکونت دارند.<sup>۳</sup>

**جنگ با ترکمن ها و استقرار سربازان روس در مرز ایران** در سال ۱۳۰۵ ه./۱۸۸۸ م. دولت ایران قشونی به سر ترکمن های فرستاد، پانصد سوار هزاره به سرکردگی اسماعیل خان به خاطر شجاعتی که داشتند، اغلب پیشاپیش سپاه

- ۱. سفرنامه رکن الدوله به سرخس، صص ۵۶\_۱۰۷ و ۱۱۴.
- ۲. گزارش تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس؛ منتخب التواریخ، میرزا محمد ابراهیم شیبانی، ص ۱۳۸.
   ۳. صولت السلطنه، کاوه بیات، صص ۲۱ و ۲۲.

حرکت کرده به سر دشمن می تاختند. یک بار اسماعیلخان با سواران خود متهورانه جنگیدند و پیش تاختند، تا به نقطه بسیار صعبی رسیدند که در این وقت ترکمن ها بر او حمله آوردند، جنگ سختی درگرفت، ترکمن ها پیروزی نسبی به دست آوردند. روز دیگر نیز جنگ سختی میان هزارهها و ترکمن ها به وقوع پیوست.

در سال ۱۳۱۴ که مرض وبا ظهور کرده بود، سربازان روسیه به بهانه جلوگیری از نفوذ «وبا» با چند پزشک در مرز میان افغانستان، ایران و مرو مستقر شدند، دولت ایران نیز سواران تیموری و هزاره را در سرحد مستقر کرد.<sup>۱</sup>

## حاج محمّدرضا شجاع الملك هزاره

بعد از مرگ سرتیپ یوسفخان هزاره، ریاست هزارهها ابتداء به سرهنگ اسماعیلخان تعلق گرفت و از طرف دولت ایران ملقب به شجاعالدوله شد، امّا او چون بیشتر در مشهد زندگی میکرد و از قوم دور افتاده بود، لذا رهبری و ریاست قومی به دست برادر او محمّدرضا افتاد که بعدتر همان لقب از سوی دولت به او داده شد.

شجاعالملک در زمان خویش یکی از خوانین بزرگ و نامدار خراسان و از مردان شجاع و در عین حال حادثهجو بود و از طرف دولت حاکم جام و باخرز و نگهبان سرحدات مرزی بود، در حدود ۵۰۰ نفر مسلح آماده خدمت داشت، در مواقع ضروری بیشتر از این را می توانست آماده سازد او متحدینی از دیگر خوانین و اقوام برای خود فراهم کرد. این مرد به تیزهوشی معروف بود و حتی دشمنانش او را به هوشیاری و زرنگی وصف کردهاند.

آقای قوامالسلطنه رئیسالوزراء وقت (نخستوزیر)، در نامه و تلگرافهایش از او به عنوان «امیر الامراء العظام آقای حاج شجاعالملک حکمران جام و باخرز» یاد کرده است.

کاوه بیات مینویسد: «در زمان حکومت شجاعالملک هزاره، کشت پنبه و صنعت نوغانکشی (پرورش کرم ابریشم) در منطقه رواج یافت و حتی نوعی کارخانه پنبهپاککنی در طیبات (تایباد) احداث شد، وی قراء یوسف آباد، محمّدآباد، نقی آباد و محمّدآباد را به نام فرزندان خویش احداث کرد.

هزارهها در سالهای انقلاب مشروطه به دستور انجمن ایالتی خبراسان بر ضد

هواداران محمّدعلی میرزا (شاه مستبد قاجار)، (سال ۱۳۲۶ ه.ق.) و اشرار محلی خراسان (۱۳۲۷ ه.ق.) وارد عمل شدند و در سالهای پایانی جنگ جهانی اوّل شجاعالملک هزاره به عنوان یکی از چهرههای مهم شرق خراسان به حساب میآمد.<sup>۱</sup> شرحاعالملک و قابی بی خانم از اوست، همسر دوّم شجاعالملک دختر یلانتوش خان صارمالملک و آغابی بی خانم از اوست، همسر دوّم شجاعالملک دختر یلانتوش خان علی نقی خان منتصرالملک، محمّدخان، احمدخان و ناهید خانم را برایش آورد<sup>۲</sup> و رهبری قوم بعد از خود او به صولتالسلطنه رسید.

شجاع الملك وكلنل محمّد تقىخان پسيان

پایان کار شنجاعالملک با حادثه ناگواری تو ام شد. خلاصه آن از این قرار است که کلنل محمّدتقی خان پسیان، فرمانفرمای کل خراسان و رئیس ارکان حرب که یکی از شخصیتهای ماجراجو، در سال ۱۳۰۰ ه.ش. تصمیم گرفت که بر قدرت خوانین خاتمه دهد و خراسان را برای فرمان روایی خویش از وجود مخالف پاک سازد. بر اساس این تفکر، قوایی از ژاندارمری خراسان به نام اردویکاوه، تحت فرماندهی ماژور علی رضاخان شمشیر برای سرکوبی شجاع الملک و متحدین او فرستاد و در این سرسخت شجاع الملک بود به یاری کلنل برخاست. به نظر می رسد که یکی از سرسخت شجاع الملک بود به یاری کلنل برخاست. به نظر می رسد که یکی از محافل سیاسی و روشنفکری آن زمان بر سر زبانها افتاده بود. چه در نامههای خصوصی که میان سردار نصرت و کلنل مذکور رد و بدل شده است از «آریا» و «آریانا» و قدرت ششهزار ساله آن سخن به میان آمده است.

عجیب این است که قوامالسلطنه رئیسالوزراء وقت نهتنها مخالف حرکت آقـای پسیان بـود، بـلکه از او بـه عـنوان يـاغی و مـتمرد يـاد کـرده است و در نـامههايش به شجاعالملک هزاره و ديگر خوانين خراسان از آنـان خـواسـته است کـه در بـرابـر خودسرىهاى کلنل، مقاومت کنند و اگر بتوانند او را دسـتگير کـنند. شـجاعالمـلک

۱. همان. ۲. همان. ۳. انقلاب خراسان. سند ۱۲۴. ص ۱۸۵.

به همین خاطر در برابر پسیان ایستاد، چون او را یک نفر متمرد میدانست. صمصام السلطنه استاندار خراسان که در آنوقت در تهران بود، از آقای پسیان خواسته بود که بیجهت متعرض شجاعالملک نشود و از او به عنوان پیرمرد محترم یاد کرده است. با وجود این پسیان در تصمیم خود مبنی بر سرکوبی شجاعالملک و متحدین او بسیار جدی بود. کلنل حتی «بربریها» یعنی «خاوریها» را که به خاطر هممذهبی و عقیده شیعی همواره از رعایای مخلص، باوفا و طرفدار دولت مرکزی بودهاند، سرکوب کرد. حمله اردوی کاوه (اردوی شمشیر)، به سر بربریها و هزارههای جام و باخرز در شهریور سال ۱۳۰۰ مطابق با دههٔ عاشورا بوده است. از این رو در نامه ای که از سوی اسدخان و سیداحمدعلی خان بربری برای آقای پسیان فرستاده شده است، چنین می خوانیم: «آقای نایب تقی خان! امروز روز جنگ نیست، امروز روزی است که شمر وارد صحراي كربلاء شد، حضرت ابوالفضل شهيد شد، فردا عاشورا روز قتل حضرت خامس آل عبا مي باشد، اميدوارم ابوالفضل، درياي غضب حضرت امير مؤمنان جزاي شماها را بدهد. دست از تفنگ زدن بردارید، موقوف نمایید که آنطرف هم موقوف شود. ماها مشغول تعزیهداری هستیم. گمان نکنید که از شماها ترسیدیم. از شماها ترسی نيست و نداريم، خداوند مزد شماها را بدهد. معلوم مي باشد كه شما از اولاد شمر مي باشيد و الا امروز روز جنگ نیست و جنگ را موقوف نمایید». اسدخان، سیداحمدعلی .

لا یخفی که فقط آن عده از خاوریها که از سید حیدر پهلوان و سید مرتضی عظیمی پیروی میکردند به مخالفت کلنل پسیان برخاستند نه همهٔ خاوریها.

کلنل محمدتقیخان، حکومت خواف، تربت و باخرز را به عباسخان، سالار اشجع تیموری محول کرد و به او اجازه داد که اردویی تشکیل دهد و از راه تربت حیدریه و خواف بر شجاعالملک حمله نماید تا با حملات گازانبری که از یک طرف اردویکاوه (یا اردوی شمشیر) به فرماندهی ماژور علی رضاخان شمشیر از طریق فریمان و محمودآباد و تربت جام، و از طرف دیگر سالار اشجع از طریق تربت حیدریه، خواف و باخرز تشکیل می شد به قلع و قمع مخالفین پردازند. سالار اشجع نیز کامیابانه حملات خود را از تربت حیدریه آغاز کرد و تا یوسف آباد باخرز مرکز شجاعالملک پیشروی کرد که منتهی به فرار شجاعالملک به خاک افغانستان گردید و در روزهای آخر جنگ، سالار اشجع از بیماری از دنیا رفت. شجاعالملک دارای پنجهزار

ا. همان، سند ۱۱۳، ص ۱۷۶.

سوار چریک به سرکردگی اینها بود. محمّدرضا هزاره، سالارخان بلوچ، شوکتالسلطنه تیموری داماد شجاعالملک، سالار شجاع سید حیدر پهلوان رئیس ایل بربری.'

در کتاب انقلاب خراسان گوید: نیروهای شجاع الملک از هزاره، بلوچ و تیموریان هوادار شوکت السلطنه و قرایی و بربری ۳۰۰ سوار و ۴۰۰ پیاده بودند که این آمار بیشتر نزدیک به حقیقت می رسد و از افرادی که در رأس این قوا قرار داشت از فرزندان شجاع الملک، قربان سلطان هزاره، سالارخان بلوچ، شوکت السلطنه تیموری، عماد الممالک، سید حیدر بربری، سید مرتضی، غلام شاه بربری، عبدل بربری و سید احمد علی بربری یاد می شود. شوکت الملک حاکم قاینات که از خوانین پر نفوذ و از طرفد اران قوام السلطنه بود، هرچند قلباً با شجاع الملک بود، امّا عملاً کمکی نداد. پیش روی کردند. شجاع الملک و پیروانش را به خاک افغانستان راندند. به نظر می رسد می سروی کردند. شجاع الملک و پیروانش را به خاک افغانستان راندند. به نظر می رسد شخصاً در جنگ شرکت کند و این بیماری شدید بود. گمانم در اثر همان بیماری از دنیا رفته باشد. آقای پسیان بعد از شکست شجاع الملک، در نظر داشت که یکی از بستگان یا فرزندان او را به حکومت باخرز منسوب کند، امّا سردار نصرت تیموری شدید اً با این فکر مخالفت کرد.

سرانجام کلنل محمّدتقی خان پسیان در مهرماه همان سال توسط کردهای قوچان و بجنورد به قتل رسید، و محافل نظامیگری را در غم و اندوه عمیقی فروبرد و در این فرصت رعایای فراری شجاعالملک از افغانستان بازگشتند.

**صولتالسلطنه هزاره** از شجاعالملک پنج پسر به نامهای: صارمالملک، محمّدیوسفخان صولتالسلطنه، منتصرالملک، احمدخان و محمّدخان به جای ماند.

۱. قیام کلنل محمدتقی خان بسیان، علی آذری، صص ۲۹۸–۳۱۵.
۲. در کتاب انقلاب خراسان و مجموعه اسناد و مدارک، ص ۲۷۶ می خوانیم: جنگی اردوی شمشیر در باخرز از این قرار است: جنگ چاهپایه یکفرسنگی فریمان، جنگ فریمان، جنگ خیرآباد و محمودآباد، جنگ تربت جام و جنگ عاس آباد. جنگ تربت خام و منادی می نوانیم: جنگ عاس آباد و محمودآباد، جنگ تربت جام و جنگ عاس آباد و محمودآباد، جنگ تربت جام و جنگ عاس آباد. جنگ اندیم می نوانیم: جنگ خیرآباد و محمودان از این قرار است: جنگ ماردوی شمشیر در باخرز خرم و جام و جنگ عام آباد، جنگ بادی می خوانیم: جنگ ی اردوی شمشیر در باخرز جام و جنگ عام آباد و محمودآباد، جنگ تربت جام و جنگ عاس آباد به تصرف ژاندارم ها در تاریخ ۲۳ سنبله (۱۳ محرم ۱۳۴۰ ق.) واقع شد، در نتیجهٔ یک زد و خورد شدید عباس آباد به تصرف ژاندارم ها درآمد و رؤسای قشون باخرزی که به سرکردگی صولت السلطنه هزاره می جنگیدند با خود صولت به خاک افغانستان پناهنده شدند و سالارخان بلوچ و سیداحمدعلی بربری به علیک آمده تسلیم اردوی شمشیر شدند.

آخرین شخصیّت معروف و پرآوازه از هزاره های ایران، صولت السلطنه بود که همنام جد خویش محمّدیوسفخان می باشد. او بعد از رحلت پدر به ریاست ایل رسید و صارم الملک برادر بزرگتر که مرد صلح دوست و آرامش طلب بود، ریاست قوم را به او که جوان تیزهوش، شجاع، دلیر و حادثه جو بود و اگذار کرد. صولت السلطنه سیمای جذاب و پرابهت و اندام زیبا و رسایی داشت و از نفوذ و محبوبیت در میان رعایا برخوردار بود.

به قرار گفتهٔ مرحوم تویسرکانی، یکی از شعرای معاصر ایران که با صولت آشنا بوده است، او را مرد باسواد و آگاه به مسائل سیاسی تعریف میکرد که دارای تألیفاتی بوده است. به گفتهٔ جناب آقای غلامرضا نجاتی دانش که خود یکی از شعراء و ژورنالیستهای قدیمی خاوری است، پدر صولت یعنی شجاعالملک نیز اهل دانش و سیاست بود و کتابی در تاریخ هزارههای خراسان و حوادث شرق ایران نوشته که به چاپ نرسیده است و آقای نجاتی آن کتاب را نزد نورمحمّد امیری دیده است.

یوسفخان صولتالسلطنه از طرف بعضی از شعرای معاصرش مورد تـمجید و ستایش قرار گرفته است؛ از جمله میرزا محمّدهاشم قاجار، ملقب به شیخالرنـیس و متخلص به افسر، متوفای ۱۳۱۹ ه.ش. که با صولتخان مطایبه داشته، خطاب به او چنین گفته است:

یوسفا بیرون نسمی آیی به زندانسی مگر چند بر یک حال ماندن سروبستانی مگر آفستاب عسالَمافروزی بیا رخ برفروز چند مانی در سر اشسمع شسبستانی مگر ای عزیزم بیش ازین در کلبه احزان ممان ماه کنعان بودی اینک پیر کنعانی مگر در جای دیگر گفته است:

بستی دارم کسه ماه ده جهاری است قیامت رشک سرو جویباری است هسزاره است و هرزار آسسا دلم را به گُل چهرش هزار افغان و زاری است جسمال یسوسف مسا یسوسف مصر اگسر بیند دلش در بیقراری است مسرا در این جهان یک یار باشد ولی افسوس آن هم چاریاری است صولت السلطنه در دورهٔ پنجم مجلس شورای ملی ایران یک بار از سوی مردم تربت جام و خواف و تایباد به عنوان نماینده انتخاب شد و به مجلس راه یافت و از دموکراسی حمایت میکرد و با سلطنت پهلوی به مخالفت بر خاست. به نوشتهٔ مهندس مهدی بازرگان، در مدافعاتاش صولت خان هزاره در مجلس شورای ملی از معدود افرادی بود که با شهامت بسیار در برابر دیکتاتوری پهلوی به مخالفت برخاست<sup>۱</sup>، و به خاطر همین مخالفتها بود که توسط رضاشاه همراه با عدهای از خواصش در سال ۱۳۱۲ ه.ش. در یزد و سپس کُرمان تبعید شد و املاکش در خراسان ضبط گردید. او در دوران ضعف دولت از تبعیدگاهش خارج و به زادگاه خویش بازگشت و دست به قیامی زد که فرجام تلخ داشت. او لشکری از هزارههای جام و باخرز و سرخس فراهم کرد و رسماً بر ضد دولت پهلوی قیام نمود و مناطق شرقی خراسان را به سرعت به تصرف درآورد. باخرز، تربت جام، تربت حیدریه و برای سرکوبی او فرستاد به سرکردگی سر تیپ نخچوان. هواداران صولت خان برای سرکوبی او فرستاد به سرکردگی سر تیپ نخچوان. هواداران صولت خان به سختی سرکوب شدند و صولت خان در خانهاش تحت نظر قرار گرفت.

سرهنگ حیدرقلی بیگلربیگی که در سرکوبی هواداران صولتخان نقش مهم داشته است، در خاطرات خویش مینویسد: «هزارهها طایفه بسیار رشید و جنگ جوانید و مذهب تسنن دارند، پدر يوسفخان هزاره در زمانهاي گذشته مرزدار خراسان بوده و امنیت حدود جام و باخرز و خواف به عهده او بود و درواقع او در نواحی نامبرده شاه مستقلی برای خود بود و هر وقت دولت مرکزی احتیاج به این عده پیدا می کرد، تعداد سوار از او میگرفت، محمّدیوسف پس از پدر با اینکه یک برادر بزرگتر از خود داشت، معذالک رئیس خانواده شد، این شخص نیز ذاتاً شجاع و باسخاوت بود. برادران کوچکتر او مثل خودش حادثهجو بودند. پس از به قدرت رسیدن پهلوی، اقتدار این خانواده به خصوص از سال ۱۳۰۴ ه.ش. به بعد رو به زوال گذاشت و يوسفخان از خوانين باخرز بود كه يك دوره وكيل مجلس شـد و در سـال ١٣١٢ ه. ش. املاک او در خراسان با املاک یزد و فارس تعویض و خود او به آن حدود تبعید شد. صولت در شهریور ۱۳۲۰ ه. ش. در تهران بود و به چشم خود اوضاع اسفانگیز لشکرهای ۱ و ۲ را می دید، فکر کرد زمینه برای یاغی گری مساعد است، با برادران خود به خراسان آمد و با چند تن از رؤسای طوایف خراسان از قبیل: فرجالله پیچرانلو، رئیس عشایر کرد قوچان، و یوسف درگزی و اردشیر بجنوردی و بلوچهای سرخسی مذاکراتی نموده و آن ها را مطیع خود ساخته بود. صولت خان امنیه را نیز قانع کرده بود و

گفته بود که خاطرجمع باشند در تهران عدهای نیست که به این طرف فرستد. بالأخره او طیبات (تایباد) را اشغال کرد و ۶۰ نفر امنیه آن جا بدون تیراندازی تسلیم می شوند در صورتی که ساختمان قلعه طیبات طوری است که ده نفر می تواند در مقابل ۱۰۰۰ نفر دفاع کند. بالأخره صولت به کمک برادرانش، امنیه خواف و رشخوار و تربت حیدریه و شهر نو باخرز را خلع سلاح می نماید و دو اعلامیه که جملگی مشعر بر مخالفت با اوضاع زمان رضاشاه بود، صادر و مردم را تحریک به همدستی می نماید. خواف، باخرز و تربت حیدریه بعد از خلع سلاح در دست برادر او منتصرالملک بود. نور محمد امیری، خواهرزاده صولت در سرخس و فیروزآباد تسلط داشت و آخرین پایگاه صولت خان کلات بود، بر فریمان نیز تسلط یافته تا سنگ بست مشهد پیش آمده بود.<sup>۱</sup>

محمدرضاشاه پهلوی و سرلشکر یزدان پناه که ریاست ستاد ارتش را داشت در اوایل زمستان ۱۳۲۰ ه.ش. سرهنگ حیدرقلی بیگلربیگی و سرتیپ نخچوان را با تیپ فسرماندهی شان مأمور سرکوبی اغتشاش خراسان میکنند. صولت در دوراهی سنگبست با هزار نفر جنگجوی پیاده و ۲۰۰ نفر سوار مستقر می شود و ارتشی ها روز ۱۳ بهمن با نیروهای صولت درگیر شده چند تن را کشته و عدهای را مجروح می سازند و چون راه مشهد به این ترتیب گشوده می شود راه خود را به طرف مشهد ادامه می دهند، روز بعد از ستاد ارتش تلگرافی می رسد مبنی بر این که بدون فوت وقت ضربهٔ نهایی را به دشمن وارد کنند ارسال هو پیماهای ارتش را داد.<sup>۲</sup>

ارتش همزمان با حملات شدیدی بالای سپاهیان صولت، دست به تبلیغات وسیعی بر ضد او میزند و با تطمیع و تخویف، اطرافیان او را پراکنده می سازد و صولت السلطنه با تعداد اندکی به کلات پناه می برند. در این وقت حاجی قاضی، مجتهد تربت جام نامه ای می نویسد، از وی می خواهد که تسلیم نیروهای دولت شود. یوسف در جواب نامه مجتهد تربت جام یادداشت جالبی می نویسد که چند سطر آن از این قرار است: «تا یک قطره خون در بدن داشته باشم برای نجات مملکت خواهم کوشید، این که مرقوم داشته اید: پدران من حافظ خراسان بوده اند، حال بنده تصمیم گرفته ام با عده ضعیفی که دارم برای حفظ ایران کوشش کنم».

> ۱. خاطرات یک سرباز، سرهنگ حیدرقلی بیگلربیگی، چاپ ۱۳۵۰، صص ۱۲۱\_۱۳۱. ۲. جغرافیای تاریخی ولایت فراه. محمّدرضا خسروی، صص ۱۳۹\_۱۴۰. مشهد ۱۳۶۶. ۳. تاریخ مختضر قوم هزاره و نژاد آنها. دکتر او تاد العجم. صص ۴۰\_۴۱.

محمّدحسن ادیب هروی که از معاصرین صولتخان بوده است، نهضت یا طغیان صولت را به تفصیل نوشته که بعضی از گوشه های ابهام آمیز آن را برملا می سازد. از جمله نوشته است: «رضاشاه پهلوی کسانی را که صاحب ایل و نفوذ بودند از ترس این که مبادا یاغی شوند، آن ها را از موطن اصلی شان دور می ساخت و املاکش را ضبط می کرد و درعوض املاکی دیگر به آن ها می داد، چنان چه املاک صولت السلطنه هزاره را که در باخرز بود گرفت و املاکی در یزد به او واگذار کرد».<sup>۱</sup>

او در جای دیگر از کتابش مینویسد: «از جمله وقایع مهمهای که در خراسان پس از رفتن پاکروان (استاندار وقت خراسان) از مشهد و احضارش به تهران روی داد، همانا واقعه قیام محمّد یوسفخان هزاره بر علیه دولت بود».

در تاریخ اوّل محرم ۱۳۶۱ ه.ق. (مطابق دیماه ۱۳۲۰ ه.ش.) در زمان استاندار وقت، على منصور، ابتدا اعلاميه مفصل چاپي با امضا محمّد يـوسفخان هـزاره، صولتالسلطنه در مشهد در میان مردم پخش و منتشر شد که خلاصه آن انتقاد از وزرا به خصوص از نخست وزیر و دولت بود و هم مذمت از رفتار شاه سابق (رضاشاه پهلوی)، و ضمناً دلسوزی به حال مردم فلکزده ایران که پس از واقعه شهریور ۱۳۲۰ ه. ش. عوض اینکه حال مردم بهبود یابد، در فشار و قحطی سختی دچار شدند و در آخر اعلامیه چنین میخوانیم: «این است وضع حالیه مملکت، آیا سزاوار است که باز هم اهالي ستمديده تحمل كرده و درصدد دفاع از حقوق خويش برنيايند؟ اكنون به نام ایلات و عشایر ایرانی عموماً و ایلات خراسان خصوصاً اعلان میکنم که بیش از این حاضر نیستیم زیر بار این فجایع و تعدیات برویم و حاضر شدهایم تا آخرین قـطره خونمان از مملکت و حقوق هموطنان عزیزمان دفاع کرده تا مملکت را از چینگال آقایان (وزرا) غارتگر نجات دهیم. با صدای رسا میگوییم که مخالف هر نوع رژیم ديكتاتوري هستيم، ما جز حكومت دموكراسي، حياضر نيستيم زير بار هيچ نوع حکومتی برویم و از سایر هموطنان عزیز استدعا داریم که با ما همدست شده تا مملکت از زیر بار جور و ستم نجات یابد. دست خدا همیشه طرفدار حق و توده است. امضا محمّديوسف هزاره».<sup>۲</sup>

از این اعلامیه چنین دانسته میشود کـه انگـیزه قـیام صـولتالسـلطنه مـبارزه بـا دیکتاتوری و برقراری دموکراسی در ایران بوده است، امًا، مخالفین، او را متهم میکنند

- ١. حديقة الرضويه، محمّدحسن اديب هروي، صص ٣١٨\_٣٢١، چاپ ١٣٢٧.
- ٢. حديقة الرضويه، محمّدحسن اديب هروي، صص ٣١٨\_٣٢١، چاپ ١٣٢٧.

که به ادعای سلطنت ایران برخاسته بود؛ از جمله آقای علی خراسانی که از هواداران سردار نصرت تیموری و مخالف صولتالسلطنه بوده است، می نویسد که او «به ادعای سلطنت برخاست». <sup>۱</sup>

آقای ادیب هروی در ادامه گزارش خویش می نویسد: «در همین ایام شهرت یافت که سواره هزاره به امر صولتخان افراد امنیه را خلع اسلحه نموده و تا فریمان پیش آمده اند. وحشت و خوف اهالی مشهد را فراگرفت، هرکس در فکر تهیه آذوقه و به دست آوردن خواروبار بود، کسبه بازار اجناس را به قیمت دلخواه می فروختند. استاندار جدید «علی منصور» عصر روز

۱۲ محرم (۱۰ بهمن) وارد مشهد شد، پس از ورود، او آقایان گلمکانی و کوثر را مأمور نمود، بروند صولت را پند و اندرز دهند که تسلیم دولت شود. از آنطرف، صولت پس از خلع سلاح امنیه فریمان و غیره امنیه مشهد، هم از جنب دروازه تهران به عمارت روبه روی قبرستان سراب (محل دبستان خیام کنونی) نقل مکان کردند. شایع شد که صولت تایباد، تربت حیدریه و فریمان را به تصرف خود درآورده و مجالس روضه خوانی کاملاً برقرار است، زنها با چادر نماز در رفت و آمدند، کسی متعرض آنها نمی شود. ترتیب لباس متحدالشکل<sup>۲</sup> هم به کلی تغییر کرده، هر کس به هر لباس که میل دارد بیرون می شود».<sup>۳</sup>

برای اطلاع بیشتر از شورش صولتخان به کتاب محققانه صولتالسلطنه هـزاره، نوشته کاوه بیات مراجعه کنید.

ترور صولت السلطنه دو سال بعد که پایگاه حکومت محمّدرضاشاه پهلوی محکم و استوار می شود، زمان انتقام فرا می رسد و ستوان یکم «جمتاش» با گروهی از ژاندارمری تایباد به دستور استاندار خراسان مأمور جلب او به مشهد می شوند. در این وقت صولت خان در باغ شخصی خویش در احمدآباد جام، مشغول قدم زدن بود که جمتاش بر او وارد می شود و دستور استانداری را ابلاغ می کند و در نتیجه درگیری پیش می آید صولت السلطنه و جمتاش در یک لحظه با تیر همدیگر به قتل می رسند و یکی از ژاندارمها مجروح می شود.

۱. شجره الانسانیه، علی خراسانی، صص ۸–۱۰. ۲. در زمان رضاشاه زنها حق نداشتند که با چادر بیرون شوند، روضهخوانی قدغن بود و مردم مجبور بودند که لباس متحدالشکل کت و شلوار بپوشند و کلاه پهلوی بر سر نهند. ۳. حدیقة الزضویه، ادیب هروی، صص ۳۱۸\_۳۲۱. آقای ادیب هروی مینویسد: «روز ۱۳۲۲/۷/۱۶ در طی درگیری به علاوه صولت و جمتاش عبدالله جلالی از گروه ژاندارمری و غلامرضا اسدی و حاج محمّدخان هزاره از کسان صولت به قتل میرسند».<sup>۱</sup>

رمضان شاکری می نویسد:

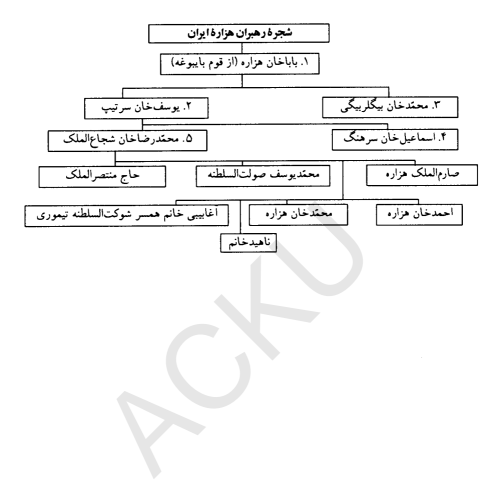
«من جریان قتل صولت خان هزاره را از مردم تربت جام این طور شنیدم که چند تن مأمور دولت مخفیانه کمین گذاشته بودند که صولت خان را ترور کنند و گناه قتل آن را به گردن دیگران اندازند. در حالی که صولت خان در باغ شخصی خود قدم میزده است، مورد حمله قرار میگیرد و زخمی می شود و در حالی که زخمی بوده با تفنگچه به مهاجمین حمله می کند که در نتیجه جمتاش فر مانده گروه کشته می شود و یک تن دیگری از درجه داران ژاندارمری به تیر صولت زخمی می گردد».۲

آقای ملک در روزنامه بهار از این حرکت ژاندارمری انتقاد نموده می نویسد: «دو روز قبل از قتل صولت، تلگرامی از صولت السلطنه رسیده و رونوشتی هم به جا داشت که او را دنبال دارند و چنین تلگرامی که حاکی از اطاعت و ضمنا استیصال او و خانواده اوست مخابره کرده ولی بدبختانه عجله اولیای امور چنان جوان لایق و وطن خواهی را بی سبب از بین برد. این است تـلگراف صولت از طیبات به مجلس شورای ملی، رونوشت به آقایان: دشتی، بهبهانی، طباطبایی، مسعود خراسانی، دکتر ضیایی، دکتر غنی، شهدوست، فیاض، نقابت و نوبهار، به تصدیق عموم یک سال و نیم در تهران راجع به استرداد املاک خویش آنچه به اولیای امور مراجعه نمودم کوچک ترین توجهی نکردند تا این که مجبور شدم از استیصال و پریشانی به طیبات معاودت نمایم، مدتی در زیر شکنجه و حبس و این گونه رفتار شود؟! استدعای احقاق حق و استرداد املاک خویش آنچه امضا: محمدیوسف هزاره ۲۲۲/۷/۱۴»<sup>۳</sup>

می شود و از جوانی و رشادت او تأسف می خورند. می شود و از جوانی و رشادت او تأسف می خورند.

- ا. همان.
- ۲. اتر کنامه یا تاریخ جامع قو چان، رمضان شاکری، صص ۱۳۳\_۱۳۶، تهران، ۱۳۶۵ ش.

٣. حديقة الرضويه، اديب هروي، صص ٣١٨-٣٢١.



## تكمله

اسامی طوایف هزاره در ولایت غور بایبوغه: در منطقه «یامه گک» دولتیار در حدود ۴۰۰ خانوار زندگی میکنند و نیز تعداد کثیری از همین طایفه در پسابند غور ساکنند که شیعهاند. و بایبوغه از طوایف پرجمعیت هزاره است با شاخههای بسیار که از حدود غور و غرب هزارستان تا بادغیس و غوریان و باخرز و تایباد و تربت جام گستردهاند.

- موشونا: در منطقه «غارک» دولتیار در حدود ۷۰ خانوار زندگی میکنند و شاخه پرجمعیتی از همین قوم در «بندر» دایکندی ساکنند.
- میر هزاره: این قوم نیز یکی از طوایف پرجمعیت هزارهاند که بیشتر در غرب هزارستان ساکنند و شیعه می باشند، فقط ۴۰ خانوار از آن ها در دولت یار زندگی میکنند و حنفی اند. اگر اشتباه نشنیده باشم میر هزاره ها از تناول کلهٔ بُز خودداری میکنند و آن را شوم می دانند و این سنت در میان شیعه و سنی شان رواج دارد (لازم به ذکر است که اسلام با این نوع اعتقادات که ریشه در جهل و بی خبری مردم دارد، شدید ا مخالف است).
- بوبک: این قوم نیز از طوایف پرجمیعت هزاره و شیعهاند و فقط شاخه کوچکی از آن ها در «سومک» و «پشتلر» دولتیار زندگی میکنند که به تسنن گراییدهاند. حیدربیک: طایفهٔ پرقدرتی اند در لعل و سرجنگل و شاخهای از آن ها در غور زندگی میکنند و به تسنن گراییدهاند.

هزاره طغایتمور: در حدود ۴۰۰ خانوار هستند در نزدیک چیغچران غور. هزاره غوله: اقوله ادر ولسوالی تیوره در حدود ۴۵ خانوار. هزاره مغول: در زرنی و شیخا. هزاره گودر، بایبوغه و دامرده: جمعاً در حدود بیستهزار خانوار در ولسوالی تولک و بیشتر این ولسوالی ریشه هزارهای دارند. **هزاره بایبوغه و هزاره برات**: در حدود ۴۰۰ خانوار در ولسوالی شهرک غور. فراموش نکنیم که بقیه طوایف غور مانند تایمنی، تیموری، جمشیدی و قبچاق نیز اصالت ترکی داشته و از نگاه نژادی با هزارهها منشأ واحدی دارند.

## مغولان غور و هرات

مغولان احتمالاً از بقایای نکودریها هستند که از هرات تا فراه و سیستان گسترده بودند و مغولان امروزی نیز در همان مناطق دیده می شوند که با دیگر طوایف تحلیل رفته اند و بقایای شان در فراه بیشتر در حدود گلستان و در غور، در نواحی زرنی، کاوان مغولان، غوزبیگک، خواجه روف، سنگ مزار دیده می شوند و در ولسوالی تیوره نیز گروهی از آنان ساکنند و در سرپل جوزجان در منطقه «القانه» یا الخانه و در شرق هرات در اوبه و شافلان و روستاهای اطراف آن جمعیت قابل توجهی را تشکیل می دهند.

یک سلسله از مغولان هرات و اوبه در قرن ۱۱ هجری در قسمتهایی از غور و غرجستان حکومت کردهاند که به نام «شاهان چنگیزی» یاد می شدند به نامهای: ولی محمّدخان، رستم محمّد سلطان، محمّد عوض سلطان، محمّد رحیم سلطان و یار محمّد سلطان و غیره که قبر چند تن از آنها در «گازرگاه» هرات واقع است.

برای اطلاع بیشتر از شاهان چنگیزی هرات به کتاب گازرگاه، صفحات ۶۷ تا ۷۸ و کتاب خیابان صفحهٔ ۴۲ مراجعه کنید. این هر دو کتاب به قلم فکری سلجوقی است و در سالهای ۱۳۴۱ و ۱۳۴۲ در کابل به چاپ رسیده است.



بخش هشتم **حاوری ل** 

خاوری نامی است که به هزاره های شیعی تبعه ایران اطلاق می شود. از آن جا که این مردم ایرانی اند و تاریخ شان با تاریخ ایران پیوند خورده است، ممکن است ذکر تاریخچه آن ها در این رساله در نظر بعضی ها، بی تناسب نماید. امّا، هدف من تحقیق در تاریخ «هزاره» است، اعم از این که افغانی و یا ایرانی و پاکستانی باشند و قطعاً مطالعه این بخش برای آن دسته از کسانی که از هزارستان بیرون نرفته و نام هزاره را منحصر به خود می دانند، خالی از دل چسبی نخواهد بود.

باید اعتراف کنم که اطلاعات من از این مردم و تاریخشان اندک است و آن چه در این جا آورده می شود، اطلاعات پراکندهای بیش نیست و نمی تواند همهٔ زوایای تاریخ این قوم را روشن سازد.

خاوری ها مردمی اند، سخت متدین و پاک اعتقاد و در انجام مراسم مذهبی، کوشا، به قسمی که در گذشته، مردم مشهد به «نماز بربری» و «زیارت بربری» سوگند یا د می کردند. همین پای بندی شان به دین و دیانت باعث شده است که از بعضی مفاسد اخلاقی برکنار بمانند. اعتیاد به مواد مخدر که در دهات خراسان در بین روستاییان غوغا می کند و باعث تباهی مردم گردیده است در میان خاوری ها بسیار کم دیده می شود که آن هم در سال های اخیر مبتلا شده اند و امیدوارم که این بلای خانمان سوز از بین همهٔ جوامع بشری برداشته شود.

خاوری ها، چون اصالت روستایی دارند، همان خوی و طبیعت روستایی را حفظ کردهاند و عموماً مردمی اند با فطرت پاک، صادق و درستکار، از رنگ و نیرنگ ها به دور، ساده و خوش باور، زحمت کش و پرتلاش و چون شیعه اند، ایران را مرکز تشیّع و ام القرای کشورهای اسلامی می دانند و به آن آب و خاک عشق می ورزند و در راه سرفرازی و اعتلای آن تاکنون از هیچ نوع فداکاری دریغ نکرده اند و در جنگ ایران و عراق خاوری ها با شور و هیجان زاید الوصفی به جبهات جهاد می شتافتند و در این راه، هزاران شهید در راه میهن شان تقدیم کرده اند. خاوریها، بیشتر در استان خراسان و در اطراف مشهد، فریمان، جلگه کشفرود، سرخس، چناران، درهگز، بجنورد و سایر نواحی خراسان زندگی میکنند و بعضاً در گرگان و گنبد کاووس به طور پراکنده مشاهده می شود. آماری از جمعیتشان در دست نیست، بعضی ها تا هشتصدهزار نفر و بیشتر تخمین میزنند.

این مردم در گذشته «بربری» نامیده می شدند. «باربار» یک واژه یونانی است، یونانی ها خود را متمدن و دیگران را «باربار» و وحشی می دانستند. وقتی اسکندر مقدونی، سیستان و قندهار را فتح کرد، می خواست از حدود قراباغ غزنی از کوهستان مرکزی افغانستان (هزارستان فعلی) به بلخ برود. مردمان کوهستانی این منطقه که از حیث لباس، زبان و فرهنگ با سایر مردم افغانستان تفاوت داشتند، با سر سختی عجیبی به دفاع برخاستند و از کشته شدن نمی هراسیدند به قسمی که اسکندر مجبور شد از طریق کابل به بلخ برود، یونانیان مردمان کوهستان مرکز افغانستان را «باربار» نامیدند و این نام بر سر این مردم باقی ماند و خرابه های شهر بربر تاکنون در یکه ولنگ باقی مانده و اعجاب هر بیننده را برمی انگیزد.

محمّدحیات افغان، که در حدود ۱۵۰ سال قبل میزیسته در کتاب حیات افغانی که در سال ۱۸۶۵ م. در لاهور بـه چـاپ رسیده است، مـینویسد: «اهـل ایـران ایـن.ها (هزارهها) را بربری گویند».<sup>۱</sup>

در گذشته، که کثرت جمعیت باعث قدرت و اقتدار یک کشور شمرده می شد، مقامات افغانی بربری ها را به دلیل پیوند نژادی شان با شیعیان مرکز افغانستان، خواستار تبعیت افغانی آن ها گردید و دولت ایران شدیداً این درخواست را رد کرد و رضاشاه پهلوی برای این که خیالش از این ناحیه به کلی راحت شود، به پیشنهاد چند تن از سران این قوم نام «بربری» را قدغن کرد و درعوض نام «خاوری» را به سر این مردم نهاد. چون این ها بیشتر در خاور ایران زندگی می کنند و فعلاً بیشتر به همین نام اخیر شناخته می شوند. این تغییر نام یک پی آمد روحی و اجتماعی نیز به دنبال داشت و آن این است که این مردم علقه و پیوند قلبی شان از همنژادان افغانی شان به کلی بریدند و نسل امروزی شان کم تر به این حقیقت توجه دارند که اجداد شان هزاره نامیده می شدند.

۱. حیات افغانی، چاپ لاهور، ۱۸۶۵ م، ص ۴۵۵؛ از جمله اشیاء نفیسی که سلطان محمود غزنوی به قدرخان، پادشاه ترکستان، اهدا کرد «پوستهای پلنگ بربری» بود (زین الاخبار گردیزی، طبع تهران، ۱۳۶۳، ص ۴۰۸).

می رسد و در آن زمان کاروان های زیارتی از هزارستان به سوی مشهد حرکت می کردند و بسیار می شد که در راه توسط دزدان و غارت گران مورد قتل و غارت قرار می گرفتند. اما، عشق زیارت چنان در قلب شان رسوخ داشت، که خطرات در نظر شان ناچیز بود. این ها اغلب بعد از زیارت به وطن شان بازمی گشتند. اما، بودند کسانی که به حکم «نوریان مر نوریان را جاذبند» برای همیشه در اطراف مشهد ساکن می شدند تا هر وقت که بخواهند دوباره به زیارت امام شان مشرف شوند. شاه عباس خیلی تلاش کرد که ذهن مردم را از زیارت کربلای معلا به زیارت حضرت ثامن الحجج معطوف دارد، زیرا؛ عثمانیان بغداد و کربلا را متصرف شده، راه زیارت کربلا را به روی ایرانیان بسته بودند.

در گذشته، گروههایی از خاوریها در تهران، کرمانشاه در محله افغانیها، در آمل در محله «بربر خیل»، در یزد، سمنان و بعضی از روستاهای شیراز به طور پراکنده زندگی میکردند که به تدریج در میان دیگر مردم به تحلیل رفتهاند.

میرزاغلام حسینخان، مؤلف افضل التواریخ مینویسد: در سال های ۱۳۱۶ دستهای از ایل بربری در «لار» که در ۱۲ فرسنگی تهران و نزدیک نهاوند واقع است زنـدگی میکردند و به دامداری اشتغال داشتند.<sup>۱</sup>

یاکوب پولاک اطریشی که در سالهای ۱۸۶۰\_۱۸۵۱ در ایران بوده است مینویسد: «تعداد قلیلی از بربرها در تهران در محلهای خاص خود زندگی میکنند، موسوم به سرتخت بربرها».۲

این ها در تهران محلهای داشتند که به نام خودشان معروف بود و نیز دارای تکیه و حسینیه بودند که آن تکیه تا این اواخر به نام تکیه بـربری ها یـاد مـی شد و یکـی از پیش نمازان همین تکیه مرد نسبتاً باسوادی بود به نام «ملّاسعادت بربری».

آقای عباس میرزا ملکآرا برادر ناصرالدین شاه مینویسد: «وقتی ناصرالدین شاه به قتل رسید، ملاسعادت بربری پیش نماز را آوردند که بر نعش شاه نماز بخواند».

. «سرتخت» که محله بربری های تهران بود، در خیابان برق نزدیک کوچه میرزا محمود وزیر و کوچه میرزا محمّد قوام الدوله و کوچه فخرالملک و کوچه نصیرالدوله قرار داشت. ۲ عزاداری بربری ها در ایام عاشورا تماشایی بود، بعضی از اوقات شاهان قاجاری به تماشا می آمده اند.

> ۱. افضل التواريخ، ميرزا غلامحسينخان افضل الملک، تهران، ۱۳۶۱ ش، ص ۲۵۵. ۲. سفر نامه پولاک، ترجمه کيکاوس جهانداری، ص ۱۶. ۳. شرح حال عباس ميرزا ملکآرا، ص ۲۰۲.

ارنست اورسل بلژیکی الأصل، که در سال ۱۸۸۲ میلادی در ماه محرم در تهران بوده و مراسم عزاداری را در تهران در تکیه دولت از نزدیک دیده است، می نویسد: «در این روز بربری ها که سر تا پا لباس سیاه پوشیده بودند در طول راهروی که سکو را از جایگاه تماشاگران جدا می نمود، گوش تا گوش صف کشیده بودند پیرمردی سرپا ایستاد و نوحهای را که با آهنگ موزون و به صدای خوش می خواند آغاز نمود، هر بندی برگردان مکرری داشت که بربری ها هماهنگ با آن از جای خود خیز برمی داشتند و با زدن دو سنگ صدادار به هم که قبلاً آماده کرده بودند برگردان نوحه را تکرار می کردند، وقتی که آن برنامه عجیب به پایان رسید غلامان شاه با سینه های برهنه جای بربری ها را گرفتند، پیرمرد نوحهٔ دیگری را آغاز نمود و غلامان به آهنگ نوحه با صلابت هر چه بیشتر سینه می زدند».

در استان مازندران در چند منطقه از جمله در قائمشهر، هزارجریب و بعضی از روستاهای گرگان، گنبد و شاهپسند و ترکمن صحرا خانواده هایی از مردم خاوری زندگی میکنند که بعضاً ارتباط خویشاوندی با خاوری های خراسان دارند. در محله بربرخیل آمل در حدود ۱۸۰ خانوار بربری زندگی میکنند که با مردم آمل خویشاوندی کرده و ارتباط شان با خاوری های خراسان قطع گردیده و با این وجود حس مذهبی شان قوی است و در زمان رژیم پهلوی که شراب خواری آزاد بود هیچ کس جرأت نداشت در محله بربرخیل شراب بنوشد و یا هرزگی کند.

آقاي دکتر او تاد مي نويسد:

«حضور خاوری ها را در ایران صرفاً نمی توان بعد از حکومت امیر عبدالرحمان دانست، زیرا قبل از آن نیز تعدادی از این مردم در ایران بوده اند. به طوری که در مصاحبه های حضوری به نویسنده (اوتاد) گفته اند خیلی ها برای اعتقاد به حضرت امام رضا<sup>(4)</sup> و برای این که نزدیک مزار مطهر ش باشد به خطه خراسان آمده اند و هماکنون اکثراً در شهرهای مشهد، تربت جام، تربت حیدریه، قوچان، تایباد، دره گز، بجنورد، اسفراین، نیشابور، فریمان و ۷۵۰ روستای اطراف آن ها زندگی میکنند و شغل اکثریت زراعت و کشت و کار است و در شهرها نیز بیشتر به کسب و کار و نانوایی می پردازند. روستاه ایی مانند: عشق آباد، مزک، صومعه، گل شیخ، چشمه ایوب، هوس نوش، آب سنگ، نقره، چنار، قلند رآباد، اره کمر، کلات جبار، کته گوش، سایه سنگ، تقی آباد، گاو دوشه، کلات رحمان که مورد بازدید نویسنده قرار گرفته اکثراً هزاره اند. آقای عیسی ژیاننیا، دهبان روستای اره کمر که راهنمایی مرا به عهده داشت و بعد از بازدید، تعداد زیادی از دهات، مرا در ده خود شبی مهمان کرد، ۳۵ سال داشت، پدرش حسین ژیاننیا در سال ۱۸۲۴ در همین روستا متولد شده و پدربزرگش از افغانستان آمدهاند؛ معتقد بود که دهشان بین ۱۰۰ سال سابقه دارد و در حال حاضر ۹۰ خانوار هزاره در آن زندگی میکنند. این قوم تا سال ۱۳۱۶ ش. به بربری معروف بودهاند تا روزی که آقای محمّدیوسف عبقری جوان هزارهای که در آن تاریخ دانشجوی دانشکده افسری بوده در شرفیابی به حضور شاهنشاه رضاشاه پهلوی درخواستی تقدیم میدارد که نام ایل بربری را اجازه فرمایند به خاوری یا هزاره تبدیل شود. این تقاضا مورد قبول واقع شده حسبالأمر مقام سلطنت از ستاد ارتش توسط دربار شاهنشاهی ابلاغ می شود و ه مهساله افراد آن تحت، همین نام در مراسم جشنهای ملی شرکت میکنند».

تردیدی نیست که بیشتر خاوری ها در زمان امیر عبدالرحمان (که به قاتل الرافضین مشهور بود و صدهاهزار شیعه را قتل عام کرد) به ایران هجرت کردهاند. راه سفرشان به ایران بسیار طولانی و پر از پیچ و خم بوده است. اینان ابتداء به ترکستان افغانستان می رفتند و از رود آمو عبور نموده از ازبکستان و ترکمنستان وارد خاک ایران می شدند. زیرا راه هرات و قندهار بر روی شان بسته بود.

به گفتهٔ ملامحمد افضل ارزگانی ۷۰٪ این بیچارگان در راه تلف می شدند و ایران که یک کشور شیعی بود و پناهگاه شیعیان، این ها را پناه می داد. حال که سخن به این جا کشید، بی مناسبت نیست که اشارهای هم به گرفتاری شیعیان ایران کنم. در روزگار پیشین، تشیّع در قرن سوم و چهارم در ایران در اقلیت به سر می برد و در آن روزگار تنها شهر قم و کاشان شیعه بود. سنیان قزوین، ساوه، اصفهان و ری هرگاه و بیگاه بر سر شیعیان هجوم برده دست به قتل و غارت می گشودند و امن و امان را از اهالی قم ربوده بودند. شیعیان قم به ناچار به بلخ که شهری نسبتاً امنی بود و شیعیان ثروتمندی داشت پناهنده می شدند.

محمّدتقی مجلسی اوّل در جلد دوّم شرح من لایحضر الفقیه مینویسد: «چون اهل قم همیشه شیعه بودند خلفای بنیعباس غالباً نواصب را بىرای ایشان والی مقرر میکردند و اهل قم از ظلم و اذیت آنها سخت در عذاب بودند و چون ماندن در قم

۱. تاریخ مختصر قوم هزاره و نژاد آنها، دکتر اوتاد العجم، نسخه تایپ شده از روی نسخه خطی، صص ۳۵\_۳۲.

برایشان مشکل بود، لذا راهی بلخ میشدند تا در بلخ در کنار شیعیان آن دیار آسوده باشند».<sup>۱</sup>

شیخ صدوق بن بابویه قمی که یکی از اجلهٔ علماء شیعه است، چون زندگی در قم برایش دشوار شد به یکی از روستاهای بلخ به نام قصبه «ایلاق» در میان شیعیان سکونت اختیار کرد و بنا به درخواست شیعیان آنجا کتاب مشهور من لایحضره الفقیه را که یکی از کتب مهم شیعه هست تألیف نمود. این قصبه ایلاق (ایلاق شادیان) فعلاً نیز مسکن شیعه می باشد.

باری، چون امیرعبدالرحمان بمُرد و پسرش امیر حبیب الله به جایش نشست و مملکت را از سکنه خالی دید، اعلام داشت که تمام کسانی که در زمان پدرش از کشور فرار کردهاند، مورد عفو قرار میگیرند و می توانند به کشور بازگردند و برای شان خانه و زمین زراعی داده می شود. اعلامیه هایی چاپ شد و عدهای را مأمور نمود که این اعلامیه ها را در ایران در میان هزاره ها توزیع کنند. بعضی از خاوری ها فریب وعده های او را خورده به افغانستان بازگشتند، گروه های که زودتر رفته بودند مقداری زمین زراعی به آن ها داده شد. ولی خانواده هایی که بعدتر بازگشتند چیزی نصیب شان نگردید، به اصطلاح از این جا رانده و از آن جا مانده، دیگر روی بازگشت به ایران هم نداشتند ولی عده ای با دست خالی به ایران بازگشتند. در این وقت هر دو دولت ایران و افغانستان، تلاش داشت که جمعیت بیشتری از هزاره ها را به سوی خود بکشانند. در قرار دادی که بین دولتین بسته شد خاوری هایی که در خاک ایران ماندگار شده بودند تبعه این کشور و آن هایی که بازگشته بودند، تبعهٔ افغانستان شناخته شدند.<sup>۲</sup>

زمانی که رضاشاه پهلوی اخذ شناسنامه را برای هر ایرانی حتمی اعلام کرد، چون در شناسنامه، اسم زن و مادر درج می شد، این امر برای خاوری ها ناگوار می آمد و آن را نوعی توهین تلقی می کردند، لذا عده ای از متعصبین از گرفتن شیناسنامه خودداری کردند و این امر بعدها مشکلات زیاد برای آن ها به وجود آورد. می گویند: مردی شناسنامه گرفته بود همین که نزدیک قریه خود رسید آن را ریزریز کرد و دور انداخت. وقتی علت را از او پرسیدند، گفت: «ای! نام آیه مره هم نوشته کده بود».

در دوران فترت، میان رژیم قاجاری و پهلوی و هرج و مرجی که در کشور پیش آمده بود، به تحریک مولویان متعصب جام و هرات و دسیسه نصرتالملک فرماندار

۱. شرح من لا يحضر الفقيه، محمدتقى مجلسى (مجلسى اوّل)، ج ۱، ص ۵۵؛ ج ۲، ص ۸۰.
 ۲. قرارداد سرحدى ميان ايران و افغانستان.

کل خراسان، جنگ ناخواستهای میان خاوری ها و برادران اهل سنت تربت جام به وقوع پيوست كه خلاصه آن از اين قرار است: چون قاضي القضات هرات، بـارها سنیان را بر ضد شیعیان خاوری به جهاد خوانده بود، لذا یک نوع تعصب بین این دو فرقه به وجود آمده بود، فرماندار خراسان که از این امر اطلاع داشت از این مسأله به نفع خویش کار گرفت. شبی چند نفر جاهل و بیخبر از مردم تیموری به یکی از دهکدههای کوچک به نام «قوشهتوت» از توابع جام، حمله کردند. دوسهنفری را بسته و برخی را سر بریدند و حتی به یک سیدهای هم تجاوز کردند. خاوری ها از این قضیه سخت خشمگین می شوند و به اشخاص مشهور و علمای نامدار اهل سنت پیام میدهند که قاتلین، طبق شرع نبوی باید قصاص شوند و اگر شما نمی توانید قاتلین را دستگیر کنید، ما خود می توانیم، امّا به شرطی که شما به حمایت آن ها برنخیزید و الّا آتش جنگ بين دو فرقه شعلهور خواهد شد. متأسفانه به درخواست خاوريها جواب مثبت داده نمی شود و جنگ درمی گیرد و قاضی سعدالدین هرات، فرمان جهاد صادر میکند و خود کفن می یوشد و با گروه کثیری به سوی تیربت جام حیرکت میکند. جمعيت انبوهي فراهم مي شود. خاوري ها كاملاً تنها مي مانند، نظر به كثرت اهل سنت، هیچکس پیشبینی نمیکرد که خاوریها پیروز شوند، بلکه شکست اینها را حتمی مىدانستند. امًا چون؛ خاورى ها دل پر در دى از قاضى هرات داشتند، چنان جنگيدند كه در همان ساعات اولیه علائم شکست در جبهه دشمن نمودار شد و سرانجام چنان فراری شدند که تا به هرات نرسیدند، فرصت این که پشت سر خود را نگاه کنند هم نداشتند.

تذکر این حادثه، نه برای تشدید تعصبهای گذشته است، بلکه برای آن است که عبرت بگیریم، تا دیگر هرگز چنین حوادثی رخ ندهد. چون شیعه و سنی هر دو برادرند و نباید آلت دست فرصتطلبان شوند.

باری، سرانجام در اثر تلاش دوراندیشانی چون شجاعالملک هزاره و سیداحمدعلی شاه بربری، میان دو طایفه همخون و برادر یعنی خاوری و تیموری صلح برقرار می شود و نصرتالملک که پیروان خویش را مغلوب می بیند تن به صلح می دهد. (

دسیسهجویان که از این نقشه طرفی نمیبندند، شروع به سختگیری و شکنجه و آزار خاوریها میکنند، به قسمی که بعضی از خاوریها ناچار به کویته میروند و در آنجا ماندگار میشوند و هزارههای کویته از روش فرماندار خراسان انتقاد میکنند.<sup>۲</sup>

۱. داستان این جنگ را یک نفر روحانی خاوری به نام «شیریعتی» بـه نـظم کشیده و آن مـنظومه را «حـمله بربری» نامیده است. ۲۰۰۰ ۲۰ زندگانی من، نوشته عبدالحسین مسعود انصاری، ج ۲، ص ۳۷۴.

در رژیم پهلوی مأمورین دولت، خاوری ها را برای ساختن بند فریمان به بیگاری میگرفتند و در آنوقت که نفت کم بود، مردم را مجبور میکردند که هرچند خانه چند خروار هیزم برای مأمورین آماده کنند و نیز همین مردم بودند که در ساختن قصر باشکوه در کلاته خشک به بیگاری گرفته شدند و اگر کسی تمرد میکرد در میان کوره های آجریزی انداخته می شد. علت این سختگیری آن بود که خاوری ها سخت به دین و مذهب پای بندی نشان می داند و این چیزی بود که رژیم پهلوی آن را نمی پسندید.

خاوری ها به خاطر عرق مذهبی در قیام مسجد گوهرشاد که در سال ۱۳۱۴ ش. به وقوع پیوست، حضور فعال داشتند. در این قیام شیخ محمّدتقی بهلول، علیه دستور کشف حجاب زنان، به مقاومت برخاست و حدود یک هفته در مسجد گوهرشاد به موعظه پرداخت و مردم را به مقاومت فراخواند. گروه کثیری از مردم روستاها که بیشترشان خاوری بودند به حمایت بهلول آمدند. قیام گوهرشاد سرانجام به فاجعه خونینی تبدیل شد. همه کسانی که به مسجد اجتماع کرده بودند توسط دژخیمان به رگبار بسته شدند و کشته بالای کشته افتاد.

آقای محمّدحسن ادیب هروی عدد مقتولین را به ۸۵۰ نفر تخمین زده است که عدهٔ کثیری از کشتهشدگان از مردم بربری اطراف فریمان و سایر نواحی مشهد بودهاند.

آقای واحد سینا می نویسد: «تعداد کشته شدگان، ۱۵۰۰ تا ۴۰۰۰ نفر گفته شده است و شیخ بهلول هم که معروف است و مشهدیها می گویند از نـ ژاد بـربریها است،<sup>۲</sup> بربریها آن شب تصمیم گرفتند که شیخ بهلول را فرار دهند، طوری شد که بربریها شانههای شان را گرفتند و شیخ از روی این شانه به آن شانه فرار کرد».<sup>۲</sup>

کهنسالان خاوری میگویند در مسجد گوهرشاد در این قضیه تعداد نامعلومی خاوری به شهادت رسیدند. مأمورین دولتی حتی کسانی را که زخمی شده بودند با مقتولین یکجا در گودال عظیمی که حفر شده بود، ریختند در حالی که ناله و فغان زخمیها بلند بود، گودال را با ماشین بولدوزر با سطح زمین هموار کردند. بعد از ختم غائله، ۲۰۰ تن از سران خاوری از مشهد و اطراف آن به سایر نقاط کشور تبعید شدند و نام چند تن از تبعیدشدگانشان از این قرار است:

سیدمرتضی عظیمی، سیدحیدر سرتیپ، موسی عالمی، سیدعلی احمد حسینی، حاج شاہحسین، حـاج سـید کـلبرضا رضـایی، سـید مـحمّدحسین فـخر عـالمی،

 سیداسدالله سیف الدوله، حاج حسن مسلم، حاجمهدی، حاج سیدمحمد، حاج غلام حسین گلشیخی، حاج مراد مرادی، حاج کدخدا سیدحسین نیزاری، خداداد حسنی سنگ نقره، حاج غلام رضا کته گوشی، حاج سمیع چنارانی، نایب علی محمد چکو، اسماعیل چکو، سیدعلی عطار سنگنقره، کدخداعلی شیردل، آقای شریعتمدار چشمه الخی، شیخ ابراهیم حیدرجبار، حاج غلام علی کدخداجبار، خداداد حسنی لنجه، سیدحیدر عظیمی، حاج ایوب چشمه ایوب، حسن خان حیدرآبادی، حاج محمدحسن کلاته رحمان، سیدمیرزا حسن مزار، کربلایی خادم سنگ آجی، حسین علی کربلایی، عطاکد خدای تلخ، حاج باقر لوخی و...

همان طور که عرض شد، خاوری ها دارای احساس مذهبی نیرومندی هستند. در زمان محمّدرضاشاه که تقسیم اراضی شروع شد، بعضی از متعصبین خاوری به شهر ها ساکن شدند تا زمین اربابان از سوی دولت به آن ها سپرده نشود، چون این نوع زمین را به زعم خویش غصبی می دانستند. مثل این که بعد از پیروزی انقلاب اسلامی حکم زمین هایی که در زمان طاغوت به مردم داده شده مورد امضا و موافقت مراجع بزرگ قرار گرفت تا مسلمانان از بلاتکلیفی خارج شوند.

خاوری ها هرگاه احساس کرده اند که اعتقادات مذهبی شان در خطر قرار گرفته از فداکاری دریغ نکر ده اند. در زمان قاجار که قافله های زوار مشهد الرضا<sup>ل)</sup> در بیابان های بین گرگان و بجنورد مورد دستبرد غار تگران و رهزنان قرار میگرفتند، خاوری ها در چند مورد با رهزنان به مقابله برخاستند. طبق گفتهٔ کهن سالان یک بار قافله ای مورد غارت قرار گرفت که یکی از زنان حرم سرای ناصرالدین شاه در آن میان بود، چون خبر به خاوری ها رسید نتوانستند چنین خبر ذلت باری را تحمل کنند که همسر یک پادشاه شیعی به اسارت برود. لذا قبل از آن که نیروی دولتی بیاید این ها با رهزنان درگیر شدند و زنان اسیر را از چنگ آن ها رهانیدند و از سوی دربار مورد تشویق قرار گرفتند.

هنگام تجاوز روس ها به خراسان که در طی آن چند گلوله توپ به گنبد مقدس حضرت امام رضا شلیک شد، خاوری ها بیش از حد نگران و عصبانی بودند و به خانه علمای بزرگ می رفتند و از آن ها می خواستند که فتوای جهاد علیه روس ها صادر کنند، تا مردم، این دشمنان دین و دیانت را بیرون برانند.<sup>۱</sup>

۱. شبیه این قضیه در نجف اشرف رخ داد. ماجرا از این قرار بود که چند تـن از مـارکسیستها، عکس حضرت آیتانله العظمی حکیم را به طور زشت و زننده چاپ کرده بر دیوارهای نجف نصب نمودند. طلاب افغانی از این توهین آشکار به ساحت مرجع تقلیدشان سخت عصبانی شدند، پروانهوار دور حضرت آیتانله راگرفتند و خواهان فتوای جهاد شدند. نزدیک بود نجف متشنج شود، عبدالکریم قاسم، رئیس جمهور وقت از حضرت آیتانله العظمی حکیم عذرخواهی نمود و قول داد که عاملین این جنایت را دستگیر و معازات کند. در حملات ترکمن صحراکه در اوایل انقلاب، عدهای کمونیست، فریب روس ها را خورده و میخواستند هرج و مرجی در ایران به وجود آورند و حتی دستهای از این فریبخوردگان تا حدود بجنورد پیش آمدند، باز این خاوری ها بودند که برای دفاع از تمامیت ارضی ایران تا بجنورد برای مقابله با فریبخوردگان شتافتند.

در جنگ ایران و عراق خاوری ها ایثار و فداکاری های زیاد از خود نشان دادند، در هنگام اعزام نیروهای داوطلب بسیجی از مشهد به جبهه های جهاد بیش از یک سوم داوطلبان را این مردم تشکیل می دادند، کسانی که به بدرقه بسیجیان می رفتند تصدیق می کنند که این سخن به هیچ وجه اغراق آمیز نیست و اگر آماری از شهدا و معلولین این مردم گرفته شود، معلوم خواهد شد که به ده هاهزار نفر خواه د رسید. شجاعت و فداکاری و اخلاص جوانان خاوری زبان زد رز مندگان بوده است. تفصیل بیشتر و شرح قهر مانی آن ها از حوصله این رساله خارج است و فقط به دو نمونه از ایثار و رشادت دو تن از آنان اشاره می شود تا مشت نمونه خروار باشد.

۱- بیوکرافی سردار رشید اسلام، شهید حسن علی مردانی او در سال ۱۳۲۳ ش. در دهکده «آغیل کمر» از توابع فریمان به دنیا آمد. پدرش محمدحسین که یک کشاورز بود، به خاطر تنگدستی نتوانست او را به مدرسه بفرستد. علی مردانی از نوجوانی شروع به کار کرد و از دهسالگی به مشهد منتقل شد و مدتی به مکانیکی پرداخت، در جوانی به کربلای معلی مشرف شد و دوباره به مشهد بازگشت و پدر و مادر خویش را نیز به شهر منتقل کرد.

او در پرتو هوش و استعداد، مسائل سیاسی و اجتماعی را خوب درک میکرد و از فلاکت و بدبختی توده ها رنج میبرد و از اوایل انقلاب شروع به فعالیت کرد و اعلامیه های حضرت امام را در میان مردم پخش میکرد و پس از پیروزی انقلاب به عضویت سپاه پاسداران درآمد و با سرعت مراحل ترقی را طی نمود. وی قبل از شهادت به شدت زخمی شد، همین که مختصر بهبودی یافت دوباره به سر وظیفه خویش شتافت و یک بار موظف شد که در «پساکوه گلمکان» جلو ورود قاچاق بران را بگیرد، او این مأموریت خطرناک را پذیرفت و بسیار خوب از عهده برآمد و در مدت بسیار کوتاه عده کثیری از آنان را به دام انداخت و وحشت عجیبی در میان سوداگران

۱. غول ترکمن صحرا.

مرگ به وجود آمده بود، زیرا علی مردانی هرگز کسی نبود که به پول فریفته شود و این مسأله قاچاقبران را مستأصل کرده بود و تصمیم به نابودی او گرفته بودند.

شهید علی مردانی ایثارگری بود مؤمن صادق و پرتلاش که در چند جبهه جنگید و پیروزیهای درخشانی به دست آورد. فداکاری او در تنگهٔ چزّابه را هرگز تاریخ فراموش نخواهد کرد و سرانجام در همانجا در تاریخ ۱۳۶۰/۱۱/۱۸ به لقاءالله پیوست و اکنون خیابان ۲۰ متری طلّاب به نام او نامگذاری شده است. زندگی نامه وی از سوی سپاه پاسداران چاپ شده است که چون مفصل بود، این رساله گنجایش همه آن را نداشت به ناچار تلخیص نمودم.

«شهید حسنعلی مردانی پس از ۲۲ بهمن انقلاب اسلامی بی درنگ و بدون هیچگونه چشمداشتی با کمال خلوص به عضویت سپاه پاسداران انقلاب اسلامی درآمد و همزمان با آغاز درگیری های گنبدکاووس و کردستان، علی مردانی برای یاری دین حق به آن دیار شتافت و این هجرت آغازی گشت بر طلوع شجاعت و ایمان اسطوره ای که پیدا نموده بود و به عنوان مثال از فداکاری ها و جمانبازی هایی که در گنبدکاووس در پرتو ایمان و دلیری اش خالق آن بود، باید گفت: او در گنبد هنگام فتح پلی که به دست کفار منافق بوده نقش بسزایی داشت و می توان گفت عامل نهایی و منطقه ای به نام یادبود با منافقین و فدایی ها درگیر می شود و پس از چندی در محاصر می افتند که با رشادت و شهامت و هوشیاری خاصی که در نقشه حمله و شکستن محاصره از خود نشان می دهند نه تنها حلقه محاصره سخت دشمن شکسته و آنان را تار و مار می کنند، بلکه پل را هم که از نظر استراتژیکی بسیار مهم بود، به تصرف خود درمی آورند.

در کردستان نیز در تمامی عملیاتی که علیه گروههای محارب انجام می شد، بزرگ ترین نقش را به عهده داشت و به دلیل شجاعت و بی باکی مثال زدنی که داشت، اکثر عملیات را فرماندهی می کرد، از خصوصیات دائم او این بود که به هنگام فرا رسیدن شب نیز آرام نمی گرفت و با به کار انداختن اسلحه کالیبر ۵۰ به تنهایی مشغول گشت زنی و نگهبانی می شد. همرزمان و فرماندهانش به او به دیدهٔ یک فرد نظامی متقی و مجرب می نگریستند و این همه برای او یک وظیفه به حساب می آمد.

شهید علی مردانی از قدرت طراحی و تجربه و تحلیل عالی برخوردار بود و بر روی پرسنل جوان بیشتر امید و اعتقاد داشت و بر اساس همین باور بود که آموزش نظامی

برادران بسیج و سیاه را پذیرفته و با دلگرمی فراوان در آموزش آنان همت گماشت. همزمان با آغاز جنگ تحميلي عراق، على مرداني از اولين افرادي بود كه عازم جبهه نبردگشت و شور و هیجان بیش از حد او در هنگام اعزام به جبهه دیدنی بود. او در اثر لیاقت و شایستگی به فرماندهی گردان منصوب شد. فتح قلههای مرتفع الله اکبر در جبههٔ جنوب از جمله عملیات و رهاوردهای بس پرارزشی بود که حاصل فیرمانده بودن اوست و در لحظاتي كه پيشاپيش رزمندگان اسلام براي فتح الله اكبر حركت می کرد خدایش گواه است که چگونه و با چه شهامت و رشادتی به پیش می تاخت و در حالي كه كتفش براثر اصابت نيز سخت مجروح گشته و خون زيادي از وي رفته بود اسلحه آربي جي هفت را به دست ديگرش گرفته چند تانک دشمن را که در حال فرار بودند به آتش ميکشد و باز هم در همين فتح بود که در حال پيشروي متوجه ميدان مين دشمن گرديد که به دليل مهم بو دند عمليات خنثي کردن مين ها مقدور نبود و او با صدای بلند و ایمان قوی به افراد تحت فرمانش میگوید: تمامی ایـن مـین.ها خـنثی شدهاند، توکل بر خداکرده از میدان مین عبور کنید و این یکی از مواردی است که ایمان قلبي او را به امدادهاي غيبي به وضوح نشان مي دهد و سرانجام تمامي افراد و از جمله خود او پیشاپیش دیگران از میدان مین عبور کرده و هیچگونه آسیبی به آنها نمی رسد و بعد از موفقیت و پیروزی در عملیات فتح خود او به تنهایی حدود سه هزار مین از همان ميداني كه عبور كرده بودند خنثي ميكند و همهٔ اين فداكاري ها در حالي است كه او سخت مجروح بود و پزشکان مرتب به وی توصیه میکردند که باید به بیمارستان تحت تداوى قرار بگيرد، امًا على مرداني تا يايان عمليات همچنان استقامت و تلاش ميکند، پس از پيروزي در اين عمليات او را به مشهد مي آورند، امّا بعد از بهبودي نسبي دائماً درخواست اعزام مجدد به جبهه را مي نمايد، كه به علت شدت جراحت با اين تقاضا موافقت نمی شود. بعد از ۳ ماه که خبر شهادت برادرش را می شنود، می گوید: برادرم در شهادت از من سبقت گرفت خوشا به حالش. چرا من تاکنون لیاقت شهادت را نیافتهام و باز مصراً تقاضای اعزام به جبهه را می نماید که این بار موافقت می شود و اين بار او را به بستان شهري كه طريق القدس نام گرفت اعزام مي كنند و در تنگهٔ چزابه به فرماندهی گردان چزابه منصوب می شود که همین انتصاب او از سوی مسئولین به فرماندهی چزابه با توجه به حساس بودن منطقه از لحاظ نظامی نشانهٔ اطمینان و شناخت از شهامت و ایمان او می باشد. او دیگر آخرین مراحل عمر پر برکت خویش را در چزابه میگذراند، ۳ روز قبل از شهادت مورد اصابت ترکش خمپاره واقع می شود و به او میگویند باید به بیمارستان بروی، قبول نمیکند و همچنان در بـرابـر حـملات دشمن مقاومت میکند و سرانجام این جوانمرد مسلمان در حمله چزّابه بر اثر اصابت تیر به قلب پاکش به شهادت میرسد. روحش شاد»<sup>۱</sup>

## ۲۔ خلاصهای از بیوگرافی شهیدگروهبان دوّم احمد شعبانی

شهید احمد شعبانی فرزند محمّد در سال ۱۳۳۶ ش. در مشهد مقدس دیده به جهان گشود و در نوجوانی وارد ارتش شد و در لشکر ۶۴ ارومیه (رضائیه سابق) خدمت میکرد. او جوان پرشور، هوشمند و فداکار و نسبت به زیردستان مهربان بود، در میان فامیل و اقوام و همسایگانش از احترام و محبوبیت خاص برخوردار بود و در میان همقطارانش در ارتش به عنوان جوانی پرانرژی، دلیر، کاردان و شایسته شناخته می شد و همه کس آینده در خشانی برای او پیش بینی میکردند.

شهید شعبانی از اوایل انقلاب در داخل ارتش به طرفداری از امام خمینی فعالیت می کرد و چند مرتبه از سوی مقامات بالاتر برای او اخطار شد و او به آن اخطارها توجهی نکرد و به همین خاطر در سال ۱۳۵۷ مدت سه ماه در زندان نظامی مراغه زندانی شد و بعد از رهایی بیشتر از پیش به فعالیت به نفع انقلاب پرداخت و بعد از پیروزی انقلاب در سال ۱۳۵۸ به کردستان منتقل شد و در «بانه» که در آن زمان از زمین و آسمانش آتش می بارید، مدت هفت ماه داوط ابانه مشغول خدمت گردید و در محملات متعدد، ضربات سختی به ضد انقلاب وارد ساخت و قبل از شهادت، یک بار مجروح شد و با همان حال باز می جنگید، تا سرانجام در تاریخ ۱۳۵۹/۲/۲۳ به لقاءالله ایوست و جنازهاش بعد از انتقال به مشهد در خواجهربیع دفن گردید و خیابان ۱۴ تلگرد طلاب که خانه پدرش در آنوقت در آن جا بود، به نام او نامگذاری شد.

شهید مصطفی چمران، وزیر دفاع وقت، که خود از نزدیک شاهد قهرمانیهای احمد شعبانی بوده است، مقاله مفصلی در شرح فداکاریهای او نگاشته است که در روزنامه کیهان شماره ۱۱۰۰۲ مورخ ۱۳۵۹/۲/۳۱ صفحهٔ ۳ به جاپ رسیده است.

اینک گزیده آن مقاله: «شهید شعبانی از جانبازانی بود که احساس میکنند اگر وجود آنها در راه خدا قربانی نشود، خسارتی جبرانناپذیر بر آنها وارد میآیـد از اینرو عاشقانه به سوی شهادت میروند. من شهید شعبانی را برای اولین بار در «پاوه»

۱. تلخیصی از زندگینامه شهید علی مردانی، منتشر شده از سوی سپاه پاسداران.

دیدم. در همان روزهای خطرناک مرگ و حیات، در همان لحظات سرنوشتسازی که آینده کردستان، بلکه همهٔ ایران و انقلاب بسته به فداکاری و جانبازی پاسداران موجود در پاوه بود، شعبانی ابتدا با جنهٔ کوچک و سکوت دائمی خود اصلاً به نظر من نیامده بود و نمیدانستم که در این جنه کوچک چه دنیای عظیمی و چه ارادهٔ آهنینی و چه فداکاری بینظیری و چه آتشفشان خروشانی و چه ایمان عمیقی نهفته است.

در آن شب هولناک که از ۶۰ پاسدار، فقط ۱۶ نفر باقی مانده بود و بقیه به شهادت رسیده بودند و چه مصیبتهای بزرگی بر ما وارد شده بود، با چه و حشتی ناظر بودیم که هلیکوپتر ۲۱۴ ما، در برابر دیدگان ما متلاشی شد و همه سرنشینانش به شهادت رسیدند، شاهد بودیم که چگونه ۲۵ نفر پاسدار مجروح ما، در بیمارستان پاوه به دست توطئه گران و حشیانه قطعه قطعه شدند، ما شاهد بودیم که هزاران دشمن خونخوار همهٔ کوهها و درهها و راهها و مناطق اطراف پاوه را پر کرده و رگبار گلوله از هر گوشه و کناری بر ما می بارید و همه امیدها قطع شده بودند و هیچ راه نجاتی در افق پیدا نبود و فرمانده سپاه پاسداران به پاسگاه ژاندارمری در منطقه غربی پاوه رفتیم تا برای آخرین بار از این پایگاه دولتی وداع کنیم. ما دل به شهادت گذاشته بودیم.

در آن شب آخر تصمیم گرفتم که در خانه پاسداران در وسط شهر پاوه، بمانم و همه قدرت و شجاعت خود را در این بزرگ ترین پایگاه انقلابی در پاوه نشان دهیم. لذا می خواستم برای فرماندهی پاسگاه ژاندارمری پاوه که بعد از خانه پاسداران، تنها پایگاه باقی مانده باشد، کسی را معین کنم که پرچم شهادت را به دست او بسپارم و مسئولیتی سنگین را به دوشش بگذارم، که راه خوب شهید شدن را بداند، با خود فکر می کردم که چگونه چنین درخواستی را به دوستانم بگویم؟ چطور در لحظه سقوط، پاسگاهی را به عهده کس دیگر بگذارم و خود، آنجا را ترک گویم؟ شهادت برای من بسیار آسان و لذت بخش بود، ولی من نمی توانستم دیگری را به شهادت دعوت کنم، ناراحتی در درون خود می سوختم، گویا شهید شعبانی از درون من آگاه شده بود و است، چقدر ناگوار و کشنده است که دوستی را به سوی مرگ، سرنوشت قطعی او بناراحتی در درون خود می سوختم، گویا شهید شعبانی از درون من آگاه شده بود و اثرات اندوه را در چشمانم خوانده بود، به من فهماند که در مقابل چنین رسالت بزرگی ناراحتی در درون خود می سوختم، گویا شهید شعبانی از درون من آگاه شده بود و نیزات اندوه را در چشمانم خوانده بود، به من فهماند که در مقابل چنین رسالت بزرگی نارات اندوه را در پشمانم خوانده بود، می موانستم شید و نروع به سخن کردم: ای برادران، امشب آخرین شب زندگی ماست، ما تصمیم گرفته یه که تا آخرین قطره خون بجنگیم و به ضد انقلاب چنان درسی بدهیم که دیگر جرأت نکنند به جبهه مؤمنین تعدی و تجاوز کنند...

شهید شعبانی محکم و آهنین پیش آمد و قبول مسئولیت کرد و حاضر شد که در این شب ترسناک، فرماندهی این پاسگاه را در میان دریای دشمن بپذیرد و مظهر فداکاری و رمز رسالت اسلامی ما باشد. من فرماندهی پاسگاه را به عهده او گذاشتم و به همهٔ برادران کمیته و چند نفر ژاندارمها که باقی مانده بودند توصیه کردم که فرمان او را اطاعت کنند. آنگاه من و اصغر و یک نفر دیگر زیر رگبار گلوله دشمن، به سوی خانه پاسداران پاوه رفتیم و پاسگاه را به عهده شهید شعبانی و نیروهای اندکش گذاشتیم.

هنگامی که تاریکی شب بر همهجا سایه افکند، دشمنان خود را به پشت دیوارهای پاسگاه رساندند و در کمال جسارت به ژاندارمها گفتند: ما با شما کاری نداریم، ما آمدهایم که سر پاسداران را ببریم، شما فقط اسلحه خود را تسلیم کنید و به سلامت خارج شوید.

آنجا بود که شهید شعبانی هم چون شیر خروشید، آتشفشان درونش جـوشیدن گرفت، با سخنان متین و محکم از اعماق قلب خود با دوستانش سخن گفت: ما آمده ایم که شهید شویم، هر کس می خواهد برود آزاد است، برود ولی ما تصمیم گرفتهایم که تا آخرين قطره خون بجنگيم. ژاندارمها در مقابل اين شجاعت و ايثار و اين شخصيت انقلابي و اين اخلاق حسيني آنچنان منقلب شدند كه همه با يك صدا فرياد زدند اگر شما میمانید و شهید می شوید، ما هم با شما میمانیم و به افتخار شهادت نائل می شویم. پاسدارها و ژاندارمها که عده همه شان به ۱۵ نفر نمی رسید در میان موجی از دشمن دست به مقاومتی جانانه زدند که در تاریخ بی نظیر است. نبرد سخت درگرفت که تا رسیدن سپیده صبح ادامه یافت. دشمن از فاصله نزدیک با خسمپاره، موشک، نارنجک، مسلسل های سبک و سنگین این پاسگاه را به شدت تـا صـبح کـوبیدند و دوستان ازجانگذشته ما، تحت فرماندهی شهید شعبانی زیر توفانی از آتش، دشمن را به عقب راندند و عده زیادی از آنهارا به خاک ریختند و حماسهای افتخارآفرین برای خود و نسل های بعد از انقلاب خلق کردند، که الحق در تاریخ، کم نظیر داشته است. فرشتگان آسمان در آن شب تیره، به این دلاوران ازجانگذشته درود میفرستادند، ستارگان در کمال بهت و سکوت به این فیداکاری ها و جانبازی ها خیره خیره م نگریستند...

ايمان و ارادهٔ شهيد شعباني در آن شب وحشتناک، سرنوشت جنگ را عوض کرد و

قدرت لایزال انقلابیون را به همه عالمیان نشان داد و چه خدمتی بزرگ به استقلال این آب و خاک و آینده انقلاب ایران کرد. شهید شعبانی در سنگر عظیم پاسگاه پاوه پیروز شد و در نبردهای متعدد دیگری نیز با کمال شجاعت و شهامت مبارزه کرد، که بالأخره در آن روزهای افتخارآفرین، توطئه گران کردستان به خاک عراق گریختند و ارتش و پاسداران همه شهرها را تسخیر کردند و ضد انقلاب شکسته و ورشکسته به سوراخها خزیدند و جنگ و خونریزی کردستان برای مدتی خاتمه یافت.

اکنون شهید شعبانی، قهرمان محبوب و قویپنجه ما در معرکهای دیگر به شهادت نائل می شود و بالأخره به آرزوی دیرین خود می رسد و در ملکوت اعلی با اصحاب حسین همجوار می گردد. ما از صمیم قلب به شهید شعبانی درود می فرستیم، و از روح بلندش طلب همت می کنیم و به خون پاکش قسم می خوریم که راه مقدسش را ادامه خواهیم داد».<sup>۱</sup>

**رجال علم و فقاهت** خاوریها، امروزه در حوزهٔ علوم اسلامی مردان شایسته و مدرسین برجستهای دارند، که فقط به ذکر اسامی چند تن از آن بزرگواران اشاره می شود: ۱- حضرت آیتالله غروی: فقیه متبحر در علوم اسلامی، مدرس برجسته فقه و

اصول و ادبیات عرب، شخصیّت محبوب، متین و متقی، ساکن فریمان. ۲\_ آیتالله شیخ اسماعیل محقق ترکستانی: استاد فقه و اصول در حوزه علمیه

مشهد مقدس. مشهد مقدس.

۳ حجتالاسلام شیخ باقر واعظی: مدرس برجسته و پرسابقه مشهد. ۴ دانشمند بزرگ و استاد محبوب جناب آقای علی واعظی: که بزرگمردی است وارسته و استادی است برجسته و معروف در حوزه مشهد مقدس.

۵ــ آیتالله سیدمیرزا حسن صالحی: استاد بزرگ و چهره معروف و محبوب در حوزه علمیه مشهد، که تاکنون هزاران شاگرد برجسته و مبرز تحویل جامعه اسلامی داده است.

**۶۔ حضرت آیتاللہ شیخ عیسی محقق خراسانی**: استاد حوزہ و دانشگاہ، کـه به حق یکی از چهرہہای علمی و افتخار مردم خاوری است، شاگردان بزرگ تربیت

۱. مصطفی چمران، روزنامه کیهان، شماره ۱۱۰۰۲، مورخ ۱۳۵۹/۲/۳۱، ص ۳.

کرده است. او در جوانی به مقام رفیع اجتهاد نائل شد، و اولین شخصیتی بود، از خاوریها که در نجف اشرف شروع به تدریس خارج فقه و اصول نمود. وی کتابهای ارزشمندی به رشتهٔ تحریر درآورده است. او اندیشمندی است آزاده و فیلسوفی است وارسته و خطیبی است توانا و برجسته. مهارتش در خطابه به زبان عربی بیش از زبان فارسی است. وقتی در نجف اشرف به زبان عربی خطابه ایراد میکرد، جمعیت انبوهی از عرب و عجم، به خصوص قشر تحصیل کرده، طلاب، مدرسین حوزه، آیات عظام برای استماع حاضر می شدند، شنوندگانی که به ظرافت زبان عربی آشنایی داشتند، مسحور خطابه آن جناب می گردیدند و از تسلط او به این زبان در شگفت می شدند.

۷ـ محقق فرزانه، محمّدباقر بهبودی: استاد بهبودی یکی از چـهرههای عـلمی ایران به حساب میآید، سالها است که مقیم تهران میباشد، به همین خاطر این چهره تابناک علمی و عرفانی، برای اغلب خاوریها ناشناخته مانده است.

استاد محمّدباقر بهبودی، فرزند مرادعلی در سال ۱۳۰۸ ش. در مشهد مقدس دیده به جهان گشود، جدش از مردم «بهبود» قرهباغ غزنی است که از ظلم امیر عبدالرحمان از وطن متواری و مقیم مشهد می شود.

علاّمه بهبودی در نوجوانی در کنار تحصیل به شغل کفشدوزی می پردازد چندی همراه پدر در نانوایی کار می کند. بین سالهای ۱۳۲۷ تا ۱۳۳۴ ش. در مشهد مقدس نزد اساتید بزرگ، من جمله، ادیب نیشابوری به تحصیل می پردازد، در سایهٔ هوش و استعداد، در اندک زمان از تحصیل سطوح فارغ گشته، راهی نجف اشرف می شود و دو سال دیگر نزد حضرت آیت الله العظمی حکیم به تحصیل خارج فقه مشغول می شود و در سال ۱۳۳۷ به ایران بازمی گردد و مقیم تهران می شود. از وی کتب و رسالات ارزشمندی به چاپ رسیده است.

من به بعضی از آثار قلمی او آشنا بودم و آرزو داشتم که او را از نزدیک زیارت کنم، در سال ۱۳۶۲ ش. فرصتی پیش آمد، یک روز عصر به خانهاش رفتم، مشغول نماز بود، بعد از فراغت با کمال خوش رویی پذیرایی کرد. از انقلاب افغانستان و اوضاع شیعیان این کشور پرسید، بسیار مشتاق پیروزی این مردم بود. برادرش «محمّدجواد بهبودی»، مدتی با مجاهدین افغانستان بوده و در جنگ علیه روس های اشغال گر شرکت کرده است و در اسفند ۱۳۶۰ در هرات به فیض شهادت نائل شده است.

باری، وقتی از استاد خواهش کردم که شرح حال و آثار قلمی خویش را به طور

اختصار بیان دارد، در نهایت فروتنی فرمود: «من خدمت قابل ذکری انجام ندادهام، مختصر تحقیقات علمی و فرهنگی اگر صورت گرفته است به حدی نبوده که انجام وظیفه شده باشد.» بله، مردان خدا چنین اند، درخت هر چه میوه اش بیشتر، افتادگی اش بیشتر می شود. کارهای علمی آقای بهبودی را در دو بخش می شود تقسیم کرد: الف. تحقیق و تصحیح و مقابله کتب و آثار علماء گذشته. ب. آثاری که خود تألیف نموده است.

قسمت اوّل

۱ ــ تصحیح، مقابله، تحشیه و تعلیقه به کتاب عظیم بحار الانوار مجلسی که در ۱۱۰ جلد به چاپ رسیده است. به استثنای مجلدات اوّل تا ۱۶ و مجلدات ۷۷ و ۷۸ بقیه آن که ۹۳ جلد باشد تماماً توسط ایشان تصحیح و بعضاً تحشیه شده است و یک خاتمه محققانه در ۲۴ صفحه در آخر جلد ۱۱۰ نگاشته است.

۲ ـ تصحیح، تنقیح و تلخیص کتاب کافی به نام صحیح الکافی در سه جلد. کتاب کافی در حدود شانزده هزار حدیث دارد که احادیث ضعیفه آن ساقط گردیده است و جناب استاد از آن میان فقط ۴۴۲۸ حدیث را صحیح دانسته است.

۳\_ تصحیح کتاب تهذیب شیخ طوسی در سه جلد به نام صحیح تهذیب. ۴\_ تصحیح من لایحضره الفقیه در یک جلد که از مجموع احادیث آن فقط ۱۶۳۵ حدیث انتخاب و صحیح دانسته شده است.

۵ تصحيح و مقابله مجلدات ۶۰گانه كتاب ناسخ التواريخ.
 ۶ تصحيح و تحشيه پنج جلد كتاب مبسوط.
 ۷ تصحيح و تحشيه كنز العرفان فاضل مقداد.
 ۸ تصحيح و تحشيه زبدة البيان محقق.
 ۹ تصحيح و تحشيه مسالك الافهام في آيات الاحكام، مقدس اردبيلي.
 ۱۰ تصحيح و تحشيه مناقب على بن ابي طالب، حافظ ابي الحسن ابن مغازلي.

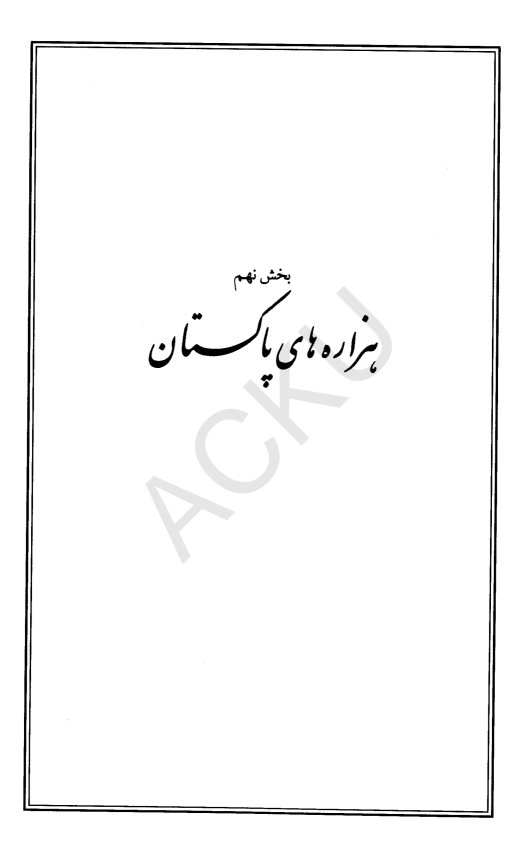
۱۲ مصحیح و تحشیه شاعب علی بن بی علب، علم بی تحص بی تصویر. ۱۲ مصحیح و تحشیه گزیده کافی به فارسی در ۶ جلد. ۱۳ مصحیح و تحشیه صراط المستقیم الی مستحقی التقدیم، زینالدین العاملی.

.

۹- ادیب خاوری، شیخ حسن: از عـلمای بـزرگ خـراسـان از ایـل خـاوری، شخصیت متین، محجوب، متقی و در فنون بلاغت و دانش غریبه و جفر و اسطرلاب سرآمد روزگار بود.

حضرت حجت هاشمی استاد نامدار ادبیات عربی که مدتی نزد ادیب خاوری تلمذ کرده است، با جملات عجیبی او را ستوده، از جمله نوشته است: «حضرت قدوة السالکین و ادیب العارفین شیخ حسن معروف به ادیب خاوری دارای قریحه شعری، استعداد غریب و حافظه عجیب و سخت هشیار و زیرک، خوش مشرب، شیرین بیان، بذله گو و خنده رو بود. در رمل، اعداد، جفر و طلسمات، ادویه سازی و کیمیاگری ید طولایی داشت. اشعار و تألیفات ارزنده از وی به جای مانده و به جز یک رساله به نام ۱۹۰۰ پند بقیه آثارش به چاپ نرسیده است. او در ۱۷ رمضان ۱۳۸۶ هجری قمری در سن ۱۱۵ سالگی در مشهد مقدس رضوی درگذشت.<sup>۱</sup>

١. مرأت الحجة، حجت هاشمي، صص ١٠٤\_١١٢.



هزاره های پاکستان، مردمی اند: صادق، درستکار، شجاع، غیور، مهمان نواز، آزاده و سرزنده، با احساسات پاک ملی و اسلامی، با هم نوعان خویش مهربان، باشور و نشاط روحی، من با آن که اطلاعاتم از این مردم شریف و نجیب و تاریخ شان اندک است، امّا وقتی احساس پاک و انسان دوستی و غرور ملی شان را مشاهده می کنم دریغم می آید که این رساله را از ذکر نام و تاریخ این مردم خالی گذارم.

جمعیت هزارهها در شهر کویته و شهرهای تابعه آن، طبق آماری کـه خـود تـهیه کردهاند، جمعاً پنجاه و هشتهزار خانوار است و در حدود چهل و سههزار خانوار دیگر در بقیه شهرهای پاکستان مانند: کراچی، حیدرآباد، لاهـور، پـارهچنار و غـیره زندگی میکنند و تعدادی در سند صاحب زمین و مزرعهاند.

این قوم تماماً مسلمان پاکاعتقاد و از شیعیان مخلص و پرحرارتیاند که مراسم عزاداری سرور آزادگان حسین بن علی<sup>(ع)</sup> را با شکوه خاص برپا میدارنـد و نسبت به انمه هدی اعـتقاد راسخ دارنـد. زبـان مـادریشان فـارسی است، امّـا اغـلبشان به زبانهای اردو و انگلیسی نیز آشنایی دارند.

هزاره ها در مسائل نظامی استعداد و رشادت خوبی از خود نشان داده اند، از این جهت دولت پاکستان از استخدام این قوم در نیروی نظامی کشور استقبال کرده است و افراد ورزیده و شایسته ای از اینان در پست های نظامی به ظهور رسیده است و در تمام جنگ هایی که تاکنون میان هند و پاکستان به وقوع پیوسته، نظامیان هزاره، شجاعت و رشادت فوق العاده از خود نشان داده اند و بسیار خوب از کشور اسلامی پاکستان دفاع کرده اند و برای پیشرفت و اعتلای آن از هیچ نوع فد اکاری دریغ نکرده اند.

ارتباط هزارهها با مسلمانان شبهقاره هند از قرن ۱۱ هجری آغاز شد و برای اولین بار دو خانواده حاکم هزاره (قبیله ارغونیه و ترخانی)، تحت فرماندهی شاهبیگ ارغون با حدود ششهزار نفر، از هزارستان به سوی هند رهسپار شدند و شاهبیگ به کمک همان افراد در سند حکومتی تشکیل دادنـد و بـعد از او پسـرش حسـنبیگ ارغـون به سلطنت رسید و بعد از او قدرت به خانواده ترخانی هزاره منتقل شد و ایس دو خاندان در سند خدمات ارزشمندی انجام دادند و در ترویج دانش کوشش کردند و چون شیعه بودند طبعاً در گسترش تشیّع در سند بی تأثیر نبودهاند. این مردم به تدریج در میان مردم سند به تحلیل رفتند که از خود تاریخ جداگانه دارد و از حوصله ایس رساله بیرون است.<sup>۱</sup>

در ارتش همایون دومین امپراتور مغولی هند، از خضرخان هزاره نام برده می شود که به نفع او شمشیر میزد. شرح حال این مرد را در بخش اوّل همین رساله مطالعه فرمایید.

طبق نوشته آخوند درویزه، مکاعبدالله هزاره در قرن ۱۲ هجری از هزارستانبه منطقه «مندرکرم» و «تیرا» رفته به تبلیغ تشیّع می پرداخته است و بعداً در کشمیر رفته و از تشیّع تبلیغ میکرده است.۲

اگر یک نفر محقق دقیق النظر به فرهنگ مذهبی هزاره ها و شیعیان هند و پاکستان، دقت کند وجوه مشترک فراوان بین این دو فرهنگ خواهد یافت، و این می رساند که هزاره ها از زمان های دور با مسلمانان هند در ارتباط بوده اند، و طلاب هزاره قبل از آن که با حوزه های علمیه عراق آشنا شوند، در هند به تحصیل می پر داختند، چنان چه مورخ بزرگ، نویسنده پرکار و پر تلاش ملافیض محمّد کاتب (اعلی الله مقامه) مدتی در شهر لاهور به تحصیل پر داخته است.

بعد از قتل عام وحشتناک شیعیان هزاره در بین سالهای ۱۸۹۶\_۱۸۹۹ م. که بیش از یک ثلث شیعیان قتل عام شدند و از جمله صدها روحانی به شهادت رسیدند و تنها از یکهولنگ یک صد روحانی با خانواده شنان از میان رفتند.<sup>۴</sup> هزارستان به طور وحشتناکی از وجود ملا و روحانی خالی شد. گمان میکنم اولین طالب علم که از غرب هزارستان به عراق برای تحصیل رفت، ملاکاظم خراسانی باشد که در اصل از مردم درفشان هزارستان بود و او خبر قتل شیعیان را در سامرا به میرزای شیرازی مرجع تقلید آن وقت رساند.<sup>۵</sup>

قریب ۸۰ سال قبل تعداد انگشتشماری از طلاب هزاره در حوزه نجف اشرف و

۱. تاریخ سند معصومی؛ ترخان،امه میرمحمد تقوی و جلد اوّل همین کتاب، قسمت امرای ارغونیه هزارستان. ۲. تذکرة الابرار و الاشرار، آخوند درویزه، پیشاور، ۱۳۰۹ ه.ق. ۳. یادنامه کاتب، محقق حسین نایل، کابل، ۱۳۶۵ ش، ص ۲۱. ۴. افغانستان در مسیر تاریخ، غلاممحمد غبار، قم، ۱۳۵۹، ص ۱۳۶۹. ۵. نگاهی به دیروز و امروز افغانستان، طالب قندهاری، قم، ۱۳۶۲، ص ۲۴. مشهد مقدس تحصیل میکردند که یکی از آنان مرحوم مکامحمّدافضل ارزگانی بود؛ صاحب المختصر المنقول.

یوسف ریاضی هروی در بحر الفواید مینویسد: به تازگی دهدوازده نفر از مردم هزاره همت نموده در حوزه علمیه نجف و مشهد به تحصیل مشغول شدهاند.

از زبان مرحوم آیتالله مدرس افغانی استاد کل، نقل می شود که: «روزی که من وارد حوزه علمیه نجف اشرف شدم، مجموع طلاب افغانی از دهیازده نفر تجاوز نمیکرد و بالاترین درجه تحصیل شان قوانین و رسایل بود».

با آن که در آن زمان، وجوهات قابل توجهی از افغانستان به نجف اشرف سرازیر می شد، امّا طلبه افغانی کم تر از نصف شهریه یک عرب و ایرانی را دریافت می کردند، و این سنت تا زمان آیت الله العظمی شاهرودی ادامه داشت، سرانجام طلاب تیزهوش افغانی در برابر این تبعیض دست به اعتراض زدند و از مراجع عظام خواستند که یا دلیل این تبعیض را از قرآن و سنت ثابت کنند و یا دست از این تبعیض بی دلیل بردارند. آنان که به جز سنت جاریه گذشتگان دلیلی نداشتند، بعد از مدتی مقاومت ناچار به این خواسته برحق طلاب افغانی تن دادند که این خود داستان مفصل دارد و از کسانی که در این باره مبارزه کرد و حتی مورد ضرب و شتم قرار گرفت، مرحوم مغفور، صاحب الغیره و الشجاعه سیدمحمود معزالدین بود. او برایم نقل کرد که: «یک نفر از مراجع مرا تنهایی به حضور طلبید و گفت: سید تو که ایرانی هستی چرا از افغانی ها طرفداری می کنی؟ گفتم من از حق و عدالت طرفداری می کنم،

باری هزاره ها در ابتدا در هند به کارهای سخت و طاقت فرسا از قبیل استخراج ذغال سنگ از دل کوه ها و ساختن جاده و ریل آهن اشتغال داشتند، کم تر خط آهنی را می توان دید که در ساختن آن عده ای کارگر هزاره کار نکرده باشند.

در آن زمان که هند تحت سیطره هند بود، سرحدات شمالی آن گاه و بیگاه مورد تجاوز و غارت قبایل پتهان قرار میگرفت. ارتش هند و انگلیس از تأدیب آنان عاجز مانده بود، یک روز یک افسر انگلیسی عدهای از کارگران هزاره را که در راهآهن کار میکردند برای مقابله مسلح میسازد. این گروه که دل پردردی داشتند، چون توسط امیرعبدالرحمان آواره و بیچاره شده بودند، چنان ضرب شستی نشان دادند که دوست و دشمن را به حیرت انداختند و از این جا فکر یک فوج مستقل از این مردم در اذهان

<sup>.</sup> تاريخ مختصر قوم هزاره و نژاد آن، اوتاد العجم، تايپشده از روى نسخهٔ خطي.

افسران هند و انگلیس به وجود آمد و هسته مرکزی «رجمنت هزاره پانئیر» در سال ۱۹۰۴ م. بنیادگذاشته شد و سرپرستی آن به عهده سردار بهادر کپتان دوست محمّدخان که از مردان شجاع و دلاور و آزاده بود، قرار داشت، خبر قدرت و صلابت و نظم و انضباط رجمنت هزاره به زودی همه جا منتشر گردید، به قسمی که خبر آن به گوش امیر عبدالرحمان رسید و او نیز یک فوج نظامی از این مردم در ارتش خویش به وجود آورد که فرماندهی آن به عهده افسران غیر هزاره بود.

باری، کپتان دوست محمّدخان بعد از مدتی خدمت به ارتش هند آنوقت، سفری به ارض اقدس یعنی مشهد مقدس نمود و در آنجا به لقاءالله پیوست و در جوار حضرت امام مدفون شد. و بدون شک از مردان بزرگ و نامدار زمان خویش و با صفات نیک و برجسته انسانی و مورد تکریم و احترام همه بود و خدمات گرانبهایی به نظامیان مسلمان که در ارتش هند و انگلیس بودند انجام داد، از اینرو در ارتش پاکستان از او به نیکی یاد می شد. از سردار بهادر کپتان دوست محمّدخان، فرزندانی به جای ماند که ارشد آنها فقیر محمّدحسین خان عندلیب بود. این شخص یکی از اعجوبههای زمان خویش بود، کشورهای زیادی را دیده، به زبانهای بسیار آشنایی داشت. آقای دکتر او تاد العجم که این مرد را از نزدیک دیده و با او مصاحبه داشته است،

می نویسد: «او به ۳۰ زبان دنیا آشنا و به حق نام عندلیب برازنده اوست».<sup>۱</sup>

حاج سلیمان کویته می نویسد: «آقای عندلیب به ۱۱ زبان خارجی آشنایی کامل داشت و به روی این اصل در بیشتر مجامع و محافل راه می گشود و از مجالس وعظ و خطابه گرفته تا به کلیسا نفوذ نمود و هر دسته را به لسان خود موعظه و تبلیغ می کرد و در هر کجا یادبودی از خود به جای گذاشت و مدتی در رادیو پاکستان بخش فارسی انجام وظیفه نمود.<sup>۲</sup>او شاعر نیز بود و اشعاری به زبان فارسی و اردو سروده که به چاپ نرسیده است.

کپتان دوست محمّدخان معاونی داشت به نام صوبیدار گردعلیخان که تیرانداز چیرهدست و صیاد کمنظیری بود و هرگز تیرش به خطا نمیرفت. او یک بار در ایران مار عظیمالجثهای (اژدها) را با پنج گلوله از پای درآورد"که دیدن جثه آن باعث اعجاب و وحشت بینندگان می شد.

ا. همان.

۲. تاريخچه و خاطرات قوم هزاره پاکستان، سليمان کويته، ص ۶، چاپ کويته، ۱۹۷۲ م. ۳. همان، ص ۷.

بعد از کپتان دوست محمّدخان صوبیدار میجر علیدوستخان که بعداً در اثر لیاقت و کاردانی به درجه کپتانی ارتقا یافت، به ریاست رجمنت هزاره منصوب شد که حق این منصب و سمت را به خوبی ادا کرد. او سردار با اراده و لایقی بود و با رشادت و ایمان انجام وظیفه میکرد، مردی بود قومدوست که در راه ترقی و تعالی آنها از هیچ کوششی دریغ نمیکرد و یک بار با یک میجر انگلیسی به زد و خورد پرداخت.<sup>۱</sup>

کپتان علیدوستخان که مرد نظامی بود و از عالَم نیرنگ و فریب آگاهی نداشت، به اغوای محمّد نادر پادشاه وقت افغانستان، از مقام خویش چشم پوشید و به کـابل رفت و ستاره اقبال رجمنت هزاره از همینجا رو به افول نهاد.

بعد از علی دوستخان صوبیدار میجر خدای دادخان که سردار دلاوری بود به سرپرستی رجمنت هزاره منصوب شد. آخرین افسر در این پست صوبیدار میجر رحمت الله خان بود. رحمت الله خان مذکور که از مردان محترم و نیک نامی بود، بعد از فروپاشی رجمنت هزاره، به کار شخصی روی آورد و در آخر معدن ذغال سنگی خریداری نمود و به استخراج آن پرداخت و روزگارش رونق گرفت و به شکرانه آن موهبت، قسمتی از مخارج «امام باره بارنس رود» را تقبل نمود.<sup>۲</sup>

## دسيسه ناجوانمردانه

من از بعضی نقشهها و نیرنگهای شیطانی نادرخان و برادران او نسبت به هزارههای افغانستان کم و بیش اطلاع داشتم، امّا تا این اواخر نمیدانستم که او حتی برای فروپاشی قدرت هزارههای پاکستان نیز دسیسه ماهرانهای به کار برده است.

نادرخان در زمان امیر امانالله در ظاهر به عنوان وزیر مختار افغانستان به اروپا فرستاده شد، امّا درواقع تبعید گردید. نادر با عدهای از اعضای خانواده و دوستانش از طریق هند، عازم اروپا گردید. در همین سفر، کپتان علی دوستخان رئیس رجمنت هزاره به خاطر عرق و حمیت وطن داری از او به گرمی پذیرایی کرد و برای فردفرد خانوادهاش لباس خرید و آنچه از وسایل سفر کم داشت فراهم ساخته و با احترام فراوان تا بمبئی بدرقه کرد. نادر هنگام خداحافظی گفت: علی دوستخان کی باشد این خدمت شما را جبران کنم؟

۱. همان. ۲۰۰۰ ۲. همان، ص ۸. ۳. این سخن را مرحوم فرقه مشر علیدوستخان بارها در مجالس با دوستانش صحبت کرده و از بیوفایی آل یحیی شکایت نموده است. چند سال بعد که نادرخان به سلطنت رسید، کپتان علی دوست خان را در کابل دعوت کرد و در ظاهر بسیار گرم گرفت، به اصطلاح خدمتش را جبران کرد، او را به رتبه فرقه مشری (ژنرالی) سرافراز ساخت! ژنرالی که حتی یک نفر نظامی زیر فرمان نداشت. علی دوست خان که مرد صادق و پاک طینت بود، همه را مثل خود پاک و صادق می دانست، فکر می کرد پست و مقامی دارد، بدون این که بداند درواقع در کابل تحت نظر است. او دیگر نه روی بازگشت به هند داشت و نه قدرتی در کابل. نادرخان در حقیقت با یک تیر چند نشان زد. هم رجمنت هزاره را از وجود یک نفر نظامی شجاع محروم ساخت و هم صداقت و وفاداری این گروه نظامی را زیر سؤال برد و هم منت مفتی بالای علی دوست خان نهاد. نادر بعد از تجرید علی دوست خان، نقشه بعدی مفتی بالای علی دوست خان نهاد. نادر بعد از تجرید علی دوست خان، نقشه بعدی کویش را که همانا فروپاشی رجمنت هزاره و یا اختلاف افکنی در میان افراد آن باشد به مرحله اجرا گذاشت و آن این بود که در سال ۱۹۳۱ م. شرحی به انگلیسی ها نوشت که تمام هزاره ها غیر از هزاره ارزگانی رعایای ما هستند و شما حق ندارید آنان را در ار تش استخدام کنید. موافقت کپتان علی دوست خان را نیز جلب کرد و به او گفته بود که اگر نظامیان هزاره به افغانستان بیایند به مقامات بالاتری آنها را استخدام خواهم کرد.<sup>۱</sup>

فراموش نکنیم که نادر یکی از سرسپردگان انگلیس بود و انگلیسی ها نمی خواستند با بی اعتنایی به این نامه نوکری چون نادر را از خود برنجانند به خصوص که امضای علی دوستخان نیز در آن نامه دیده می شد. لذا آنان تصمیم گرفتند که نظامیان هزاره را در بخش های مختلف ارتش تقسیم کنند تا زبان نادرخان بسته شود، هزاره ها قبول نکردند که در نتیجه رجمنت هزاره در سال ۱۹۳۴ م. از هم فرو پاشید. در حالی که از رشادت و دلاوری های سرداران و سربازان جانباز و نامورشان همه جا به هر زبان گفت وگو و تمجید می شد.

نادرخان مطمئن بود که با ارسال چنین نامهای اگر فوج هزاره از هم نپاشد لااقل صداقت و وفاداری آنها زیر سؤال خواهد رفت و از طرف دیگر در میان افراد آن دودستگی به وجود خواهد آمد. یک بار دیگر به آن نامه دقت کنید که چگونه ماهرانه قصد اختلافافکنی در میان هزاره را داشته و آنها را به دو دسته تقسیم کرده است، هزارههای افغانی و هزارههای ارزگانی!

ا. تاريخچه و خاطرات قوم هزاره پاكستان، ص ۱۰.

خدمات هزاره ها به کشور پاکستان تاکنون هند و پاکستان سه بار جنگیده اند و در هر بار جوانان غیور و شجاع و مسلمان و میهن پرست هزاره، با رشادت و فداکاری زیاد از پاکستان دفاع کرده اند و شهدای بزرگی تقدیم داشته اند. رشادت و نبوغ جنرال موسی خان در جنگ ۱۹۶۵ م. هرگز از سینه تاریخ محو نخواهد شد، چنان چه فداکاری و رشادت های خلبان شهید صمد علی و دیگر سربازان هرزاره در جنگ ۱۹۷۱ فراموش نمی شود. جهاد و رشادت حاجناصر علی در کشمیر باعث غرور و افتخار هر آزاده و میهن پرست پاکستانی خواهد بود.

حاج ناصرعلیخان مردی بود مسلمان، شجاع و میهنپرست، او در جهاد کشمیر رشادت کمنظیری از خود نشان داد و به غازی کشمیر شهرت یافت.

مرحوم حاج سلیمان کویته ای در باب هشتم از کتابش در این باره می نویسد: «در زمان حیات پدر و برادر جنرال موسی خان بود که هندوستان و پاکستان از هم مجزا گردید، ناگفته نماند که در این موقع جنرال موسی خان به درجهٔ لفتنت کرنل مفتخر بود، حکومت جدید هندوستان به منظور سوء استفاده از این تقسیم به غصب بهترین جاهای کشمیر جنت نظیر اقدام نمود و عده ای داو طلب مقابله با غاصبان کشمیر شدند، ولی جمعی سود طلب که مایه ننگ ملّت غیور پاکستان بودند به عنوان داو طلب جنگ اسلحه و مهمات میگرفتند و به جایی این که این اسلحه را به قلب دشمن فرو نشانند، آن چه به دست آورده بودند می فروختند و در خلوت به عیش و عشرت صرف میکردند. این است که قلم از نگاشتن شرح بیشتر در این باره شرم میکند و خامه کُند نتوانستند این خواری و نابسامانی را تحمل کنند، از جمله حاجی ناصرعلی داماد رشید و ارزنده کپتان علی دوست خان بود که قد علم نمود و دستهٔ از جان بازان هزاره را تشکیل داد که داو طلبانه، پیشتاز مبارزه میدان کشمیر شدند و آن میان در این باره از می می کند و این را م کرشیدند تا جامه فتح و افتخار نظامی را پوشیدند.

حکومت وقت، چون این دلاوری ها را بدید، دگرباره رجمنت هزاره پانیر را تجهیز به مدد برادران ازجانگذشته خود فرستاد که در کشمیر شب و روز بی پروا می جنگیدند و برخی شربت شهادت نوشیدند و معدودی به اسارت رفتند، زیرا؛ هزاره از میان جنگ برنمی گردد و به قول معروف: آن نه من باشم که روز جنگ بینی پشت من آن منم کاندر میان خاک و خون بینی سری ولی در پایان، در زمان لیاقت علیخان نخستوزیر وقت پاکستان صلح عارضی های خون سربازان رشید هزاره و ازجانگذشتگان مبارزه کشمیر برگزار شد. در این ایام حاجی ناصرعلیخان که روحش شاد باد، غازی کشمیر شد و خدمتگزاری اش برای قوم هزاره از چشم ملّت حقشناس پاکستان پوشیده نیست. پس از گذشت این ایام تاریک، ملّت نجیب هزاره هر یک در گوشهای و بیشتر در کویته آبرومندانه به کسب حلال مشغول شدند و با مناعت طبعی که درخور این قوم شریف است، چرخ زندگی را به گردش درآوردند، به طوری که هر یک نمونه و مظهر ایمان و درستکاری می باشند.<sup>۱</sup>

و همو در باب نهم از کتابش درباره افسران هزاره در ارتش پاکستان می نویسد: «عدهای از جوانان غیور هزاره نیز مقاماتی را احراز کردهاند و با علاقهمندی، حیات و ریشه جان خویش را در راه وفاداری به قشون پاکستان و خدمات کشوری به وثیقه سپردهاند که باعث افتخار هر پاکستانی است، از جمله یکی از افسران هزاره به نام کپتن صمدعلی بود که در پاکستان شرقی و دیگری نیز به نام «فلایت لفتنت صمدعلی چنگیزی» (ستاره جرأت) در پاکستان غربی در راه انجام وظیفه در سنه ۱۹۷۱ م. شربت شهادت نوشیدند.

این افسران بنا بر مصداق:

هرگز نمیرد آنکه دلش زنده شد به عشق شبت است بسر جسریده عالَم دوام ما

افسرانی بودند که عاشق وطنشان پاکستان بودند تا ابد نام نیکشان در صفحه خاطرات افتخارات این کشور ثبت و به یادگار خواهد ماند. علاوه بر ایس دو افسر شهید، افسرانی رشیدی به نامهای الحاج کرنل برکتعلی و لفتنت کرنل شیرمحمدخان، گروپ شربتعلی چنگیزی، میجر نیاز علیخان، میجر محمد علیخان، میجر علی محمدخان، میجر خادمحسین چنگیزی، میجر نادر علی، کپتین داودخان، کپتین علی رضاخان، دوست محمدخان، لفتنت محمد یونس خان، شوکت علیخان، عنایت علیخان، سکندرعلیخان در حال حاضر (سال ۱۹۷۲ م.) در قشون پاکستان خدمت میکنند و آقایان: محمدعلیخان استنت کمشنر، کاظم میجر محکمه روزگار، عبدالهادی، داکتر صمدعلی چنگیزی، پروفسور دادمیدیکل کالج کراچی، محمدحسنخان

۱. همان، صص ۱۷\_۱۸.

افسر، حاجی مرادعلی خان آگاونش افسر بلدیه کویته، حمایت الله خان محکمه زراعت، خدای نذرخان قمبری، داکتر محمّدحسین چنگیزی، داکتر علی مددخان، فداعلی خان ناصر علی خان، مظفر علی خان، محمّداصغر خان تیکستائل انجینر، صادق علی خان انجینر، خدادادخان انجینر، محمّدعلی خان لیکچرار، ناصر علی خان لیکچرار، علی حسین خان استنت دائر کر، محمّدرضاخان، داکتر محمّدموسی خان، داکتر احمدعلی خان، داکتر غلام حسین خان، داکتر محمّداسماعیل خان، تساج محمّدخان لیکچرار، فساطمه خانم چنگیزی، نادر علی خان، داکتر اسماعیل خان، سردار خیر محمّدخان دی ایس پی پولیس که هر یک عهدهدار منصب و شغلی در لباس سیویل می باشند که ریشه جان خود را با پاکستان سربازی و جان فشانی کرده و خواهند کرد، من (حاج سلیمان) به نام فردی از افراد هزاره از خدمتگزاری و جان فشانی این برادران محبوب قدردانی و تجلیل میکنم و آنها را بزرگ می دانم.<sup>۱</sup>

جنرال محمّد موسی خان جنرال موسی خان بی شک یکی از محبوب ترین چهره های نظامی پاکستان بود، که در سایه تلاش، کوشش، ابتکار و خلاقیت و خدمات صادقانه از سربازی به بالاترین رتبه نظامی رسید و پیروزی های بزرگ و درخشانی به دست آورد، مخصوصاً در دومین جنگ هند و پاکستان در سال ۱۹۶۵ م. به پیروزی های عظیمی نائل شد و در حقیقت پاکستان را از خطری که در کمینش بود نجات داد و اگر در جنگ سال ۱۹۷۱ میلادی او بازنشسته نشده بود، به احتمال قوی پاکستان شکست نمی خورد.

حاج سلیمان کویته می نویسد: «این مرد بزرگ در سال ۱۹۳۳ میلادی برای گذراندن دورهٔ دانشکده افسری (اکیدیمی) به دیره دون اعزام گردید، با جدیت و پشتکار عجیب این دوره را با موفقیت به پایان رسانید و به درجهٔ سیکند لفتنت مفتخر گردید و چون شایستگی احراز مقامات عالی تری را داشت، بعداً مدارج ترقی را با ذکاوت و کاردانی طی نمود و در سال ۱۹۵۸، به درجهٔ کماندر انچیف ارتقاء یافت تا اینکه در سال ۱۹۶۵ قشون هندوستان به طور غافل گیرانه قسمتی از لاهور و پاکستان غربی را مورد هجوم قرار داد. در چنین موقعیّت بس دشوار این جنرال ورزیده و شریف بود که جانانه

۱. همان، صص ۱۸–۱۹.

به دفاع پرداخت و سپس با حمله سریع جواب دندان شکن به مهاجمین داد و با وجودی که ارتش هند ۶۰۰ تانک و نیروی زمینی معادل پنجبرابر وارد معرکه نموده بود در مقابل فنون جنگی و ورزیدگی جنرال موسی خان کاری از پیش نبرد، عاجز و درمانده عقب نشست و آمادگی خویش را برای معاهده تاشقند (تاشکند) اعلام داشت. این غلبه و سربلندی ارتش مرهون تدابیر و کاردانی افسر کاردان و دلیری به نام جنرال موسی خان فرزند رشید صوبدار یزدان خش بود که باید در برابر دلاوری ها و جانبازی های او سر تعظیم فرود آورد، ملّت حق شناس پاکستان نمی تواند زحمات این افسر بزرگوار را فراموش کند».<sup>۱</sup>

شرح پیروزی های جنرال موسی را در سال ۱۹۶۵، روزنامه های پاکستان به تفصیل نوشتهاند و خود او نیز خاطرات خویش و شرح آن جنگ ها را در دو کتاب به زبان انگلیسی به رشته تحریر درآورده است، امید است این کتاب ها به زبان فارسی ترجمه شوند.

جنرال موسی بدون شک مرد بزرگ و خودساختهای بود، که در سایه نبوغ نظامی و سعی و کوشش افتخارات بسیار کسب نمود و مدال های زیادی به دست آورد و تاکنون در ارتش پاکستان از او به خوبی یاد میشود. او مردی بود مذهبی و پایبند به مسائل اسلامی، از قراری که گفته میشود او هرگز به دنبال عیاشی نرفت، و لب به شراب نزد و نمازش ترک نشد. رشوهستانی که به صورت یک بیماری در میان مأمورین دولت پاکستان درآمده است، او هرگز به این فساد آلوده نشد.

جنرال موسی خان مدتی فرماندار کل پاکستان غربی بود و در اواخر عمر چندسالی در پست گورنری (استانداری) ایالت بلوچستان ایفای وظیفه نمود و در این پست بود که داعی حق را لبیک گفت و از سوی مقامات کشوری و لشکری پاکستان با شکوه تمام تشییع شد که در نوع خود کمنظیر بود.

**قدردانی از خدمات هزارهها** از حق نباید گذشت که دولت پاکستان نیز بالمقابل از خدمات هزارهها قدردانی نموده است. درب مراکز آموزشی و پستهای دولتی به روی این مردم باز است، تبعیضی وجود ندارد، در رادیو کویته سهمی برای فارسیزبانان داده شده است.

۱. همان، صص ۱۵\_۲۴.

مرحوم حاج سلیمان کویته، رونوشت نامهای را نقل میکند که از سوی حکومت وقت پاکستان در بدل خدمات هزاره ها مزایایی به این مردم قائل شده است او مینویسد: «به طوری که در سابق تلویحاً تذکر داده شده است، قوم هزاره متجاوز از یکصد سال است که در این نواحی به آقایی زندگی میکنند. حکومت پاکستان هم با دستور صریح جناب فیلدمارشال محمّدایوبخان صدر سابق حکومت پاکستان و شهید ملکامیر محمّدخان کالایاغ گونر مغربی پاکستان رفاه حال ما را در نظر گرفت و فرمان نامهای در تاریخ دهم ماه می ۱۹۶۲ م. به شماره 52/[Soi] No: F. 22 .F.I

اصل این نامه به زبان انگلیسی است که حاج سلیمان مرحوم اصل انگلیسی آن را با ترجمه فارسیاش در کتاب خویش آورده است. در این نامه برای اقوام هزاره، درّانی، یوسفزایی و غلزایی، تسهیلات لازمه در شئون اجتماعی آن ها قائل شده است. علاقهمندان به کتاب تاریخچه و خاطرات قوم هزاره پاکستان مراجعه فرمایند.

## رجال و مشاهیر امروز هزاره فهرستی که در ذیل ملاحظه می فرمایید اسامی عده محدودی از چهره های معروف هزاره است (و چون اطلاعات من از رجال نامی این قوم، مخصوصاً از هنرمندان و ورزشکارانشان اندک است، اگر اشتباهی در این فهرست مشاهده شد، امید عفو دارم)

مارشال نیروی هوایی شربت علیخان چنگیزی، طالب حسین سابق وزیر ایالتی بلوچستان، برگیدیر خادم شخصیت معروف نظامی، غلام علی حیدری صدر تنظیم نسل نو هزاره، حجتالاسلام یعقوبعلی توسلی امام جمعه و پیشوای روحانی و مؤلف رسالات مذهبی، حجتالاسلام شیخعلی جمعه اسدی پیشوای مذهبی، حجتالاسلام رفیعی مدرس علوم اسلامی، حاج محمّدمیر سابق دبیر کل تحریک نفاذ فقه جعفری، حاج رضا بنیادی دبیر فعلی تحریک نفاذ فقه جعفری در کویته بلوچستان، حاج سیدحسین رئیس شیعه کنفرانس، حاج فضل، حاج غلام علی ید بیضا صدر مرکز بهبود و فلاح قوم هزاره، لیاقت حسین وکیل، مصباح علم فیلسوف و استاد دانشگاه، کپتان سلطان علیخان، قیوم علی چنگیزی فوتبالیست معروف و محبوب، محمّد طاهر رهبر ترقی خواهان هزاره، جواد ایثار یکی از مسئوولین تنظیم نسل نو، نور محمّد صراف وزیر ایالتی، نادرعلی جعفری، سردار آصفخان، حیدرعلی جاغوری مورخ، کپتان گل محمّدخان، میجر نادرعلی هزاره، سردار سعادتخان، محمّدعلی اختیار شاعر، یعقوبعلی انیس شاعر، حجتالاسلام عبدالصمد اکبری جاغوری مدرس علوم اسلامی، حجتالاسلام اکبری معروف به اکبری کوچک مدرس علوم عربی، تکهدار حاج غلامعلی، سید باقرشاه تکهدار، محمّدعلی گلزاری مورخ، اسحاق حسین یاد صدر سازمان دانشجویان امامیه، قیادتعلی سرپرست انجمن دانشجویان امامیه.

و امّا از صنف بانوان: دکتر فاطمه چنگیزی بانوی دانشمند و نامدار خواهر شربت علیخان چنگیزی، زیبالنساءبیگم دختر سلطان علیخان هزاره کویته این خانم که تحصیلات خویش را در دانشگاه تهران به پایان رسانده است، کتابی در ۵۶۹صفحه در مورد آثار قلمیخان آرزو نوشته است و نسخهای از آن در دانشکده ادبیات دانشگاه تهران موجود است.

امًا از رجالی که رخ در نقاب خاک کشیده و نام نیکشان تاکنون در خاطره ها باقی مانده است، این شخصیت ها را می توانم نام ببرم: صوبدار سردار یزدان بخش، سردار عیسی خان، سردار اسحاق خان؛ وی زمانی گورنر کویته بلوچستان بود، حاج سلیمان مؤلف تاریخچه و خاطرات قوم هزاره پاکستان، حاج برات که به راستی از مردان نیکوکار و خیراندیش بود و از کمک در حق در ماندگان و بیچارگان از هیچ مساعدت دریغ نمی ورزید، اسماعیل مایلو جوان مرد شجاع که وقتی از زیان های خانمانسوز و مواد مخدر آگاه شد به مبارزه بر ضد این ماده مهلک پرداخت و یک بیمارستان پرداخت، خدای نظرخان قنبری از مردان وارسته و تاریخ دان و باحساس، قربان انکل پرداخت، خدای نظرخان قنبری از مردان وارسته و تاریخ دان و بااحساس، قربان انکل مانند مرحوم عندلیب به چندین زبان زنده دنیا از جمله زبان چینی آشنایی کامل داشت، نادرعلی نجفی شاعر، حسن پولادی که به چند زبان آشنا بود و کتابی به زبان انگلیسی در تاریخ هزاره ها نوشته است، حجتالاسلام عبدالرحیم رحیمیان کتابی د فقه (در مورد ارث) نوشته است.

محمّدامیر شاعر فارسی کوی کویته یکی از شعرای فارسی گوی هزاره کویته، مرحوم امیرمحمّد «امیر» فرزند صوبدار حسن علیخان بودکه در سال ۱۹۳۰م. در شهر کویته قدم به جهان هستی نهاد. مرحوم امیر دارای طبع روان، احساس پاک و اندیشهٔ تابناک بوده، درست زمانی که شـجره افکارش داشت به میوه می نشست در سال ۱۹۷۲ داعی حق را لبیک گفت.<sup>۱</sup> او شاعری بود دلسوخته و نازک خیال که نتیجه افکار خویش را در قالب شعر در خدمت مردمش درآورده است و برخلاف شعرای ماقبل خویش، درباره مدح و منقبت و موضوعات وهم انگیز، هم خویش را مصروف نکرده و بیشتر به مسائل اجتماعی پرداخته است و از افکار اقبال لاهوری متأثر بوده است. مجموعهای از اشعار او به نام «کأس الکرام» در زمان حیاتش در کویته به چاپ رسیده است، به قطع جیبی در ۱۸۶ صفحه در چهار فصل عمده. در این مجموعه اشعار رنگارنگ را با اوزان مختلف و در موضوعات نیچه، اسپینوزا، روسو، هگل و تولستوی یاد شده است و معلوم می شود شاعر با افکار آنان تا حدودی آشنا بوده است. نمونهای از اشعار «میر».

| مکن دوری ببین روی خدا را    | بگو از من صبا آن بیوفا را   |
|-----------------------------|-----------------------------|
| ترا سـوگند بـر شـاه شـهيدان | ترا سـوگند بـر گـور غـريبان |
| نگارا دانه الفت بکاریم      | بیا تا ما مراد دل برآریم    |
| چنین هم عاشقان کردند کاری   | در این گیتی بسماند یادگاری  |

غــم جــانان بــه دل آن در نـهان بِـه یکـی پـاس از حــیات جـاودان بِـه همی دانم که این زشت است و آن بِـه یکـی نــادر عــمل آن در جـهان بِـه گــذشتن از هــمه ســود و زیـان بِـه

به عشق آن در مدام آتش به جان بِه تـــپيدن، ســوختن، در عشــق يــارى حيات، عجز و خوارى، مـرگ و عـزت بــه گــور تــيره خـواهـى رفت آخـر ز ســوز و ســاز عشـق آمـوختم مـن

دل غـــمدیدهٔ مسکــین نــدا کـرد که این دنیای دون با مـا چـه ها کـرد نیامد چـون ز دست خـویش کـاری زدم بر سـر کـه مـعذورم خـدا کـرد مـــرید هــــمت آن مـــیگسارم که هر جا رفت یک محشر به پا کرد

در مدح امام حسین سرور آزادگان گوید: رفتم بـه خـواب دوش بـه مـیدان کـربلاء نگـریستم بــه حــال ســلیمان کــربلاء

یعقوب علی انیس، مجله اوگل، شماره ۴، مورخ ۱۹۸۹ م.

. •

۱. بمها = بمبها. ۲. ايتم = بمب اتمي.

عشق است منزل دل و دل محرم وفاست گویند سوز عشق تجلی لا اله است بیعشق هیر ثیواب نگارنده ریاست آری گیناه عشق ثیواب ثوابهاست دلبر چو ساختند تو دلدار ساختی

مطرب مزن رباب که مـاه مـحرم است ساقی مده شراب کـه مـاه مـحرم است درس وفـا بگـير تـو از پـور مـصطفی ای دل مرو به خواب که ماه محرم است

به راه عشق رفتن ناروا نیست به راه عشق سر دادن ریا نیست نخواهد آدمی را کس خدا گفت ولیکسن از خدا آدم جدا نیست

دلا رســــم وفـــا فــهمیدنی هست بسا رنگ و جـفا هـم دیـدنی هست هــزاران داغ دل یک آرزو ســاخت از این گلشن همین یک چیدنی هست □

کی میگوید که دل جای خدا نیست کی میگوید اشر آن در دعا نیست جـــرا بـــیگانهای از شــوق ای دل به شوق اندر بگو آخر چـهها نیست

سوز دل درون و چاک گریبانم آرزوست ای بیخبر طریق شهیدانم آرزوست من نیعره زیر سایه شمشیر میکشم جاه و جلال و شیوه مردانم آرزوست گفتند لرزه میکند از بیم ما جهان گفتم هنوز قوت یزدانم آرزوست

جهان کیشت غم دل حـاصل مـاست نخــداونـدا هـمین دل مـنزل مـاست هـــوای تـــند را چـادر بسـازیم نکـه پــهنای بـیابان مـحفل مـاست<sup>۱</sup>

۲. گزیدهای از مجموعهٔ کأس الکرام، چاپ کویته.

خدای بزرگ و مهربان را سپاسگزارم که توفیق عنایت فرمود تا جلد دوّم «پژوهشی در تاریخ هزارهها» را به پایان برسانم و باز از پیشگاه آن ذات بی همتا تمنا دارم که در اتمام بقیه مجلداتی که در نظر است لطف و توفیق خویش را از من دریغ نفرماید. خدایا به همهٔ کسانی که در راه توسعه دانش و آگاهی و بیداری مردم زحمت میکشند و تلاش میکنند توفیق عنایت فرما! آمین یارب العالمین. ربنا اغفرلی و لوالدی و للمؤمنین یوم یقوم الحساب.

> مشهد مقدس یزدانی «حاجکاظم» ۱۳۷۲/۶/۱۳ شمسی

پايان

فهرست منابع و مأخذ

.

تاريخ قومس، عبدالرفيع حقيقت، ايران، ١٣۶٢. تاريخ گزيده، حمدالله مستوفي، تصحيح نوايي، تهران، ١٣٣٩. تاريخ گيتي گشا، ميرزامحمّدصادق موسوي، چاپ دوم. تاريخ مبارك غازاني، رشيدالدين فضل الله، انگلستان، ١٩۴٠ م. تاريخ مختصر جهان، نوشته: هفت تن از نويسندگان. تاريخ مختصر قوم هزاره و نزاد آن.ها، او تاد العجم، تايپشده ۱۹۷۵ م. تاريخ مزار شريف، حافظ نو رمحمد كهگدايي، كابل، ١٣٢٣. تاريخ مظفرشاه هجهاني، يوسف ميرك سندهي، تصحيح راشدي، سند ۱۹۶۲ م. تاريخ مغول در ايران، برتولد اشپولر، ترجمه: ميرآفتاب، تهران، ١٣٥١. تاريخ مغول، عباس اقبال آشتياني، تهران، ١٣۴٧. تاريخ مغصل اسلام، حسين عمادزاده اصفهاني. تاريخ ملى هزاره، تيمور خانف، ترجمه: عزيز طغيان، كويته، ١٩٨٠ م. تاریخ منتظم ناصری، محمّد حسن خان مراغهای تهران، ۱۳۰۰ ه.ق. تاريخنامه هرات، سيف الدين محمّد هروي، كلكته، ١٩۴٣ م. تاريخ نوين هزاره، محمّد عيسي غرجستاني، كويته، ١٩٨٨ م. تاريخ و حكايات حكمرانان افغان و بخارا، عبدالكريم بخارايي، اسلامبول ۱۲۴۶ ه. تاريخ يميني، ابواشرف ناصح جردقاني، به كوشش: دكتر جعفر شعار، تهران، ١٣٤٥. تازه نوای معارک، عطامحمد شکارپوری، کراچی ۱۹۵۹ م. تتمه البيان في تاريخ افغان، منسوب به سيدجمالالدين افغاني، مصر. تحف اهل بخارا، ميرزا سراجالدين بخارايي، چاپ بخارا. تحفة الكرام، ميرعليشير قانع تتوى، سند، ١٩٧١ م. تذكرة الابرار و الاشرار، آخوند درويزه، پيشاور، ١٣٠٩. تذكرة الشعراي دولت شاه سمر قندي، تهران، ١٣٣٧. تذكرة مقيم خاني، محمّد يوسف شبر غاني، خطي، محفوظ در كتابخانه دانشگاه تهران. تذكرة ميخانه، ملاعبدالنبي فخرزماني قزويني، تهران، ١٣۴٠. نذكرة همايون و اكبر، بايزيد بيات، تصحيح هدايت حسين، كلكته، ١٩١۴ م. ترجمه كامل ابن اثير. ترجمه مفاتيح العلوم خوارزمي. ترخاننامه، سيدمحمّد تتوى، تصحيح حسامالدين راشدى، سند، ١٩٧١ م. تركستان، مختاربكر، ترجمه: سيد عليزاده، لاهور، ١٩٧٢ م. تركستان نامه، بارتولد، ترجمه: كريم كشاورز، تهران، ١٣۶۴. تمدن ايراني، مستشرقين غربي، ترجمه: عيسى بهنام، تهران، ١٣۴۶. تواريخ خورشيد جهان، شير محمّد ابراهيمزي، لاهور.

م.

۰.

## جرايد و مجلات مورد استناد

789 آشور / آشوريان ۲۶، ۱۰۰ آصف الدوله ۵۲۸، ۵۲۹، ۵۳۰، ۵۳۱، ۵۳۷ آقچه ۲۰۹ آقزرات ۱۹۷ آققوينلو ١٢٩، ١٢٩ آكادمي مسكو ١٠٠ آکنر، شيرين ۴۸۹ آگر، ۳۴۱ آگهی هروی ۴۱۴ آل ابوسفيان ۶۵ آل بايانجور ١٨١ آلبتكين ٨٨، ١٧٨ آلتای ۲۰۸ آلتایی، شمس الدین گون ۲۲ آل عباس ۶۴، ۶۴ آل عمرو بن ليث ١۶٧ آل فريغون ۹۱، ۱۶۷ آل کرت ۱۱۲ آلمان ۲۷ آل مظفر ۲۶۳ آل يحيى ۶۳۱ آمل ۸۴، ۶۰۷، ۶۰۸ آمو ۴۴۲ آهنگران ۲۰۳

آسیای میانه ۲۲، ۴۰، ۹۰، ۹۳، ۱۰۰، ۱۰۳، ۱۰۸،

آب خورک ۲۵۴ آبخيز بلخ (بلخاب) ١۶۴ آتسز (آتسيز)بن قطب الدين محمد ٩٢ آتن ۴۲۶ آتيلا ۲۴، ۱۳۶ آثار البلاد و اخبار العباد ۲۰۳،۲۴ أثار الشيعة الامامية ۶۲۳ آخوند خراسانی ۲۰۵ آخوند درويزه ۶۲۸ أداب الحرب و الشجاعة 18٨ آدمک، لودویک ۴۸۴ آدس آبابا ۲۰۸ آذربایجان ۲۶، ۳۷، ۱۱۲، ۱۸۴، ۲۹۳، ۴۹۴ آذربایجان پس از تاریخ و پیش از آن ۳۷ آذرنگ، عبدالحسين ۲۰، ۳۶۹ آذری، علی ۵۹۱ آرال (دریاچه) ۲۰، ۴۵، ۹۳، ۱۰۹، ۱۳۸ آرژانتین ۲۰۷ آریانا (مجله) ۵۱، ۵۵، ۱۵۲، ۱۵۲، ۱۸۷، ۲۲۸، ۲۵۵. YOT, AOT, 997 أزادافغانستان ۲۳۳، ۲۴۷ آسیا ۱۰۵، ۱۰۶، ۱۰۷، ۱۱۵، ۱۱۹، ۱۲۰، ۱۳۶، TVI, V·T, PAT, 777, 777, 107, 1VT آسیای صغیر ۲۶، ۴۰، ۴۶، ۱۳۰ آسیای مرکزی ۲۱، ۲۲، ۲۳، ۲۴، ۱۲۱، ۲۰۰. 1.7. 7.1

نمايه

ابوالفرج اصفهاني ٧٠ ابوالفضل دكني ٣٥٠، ٣٧٠ ابوالفضل علامي دكني ٣٧٣ ابوالقاسم محمّد ابن حوقل بغدادي ١۶٧ ابوالقاسم هندو ۱۴۵ ابوالكرام فراهي ۲۱۴ ابوتراب بهادر ۲۹۷ ابوحاتم بستي ۲۰۴ ابوخالد کابلی ۱۶۲، ۱۶۲ ابوريحان بيروني ۲۴، ۸۹، ۱۰۷، ۱۷۸، ۱۷۹ ابوزيد بلخي ۲۴، ۲۵ ابوزيد حكيم ۲۴ ابوسعيد ١١١، ٢٦٣، ٢٧٨ ابوعبدالله حمزه اصفهاني ۶۲ ابوعبدالله محمّد خوارزمي ١۶٧ ابوغون ۷۱ ابومحمد بديع بلخي ١۶٨ ابومحمد عبدالله هزاره، قاضى ٣۶۶ أبومسلم خراساني ۶۴، ۶۵، ۶۶، ۶۹، ۷۰، ۷۱ 41 .VO ابومنذر اسد بن عبدالله قسري ۵۸ ابونصر الياس الصوفي البامنجي ١٩۴ ابونصر يارسا ۴۱۴ ابونصر عتبی ۱۶۹، ۲۳۷، ۲۳۸ ابيورد ۲۴، ۴۲۷ اتابکان آذر مامجان ۹۳ اتابكان فارس ۹۳ اتايي بلخي ۴۱۴ اتر کامه ۵۹۷ اتنوگرافی هزارهها ۲۸۲ اجرستان ۴۴، ۵۱، ۸۱، ۱۸۹، ۱۹۷، ۲۰۲ احديان (يكتاير ستان) ۳۵۸ احسن التقاسيم في معرفة الاقـاليم ١٩٧، ١٩٣، 119

آيتي، عبدالمحمد ١٨٠ آسلند ۲۰۷ آينده (مجله) ۵۶۹ آیین اکبری ۱۵۲، ۲۶۴، ۳۲۸، ۳۷۰، ۳۷۲، ۳۷۳ آیین دوستی و مردمداری ۶۲۳ أبُت آباد ۲۶۶ أبُت، جيمز ۲۶۶ ابدال بلخي ۴۱۴ ابراهيمخان تايمني ٥۴۶ ابراهیمخان هزاره ۴۹۸، ۴۹۴، ۵۰۶، ۵۰۷، ۵۱۷، 017 .09V .070 .0T1 .0T. ابراهيم، ميرزا ٥٥٥ ابقاخان ۱۱۱ ابسناشير ۵۵، ۵۶، ۵۷، ۱،۶۱ ۷۵، ۱۶۳، ۱۶۹، 114 ابن بشار مقدسی ۱۹۳ ابن بطوطه ۱۰۸، ۱۷۰، ۲۸۴، ۲۸۵ ابن حوقل ۱۷۱، ۱۸۲ ابن خر دادبه ۲۴، ۱۶۶ ابن خلدون ۶۱، ۱۷۲ ابن خلکان ۱۶۹، ۱۷۹ ابن سينا ۶۸، ۷۳ ابن صالح ۷۰ ابن علاءالدين ٩٢ ابن يمين شبر غاني ۴۱۳ ابواسحاق اصطخري ١۶٧ ابوالبركه فراهي ۴۱۴ ابوالحسن خلف ۲۴۱ ابوالعباس سفاح ۶۵ ابوالغنائم اسعد بن احمد البامنجي الخطيب 194 ابوالفتح بستي ۲۰۴ ابوالفدا ١٨٠

ارزنهآباد، قریه ۲۵۵، ۲۵۶ ارسلان بلخي ۴۱۴ ارشاد، فر هنگ ۲۰ ارغنداب ۳۶، ۴۲، ۵۱، ۵۲، ۵۳، ۱۵۳، ۱۸۲، ۱۸۷، PAI, 7.7, 0.7, 9V7, ATT ارغنده ۱۶۲، ۱۸۹، ۱۹۲، ۳۷۲ ارغو ن خان ۱۱۱ ارغونيان ٣٠٥، ٣٠٨، ٣١٢، ٢٠٩ ارغونيه ۲۰۵ ارغونيه هزارستان ١٣٢ ارگنەقون ١٣٧، ١٥٩، ١٤٠ ار منستان ۱۰۳ اروپای شرقی ۳۹، ۱۰۰، ۱۰۵، ۱۰۸، ۱۰۹ اروپای غربی ۱۰۰، ۱۰۶ اروپاییان ۱۰۰، ۱۰۶، ۱۰۷، ۱۲۰، ۱۲۲، ۱۳۸، 790 . 7.1 ارومية ٦١٧ ازبکان ۱۳۰، ۳۰۷، ۳۰۸، ۳۱۰، ۳۱۸، ۲۵۵، ۸۶۲, ۷۵۳, ۸۵۳, ۰۶۳, ۱۶۳, ۲۶۳, ۳۶۳ 877, 117, 117, 017, VT7, 177 ازبکان شيباني ۳۰۶ از تکستان ۱۱۹، ۱۳۶، ۴۸۹ ازد، قبيله ٥٩ از عرب تا دیالمه ۶۰، ۶۴ ازولا ۲۰۲ اسپارت ۴۲۶ اسانیا ۳۴۶ اسپينوزا، بنديكت ۶۳۹ استاد قل محمّد شبرغاني ۴۱۵ استانبول ۱۷۸، ۴۱۳، ۴۵۴ استان فارس ۱۵۷ استرآباد (گرگان) ۲۲، ۱۱۱، ۱۱۲، ۱۸۴، ۲۴۰، 1047, 0.7, 9.4, 197, 097, 0.0, 970, 818.8.1

احسن التواريخ ٢١٠، ٢١٢، ٢١٢، ٢۶۶، ٣٠٨، 17, 9.7, . 17, 77, 7 احکام قرآن: ارث مذهب جعفری ۶۲۳ احکام قرآن: ارٹ و ربا ۶۲۳ احمد ابدال چشتی ۴۳۹ احمد بن يعقوب سنجرى ٧٣ احمدخان نورزايي ۴۵۳ احمد دیوانبیگی شیرازی ۵۰۸ احمدشاه ابدالي ۸۹، ۱۵۰، ۲۸۰، ۳۲۵، ۳۴۹، 277, PT7, ·+7, 177, T77, T47, T47, 677, 277, V77, A77, P77, ·07, 007, 499 , 499, 694, 894 احمدشاه زينا بيك ۴۴۷ احمدشاه سدوزایی ۱۳۰، ۱۵۰ احمدشاه مسعود ۲۵۴ احمد يوسف بيگ ٣٢٢ احنف ابن قيس ٥٥ احياء الملوك ٢٨٤, ٣٧۶ ٢٠٠ اخبار ۲۴ اخوان، محمّدعلي ۳۱۱ ادب (مجله) ۲۱۴ اديب هروي، محمّدحسن ۵۹۵، ۵۹۶، ۵۹۷، 814 . 511 ارار تو ۲۲ اراکوزیا ۲۰۵، ۲۰۲، ۲۰۵ ارخوزيا ۲۰۵ اردشير كابلي بن الماجد كابلي ٧٢ اردن ۱۱۹ ارزگان ۲۴، ۸۱، ۱۵۸، ۱۵۹، ۱۶۰، ۱۶۶، ۱۸۶ ۱۸۹، ۱۹۰، ۱۹۷، ۱۹۹، ۲۰۵، ۲۱۲، ۲۱۶، VIT, VVT, AVT, PVT, IAT, TAT, 2.T. TIT, OVT, APT, 7.7 ارزگانی، محمدافضل ۱۵۸، ۲۶۳، ۲۶۶، ۳۱۳، 979, 9.9, 677, 677, P. 8, 978

استرابون ۱۳۸ اصطخری ۱۹۲ استراخان ۱۳۶ اصفهان ۳۶، ۸۰، ۱۰۵، ۱۰۹، ۲۶۳، ۲۶۳، ۴۱۹، استراليا ١٢١، ١٤٧ FT4, 674, AT4, P.9 اسحاق ترک ۶۶ اعظم سیستانی، محمّد ۲۱ اسحاق مغلي ختلاني ٧٩ اعلام المنجد ٢۶۶ اسدين عبدالله ١۶٣، ٢٣١ اعيان الشبعه ۶۷ , ۲۴۷ اسدی طوسی ۱۶۲ اعيان الشيعه قسم الثاني ٢٢۶ اسدی، غلام رضا ۵۹۷ اغوزخان ۱۲۹، ۱۵۹، ۱۶۰ اسعدی، مرتضی ۲۰۳، ۲۴۷ افريقا ١٢٠، ٣٥١ اسفراین ۸۸۵، ۶۰۸ افشار سیستانی، ایرج ۱۶۵، ۲۰۴ اسفزار ۲۹۶، ۲۹۶ افشار، محمود ۵۲۶ اسکندربیگ ترکمان ۳۷۵، ۴۲۰، ۴۲۱ افشاریه / افشاریان ۱۲۹، ۱۳۰ اسکندرشاه سوری ۳۴۳ افضل التواريخ ۶۰۷ اسکندر مقدونی ۴۲، ۹۷، ۱۳۱، ۱۴۴، ۱۴۹، افغانستان انقلابي ۲۵۹، ۴۶۹ 100 افغانستان بعد از اسلام ۵۵، ۵۶، ۵۹ اسلام آباد ۲۶۶ افغانستان بين اليوم و الامس ٢٢٧، ٢٢٧ اسلامخان ۴۴۶ افغانستان در پرتو تاریخ ۳۵، ۴۰، ۵۲، ۲۰۰ اسلامقلعه ۱۱۶ افغانستان در پنج قرن اخیر ۴۳۰ اسلام و آراء و عقاید بشری ۲۷۵ افغانستان در شاهنامه ۱۵۰ اسلامي ندوشن، محمّدعلي ١٠٨ افغانستان در مسیر تاریخ ۳۵، ۳۶، ۴۵، ۶۴، ۸۱، اسلوب جدید در شناسایی تجوید ۶۲۳ 71. 79. 49. 99. 1.4. 0.1. 0.1. 4.1. اسماعیل جوہری ۱۷۰ 101. ·VI. VAI. VOT. ·PT. V.T. +T+. اسماعیل سامانی ۷۶، ۱۴۴ PTY, . + + 1, 1 + +, 1 + 7 اسماعیل صفوی ۳۰۳، ۳۰۹، ۳۲۴، ۳۵۹، ۴۱۰، افغانستان ژورنال (مجله) ۱۴۷ 117, 917, 714 افغانستان شمالی ۴۸۴ اسماعيليان ١٠٥، ١٠٥ افغانستان ماقبل أريايي ها ٢١ اسماعيليه ۷۶، ۸۲، ۸۳، ۱۱۰ افغان نامه ۱۳۲، ۱۵۸، ۵۲۶ اسیموف، ایزاک ۳۲۵ افلاطون ۳۴۵ اشيولر، بر تولد ٩٩، ٢١٤ اقبال، عباس ٧۶ اشکاشم ۱۱۸ اقبال لاهوري ۳۶۴، ۶۳۹ اشکانیان ۲۰۴ اقىال نامە ۳۵۴ اشک خراسان ۱۵۰ اقبالنامه جهانگیری ۷۸، ۱۹۲، ۳۵۵، ۳۵۹ اشکلجه ۷۸ اقتصاد ما ۱۱۷ اشكمش ٢٥٢، ٢٥٣ اقوام مسلمان اتحاد شوروى ۴۸۹

امپراتوری صحرانوردان ۴۱۱ امریکا ۲۳، ۲۰۰، ۱۳۶، ۲۰۷، ۴۰۵ امریکای جنوبی ۲۰۵، ۴۰۵ امريكاي شمالي ١٢٠، ١٥١ امریکای مرکزی ۱۲۰ Ing 3, 87 , 04 Ing 30 , 80 امیرچوپان ۱۸۴، ۲۷۸، ۲۷۷ امیر خان عرب ۴۴۲ امیرخسرو دهلوی ۱۶۴، ۲۳۵ امیری، نورمحمد ۵۹۲ امین احمد رازی ۱۶۵ امين، حفيظالله ۲۶۲ امین ریاحی، محمّد ۴۲۸، ۴۳۰ امین، سیدحسن ۲۴۶ امین عاملی، سیدمحسن ۶۷ امینی هروی ۴۱۴ اميه ابن عبدالله ٥٩ انبار ۶۴ انجمن ادبي جلال آباد ۲۲۷ انجمن ادبي قندهار ۲۲۷ انجمن ادبي كابل ۲۲۷ انجمن ادبي هرات ۲۲۷ انجيل ١٠٧ اندراب ۸۴، ۱۸۱، ۱۸۹ اندونزی ۱۱۹، ۱۲۱، ۲۶۲ انزلخان فوفلزايي ۴۴۲، ۴۴۳، ۴۴۴ انسان الكامل ۳۱۱ انسی قندهاری ۴۱۴ انقراض سلسله صفویه و استیلای افساغنه ۳۷۷، 477 انقلاب خراسان و مجموعه اسناد و مدارک ۵۸۹، 091 انگلستان ۲۴۶، ۴۲۰، ۴۵۳، ۴۵۴، ۲۸۷، ۵۲۶، 011,090,079

اقوام هیتی ۲۶ اقیانوس آرام ۱۰۳، ۱۲۰، ۱۲۱ اکاتگین ۱۷۸ اکہ آباد ۳۴۷ اكبرشاه ۱۴۴، ۱۴۶، ۳۶۴ ١٢٠٠ ، ١٢٢، ١٢٦، ٢٣٨، ٢٢٨، ٢٢٧، ٢٢٩، 50. الاكول (درياچه) ۱۰۹ التنزيل ٣١١ الطريقه الى مناهل نهج البلاغه ۶۲۳ العين ١٧٢ العينين فهمي ١٣٣ الغبیگ بن میرزاسلطان ابوسعید، میرزا ۳۰۶ الغدير ۶۲۳ الفخان غوري ۴۴۶ الفنستن، انريبل ۱۴۵ الفنستن رابرتس، م. ۱۴۴ اللهساي ۱۱۸ المختصر المنقول ١٥٨، ١٥٩، ٢۶٣، ٢۶۶، ۴۲۵، 889 المستعصم بالله ١٠٤، ١١٠ المعجم البلدان ۶۴، ۱۶۸، ۱۹۴، ۲۰۳، ۲۰۶، ۲۱۱ المعجم ما استعجم من اسماء البلاد 18۸ الموت ١٠٥ الناصر لدين الله ١٠٥ النجهخان بن كيوكخان ١٣٧، ١٣٩، ١٤٠ امارات متحده عربي ۱۱۹ امام حسين(ع) ٥٧ امانالله خان ۸۷، ۲۲۶، ۲۲۸، ۴۱۲ امانی بدخشی ۴۱۴ امیرک، بلار ۵۳۵ امپراتوری چین ۴۶ امیراتوری روم شرقی ۱۳۶ امپراتوري سلجوقي ۱۲۹

ايلاقيان ١٧١ ايسلخانيان ٧۶، ١١١، ١١٢، ١٢٣، ١٢٣، ٢٠٩، ٢٠٩، 377 ایلخانیان ایران ۱۱۰، ۱۱۲ اىلكخان ١۶٩ ایل ها، چادر نشینان و طوایف و عشایر ایران ۱۶۵، VVI, VAI, 7.7 ایل ها و طایفه های عشایری خراسان ۴۸۹، ۴۹۶، 119. 491 باباحسن ابدالي ٧٨، ٢٣٥ باباولي ٧٨ بابر / بابریان ۷۷، ۱۲۹، ۱۴۵، ۲۵۱، ۲۷۰، ۳۰۷، ٨٠٣, ٩٠٣, ١١٣, ١١٣, ٧١٣, ٨١٣, ٠٢٣, 177, 777, 777, 777, 777, 077, 777, 777, 077, 777, VTT, ATT, PTT, 707, 707, NOT. . 87, 187, 787, 487, 087, 1VT. 479,477 بابر نامه ۱۲۹، ۱۹۱، ۲۶۱، ۲۶۱، ۳۲۰، ۳۲۳, ۳۲۴ TV. TTV بابل / بابليان ۲۶، ۲۷، ۴۱ باجور ۳۵۷ باختر (بلخ) ۴۰ بادام تو، قریه ۲۵۵ بادغیس ۱۱۶، ۱۸۸، ۳۱۸ بادغيس وينجده ۴۸۱ بارتولد ۲۳۲، ۴۵۵ باركزايي، قوم ۴۳۹ بازار کابل ۱۳۳ بازان ۵۸ بازرگان، مهدی ۵۹۳ باستانی پاریزی، ابراهیم ۱۸۰، ۲۶۳ باطنى بلخي شاكر درەصوفى ۴۱۵ باطنيه ۸۲

انگین، ارین ۲۲ انوري بلخي ١٨٨، ۴١٥ انوشتکين ۹۲ انون ۱۰۹ انيس، يعقوبعلى ۶۳۹ اوبه هرات ۲۵۵ اویانیشاد ۳۳۵ اوتادالعجم ۱۴۶، ۳۲۰، ۵۸۲، ۵۹۴، ۶۰۸، ۶۰۹، 88. . 819 او توکين نويان ۱۰۹ اورخان ۹۹، ۱۰۹، ۱۲۹ اورسل، ارنست ۶۰۸ اورمحمّدخان هزارهسي ۴۵۳ اورنگزیب ۳۶۷، ۳۶۳، ۳۶۴، ۳۶۶ اوزاله ۱۵۲ اوستا ۴۰, ۲۲۸ اوضاع سیاسی و اقتصادی و اجتماعی افغانستان 111 اوکتای قاآن ۱۰۸، ۱۰۹، ۱۱۰ اوگا (مجله) ۶۳۹ أولانباتور ۲۰۸ اولجايتو ٧۶. ١١١ اولغون، ابراهيم ٢١٢ اولین دانشگاه و آخرین پیامبر ۱۲۳ اويغور / اويغورها ١٠٧، ١٣٩، ١۴٠ اويماق ١٢٨، ٢٤٧، ٢٥٠، ٢٥٣، ٢٥٣ اويماق مغول ۱۴۶، ۱۷۳ ايالات متحدة امريكا ۲۴۶ اسک ۲۰۹ ايتاليا ٢٧ ايران در عهد باستان ۲۶، ۱۷۹، ۲۱۹ ايران و قضيه ايران ۵۸۳ ايروان ۴۹۳ ایل ارسلان بن اتسز ۹۲ 017, VTT, PTT, · +7, ++7, 0+7, V+7, X77, ·07, 787, P87, P.4 بدراو ۱۸۹ بدر طرخان بامیانی ۱۶۳ ىدرى اتاباي ۵۵۳ بربرستان ۱۵۳، ۱۵۴، ۱۵۵، ۱۵۶، ۱۵۷، ۱۵۸ برغنه ۲۱۴ بر فک ۸۲، ۱۸۹ برمکیان ۲۳۱ برمودين ١۴۴ برمه ۱۱۹ برناباد ۷۲ برنس، الكساندر ١٥٢ بروئنی ۱۱۹ بروقان ۲۰۶ برهاتگين ۱۷۸ بريون، مارسل ۲۹۰ ئست ۲۹، ۵۶، ۶۳، ۱۱۶، ۱۶۷، ۱۶۸، ۱۷۲، 111. 111. 111. 111. 111. 111. 111. 111. 0.1, 9.1, 111, 111, 787, 787, VVT يستان السماحه ٢٠٤، ٢١٠، ٢١٢، ٢٢٢، ٢٥٤ 407, P87, OV7, 907, 907 بسطام (شاهرود) ۴۹۶ بشار ابنبرد طخاري ۶۲ ىشلنگ ۲۰۴ بشير كابلي ٧٢ بصره ۵۹، ۶۴ بصيراحمد دولت آبادي ۴۶۹ بصير سيستاني، قاضي ٢١٤ بطلميوس ١٥٢، ١٥٣، ١٨٧، ٢٠٢، ٢٢٨ بعثت عاشورا ۶۲۳ بغداد ۴۱، ۸۷، ۱۱۰، ۲۰۱، ۲۱۲، ۴۶۹، ۴۷۰، 8.V. 49T يغلان ٨٢، ١١٧، ١٧٤، ٢٥٣، ٢٥٢، ٢٥٢، ٢٨٩

باغ بابر ۳۲۶ باغ جهانآرا ۴۱۰ باغران ۲۰۴ باغ صدهزاره ۲۰۵ باقربیگ خوشنجی ۴۰۳ بالاحصار كابل ۴۵، ۱۹۲، ۳۳۹، ۳۴۱، ۳۴۷، 101, 107, 107, 197, 101 بالخاش ۴۵ بامداد، مهدی ۲۸۳، ۴۹۴، ۵۱۴، ۵۱۴ بامیان ۲۰۹، ۲۱۶، ۲۱۶ ۳۵۶ بانکوک ۲۰۸ بانه ۶۱۷ بايدوخان ١١١ بایزید انصاری ۳۵۱ بايسنقر ۱۸۱ بجنورد ۴۲۷، ۵۵۵، ۵۸۵، ۶۰۸، ۶۱۳، ۶۱۴ بحار الانوار مجلسي ۶۲۲ بحثى دقيق در متن قرأن ۶۲۳ بحر الأسوار ۴۱۳ يحر الفوايد ٨٢. ١٣٤، ٢٨٢، ٢٥٥، ٤٩٧، ٢٩٨، V.0. . 10. 710. 010. P10. V70. ATO. 979 . OA1 . OA. . OFV . OF9 بحر عرب ۹۳ بحرين ١١٩ بخارا ۵۸، ۶۳، ۶۵، ۷۰، ۷۳، ۸۴، ۱۰۵، ۱۳۰، 017, 197, 114, 114, 714, 014, 474, 499 بخارا دست آورد قرون وسطى ۴۶ بخارايي، عبدالكريم ۴۵۴ بخاری، سیداجل ۱۰۸ بختبار ۹۱ بخشى، معتمدخان ٧٨ سدخشان ۸۲، ۸۴، ۱۱۵، ۱۱۸، ۱۱۹، ۱۸۹، 101, 701, 787, 987, 877, 197, 177,

بنی تمیم ۲۲۶ بغنين ١۶٧، ٢٠٤ بكر، قبيله ٥٩ بنىطولون ١۶١ بگرام ۵۰ بنى عباس ۶۶، ۶۸، ۲۲۵ بوتان ۱۱۹ بلاذری ۶۰، ۸۴، ۱۷۱ بلاروس ۲۷ بو خارست ۲۰۸ بودانيسم ٥٠ ىلتستان ١۴٩ بوداييان ٥٢، ٥٥، ٧١، ٢٠٠، ٢٠٣ بـــلخاب ٧٩، ١۶۴، ١٧٢، ١٨٩، ٢١٥، ٢٥١، T11. 104 بورى بلخي ۴۱۴ بلخي، سيداسماعيل ٧٩، ٢۴٥ بوشنج ۸۴ بلغارستان ۱۰۹، ۱۱۹ بوعلی سیمجور ۸۸ ىلگراد ۲۰۸ بهار (روزنامه) ۵۹۷ بلندكاش ٣٧٣ بهاءالدين محمّد ٩٢ بهبودي، محمّدباقر ۶۲۱ بلوچستان ۳۶، ۴۰، ۴۱، ۸۷، ۱۵۴، ۱۵۷، ۱۵۷، ۳۱۳، 989 بهبودي، محمّدجواد ۶۲۱ بلورستان ۴۵۵ بهبهاني، آيت الله ٥٩٧ بليو، س. و. ۱۴۴، ۱۸۷، ۲۷۵ بهداشت ازدواج از نظر اسلام ۱۲۳ بمبئى ٧٨، ٢٣٨، ٣٧۶، ٥٨٥، ۶٣١ بهرام چوبين ۱۶۸ بناکتی، امیر ۱۰۸ بهرام سقا بلخي ۴۱۴ بند امير ۱۵۶، ۱۹۸ بهرامشاه غزنوی ۹۱، ۲۴۱ بند بربر ۱۵۶ بهزاد کابلی ۲۱۴ بندينير ۱۵۶ بهسود ۲۹، ۵۱، ۸۱، ۱۱۵، ۱۱۶، ۱۱۶، ۱۸۷، ۱۸۹، بند چیل ۱۵۶ · 191, 191, 991, 1·1, · 17, 077, V97, بند ذوالفقار ١٥۶ ·V7, 7V7, 1A7 بند غلامان ۱۵۶ بهكر، سيدمعصوم ۳۷۶ بندقنبر ۱۵۶ بهلول، شيخ محمّدتقي ۶۱۲ نگال ۴۲، ۹۱، ۳۵۸ u بهمنش، احمد ۲۲ بنگش ۳۵۷ بیابان کرکس ۸۴ بنگلادش ۱۱۹ بسیات، بایزید ۲۶۲، ۳۳۸، ۳۳۹، ۳۴۰، ۳۴۲، 777, 177, 777, 777 بنيادخان ٥٠١، ٥٠٢، ٥٠٣، ٥٠٤، ٥٠٥، ٥٠٥، ٥٠۶، بات، کاره ۵۸۳، ۵۸۴، ۵۸۵، ۵۸۷، ۵۸۷، ۵۸۸ V.0. A.0. P.0. .10, 110, 710, 710. 099 110. 110. 170. 170. 170 بنیاد فر هنگ ایران ۳۱۲ بيان التنزيل ٣١١ بیان واقع ۴۳۴ بنی امیه ۵۶، ۵۸، ۶۰، ۶۱، ۶۳، ۶۳، ۶۴، ۶۵، ۶۶، 110 بیانی، شیرین ۱۰۶

پراجناکارا ۵۰ يروان ۱۲۹، ۱۹۵، ۲۶۰ ۲۸۵ يزواک ابتذال ۲۳۰ پژواک، عتیقالله ۲۳۹، ۲۴۰، ۲۴۱، ۲۴۲ يسابند ۱۱۶ یشت بند ۲۵۴ یشتون ها ۱۲۷، ۱۴۷، ۳۵۲ یشنگ ۱۱۲ یکتیا ۵۲، ۲۶۵، ۳۷۱، ۴۳۹ یکن ۱۰۸، ۱۰۹، ۲۰۸ يلخمري ۲۵۴ يل مرخيان ۱۶۹ بنجاب ٢٨، ١٧٠، ١٩٠، ١٩٧، ١٩٧، ٢١٠، ٢١٤، ٢٢٥ 707, 077, .77, 107, 707, 907 ینجشیر ۱۲۸، ۱۸۹، ۲۵۴، ۲۸۵ پنجوای ۲۱۹ ۱۱۰ يند (رساله) ۶۲۴ پوتينگر ۵۱۴، ۵۲۲ يو شنگ ۶۵ يولاد ٨١ پولاک، ياکوب ۶۰۷ پیام مستضعفین (مجله) ۲۶۰ پيام وجدان ٧٩ پیرمحمد جهانگیری ۱۸۷ پیرمحمد، میرزا ۲۹۰ پیرنیا، حسن ۲۲، ۲۳ پيروزكوه (فيروزكوه) ۲۰۴ يسيشاور ۲۴۷، ۲۶۷، ۳۷۰، ۴۲۹، ۴۲۳، ۴۳۴، PTY, +77, 107, 707, 707, 007, 779 ييشداديان ٣٩ يبوار ۲۰۴ تابنده گنابادی، سلطان حسین ۷۲ تايور ۳۶

بی بی ماه ۲۰۰ بیت الله الحرام ۲۷۸ بیدل، عبدالقادر ۲۱۱ بیرجند ۲۴۲ بیروت ۷۲ بیروت ۲۷ بیک ای بامزایی ۱۴۴ بیگلربیگی، حیدرقلی ۵۹۴ بینالنهرین ۲۱، ۲۲، ۲۶، ۲۸، ۴۰، ۳۶۹، ۴۳۱ بیهقی، ابوالفضل ۲۰۶، ۲۷۲

پاتنجر، هنری ۴۵۵، ۵۲۵، ۵۲۶ یادشاهنامه ۳۶۰، ۳۶۱ یار تیا ۴۰ يارسادره ۱۶۵ پارسیگویان هند و سند ۳۱۲، ۳۳۶ پاروپاميزوس ۱۸۷ يارەچنار ۱۲۷، ۲۴۲، ۶۲۷ یاریس ۲۴۰، ۲۴۲ پاکستان شرقی ۶۳۴ پاکستان غربی ۶۳۴، ۶۳۵، ۶۳۶ يالانو ١٢١ يامير ۵۰ پامیر خرد ۱۱۸ ياوه ۶۱۸، ۶۱۹ یایزیارت ۷۹ بتر (دکتر) ۱۴۷ پتر، ریچارد ۱۴۷ پتروشفسکی ۱۴۴ یته خزانیه ۲۲۹، ۲۳۰، ۲۳۱، ۲۳۲، ۲۳۹، ۲۴۰، TVA , 79A يتياله ۱۶۴ یده ۲۵۹

تاریخ تمدن ۲۰، ۲۲، ۳۶۹ تاریخ جامع ادیان از أغاز تا امروز ۲۰، ۳۶۹ تاريخ جامع قوچان ۵۹۷ تاريخ جهان ۲۷۵ تاریخچه و خاطرات قوم هزاره پاکستان ۶۳۰، 9TA ,9TV ,9TY تاريخ حزن الملل بخارا ۴۱۵ تاريخ حكايات و احوال حكمرانان افىغان ۴۵۴، 400 تاريخ رجال ايران ٢٨٣، ٢٩٤، ٢٩٨، ٥٠٧، 10. 110. 110. 110. 110. 10. . 10. 170 تاریخ زندگی عباس میرزا ۵۱۳ تاريخ سلاطين افاغنه ٣٢٩، ٣۴١ تاریخ سلطانی ۲۳۸، ۴۹۷ تـاريخ سـند مـعصومي ۷۸، ۳۰۶، ۳۰۷، ۳۲۸، 871 NV9 تاریخ سیاسی افغانستان ۳۷۵ تاریخ سیاسی و اجتماعی ایران ۴۱۱، ۴۱۵ تاریخ سیاسی و اجتماعی ترکمن ها ۱۲۹، ۱۳۸، 111.109 تاریخ سیاسی و نظامی دودمان غوری ۱۹۳ تاریخ سیستان ۱۷۹ تاریخ شاهی ۳۲۹، ۳۴۱ تاريخ شاهى قراختائيان ۲۶۴ تاریخ شیعه و فرقههای اسلامی تاقرن چهارم ۶۴ تاریخ طبری ۵۵، ۵۶، ۶۱، ۶۱، ۱۶۳، ۱۷۹ تاريخ عتبى ۲۲۴ تاريخ غزنه ۱۷۱ تاریخ فتوحات مغول ۹۹، ۱۰۰، ۱۰۷ تاريخ فخرالدين مباركشاه ۴۶ تاريخ فرشته ۱۶۴، ۱۶۹، ۲۴۱، ۲۴۲، ۳۴۹ تاریخ قبچاقخانی ۴۱۴، ۴۱۴ تاريخ قومس ۳۶ تاریخ کاشغر ستان و ترکستان ۴۱۴

تاتار چین ۱۳۷ تاتارخان ۱۳۷ تاتارستان ۱۳۷، ۱۳۸ تاج التواريخ ٥٨٥ تاج الدين امير تمران ١٩٢ تاجمحل ۳۳۷ تاجيكستان ١٤٠ تارىاگاتاي ۱۰۹ تاردو خان يبغو ۴۵ تاركوفسكي، گ. ۴۸۱ تاريخ آل مظفر ۲۶۴ تاريخ اجتماعي ايران ۹۷ تاريخ اجتماعي دوره مغول ۲۱۰ تاريخ احمدشاه دراني ۳۴۹. ۴۵۵ تاريخ احمدشاهي ٢٨٠, ٢٢٢, ٢٢٢، ٢٢٢، ٢٥٠, 404, 404 تاریخ ادبیات افغانستان بعد از اسلام ۴۱۵ تاریخ افغانستان ۳۵، ۴۰، ۴۱، ۴۲, ۴۶, ۱۷۹ تاريخ افغانستان بعد از اسلام ۶۸، ۶۹، ۷۰، ۱۶۳، OVI. AVI. + AV. 1 AV. 7 AV. 0 PI. 017. 777, 777, 077 تاریخ افغانستان در عصر گورکانی ۳۶۰، ۳۶۱ تاريخ اكبر شاه ۱۴۸ تاريخ الترک ۲۶۶ تاريخ الفي ۲۹۴، ۳۰۷ تاريخ ايران ۲۲، ۲۳، ۹۹، ۱۳۵ تاريخ ايران باستان ٢٣ تاریخ ایران و انگلیس ۵۲۶ تاريخ بخارا ٧٠ تاريخ بلخ ۴۱۳ تاریخ بیهقی ۱۸۱، ۲۰۵ تاريخ تركمن ها ۲۱۲ تاریخ تشیّع در افغانستان ۳۹۶ تاریخ تشیئع در ایران ۱۰۷

تایلند ۲۰۸، ۲۰۸ تايوان ١١٩ تبت ۲۴، ۱۰۳، ۱۲۱، ۱۴۰، ۱۴۹، ۱۷۸، ۴۱۰ تتمة البيان في تاريخ افغان ١٣۴، ٥٢٧ تجارب الملوك ٣٢٧ تحف اهل بخارا ۴۸۷ تحفة الكرام ٣٠۶، ٣١١، ٣١٣ تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس ۴۰۳، 444 تحقیق نوین درباره کابل شاهان ۱۷۵ تــخار ۵۴، ۵۵، ۵۸، ۱۱۰، ۱۱۷، ۱۶۸، ۱۷۸، 791, 707, 707, 977, 197 تخار ستان ۲۲، ۲۴، ۴۵، ۴۹، ۵۰، ۵۲، ۵۸، ۸۷، 1V1 ,1V1 ,1V. ,181 ,181 ,1V1 ,1V1 PV1, 1 11, VA1, 7P1, 9.7, P27, 007 تخارستان سفلي ۸۴ تخارستان عليا ٨۴ تخت جمشيد ۴۱ تذكره خلاصة الاشعار ٧٣ تذكرة دولتشاه سمرقندي ۱۶۴ تذكرة مقيم خانى ۴۱۳ تذكرة ميخانه ١۶۴ تذكرهٔ همايون و اكبر ۱۹۷، ۲۶۲، ۲۶۴، ۳۲۸، ٨٣٢, ٣٣٩, ٠٢٣, ١٢٣, ٣٢٣, ٣٩٣, ١٧٣, YV7, TVT, PVY تذكرة الابرار و الاشرار ٨١، ٤٢٨ تذكرة الاولياء ٢٣٠، ٢٣٢ تذكرة التواريخ ۴۱۴ تذكرة المشايخ ۴۱۳ ترابی کابلی ۴۱۴ تربت حيدريه ۴۹۶، ۵۱۳، ۵۲۱، ۵۴۰، ۵۹۴، ۶.۸ ترجمير، قله ١١٥ ترخاننامه ۱۶۴، ۶۲۸

ترخانيان ٣١٢ تکانه ۷۷، ۱۶۲، ۱۸۹ ۱۸۸، ۱۸۳ ترخاني اندخويي ۴۱۴ تگاب ۱۱۸ تگین آباد ۵۲، ۱۷۸، ۲۱۸، ۲۱۹، ۲۸۳ ترغى شبرغاني ۴۱۴ ترکان آذربایجان ۱۳۹ تمدن ایرانی ۴۱، ۱۴۹ ترکان او يغور ۴۵ تمران ۱۹۳، ۲۰۱، ۲۳۹، ۴۲۱ ترکان خلج ۲۵، ۱۶۹، ۱۷۰ تموچين ۹۷ تنگهٔ چزابه ۶۱۵، ۶۱۶ ترکان عثمانی ۴۱۹، ۴۲۸ ترکان غز ۱۶۹ تنگی اژدر ۱۲۹، ۱۵۵ ترک بن یافٹ ۱۶۹ تنگی پرینگ ۲۳ تنگی بسفور ۲۶، ۲۷ ترکستان افغانستان ۱۴۰، ۳۳۵ ترکستان روس ۱۰۸ تنگی قفقاز ۲۶، ۲۷ تنگى للندر ۱۸۹ تركستان شرقي (كاشغر) ١٣٩، ١٤٠، ٢١٠ ترکستان ماوراء آمو (ترکستان روس) ۱۴۰ تنوى، سيدمير محمّد ١۶۴ توئن هوانگ ۴۳ ترکستاننامه ۷۰ ترکمانان ۱۱۲، ۴۴۲, ۵۴۶ تواريخ خورشيد جهان ١٢٥، ٢٨١، ٢٨٢، ٣٧٤، تركمان سلاجقه ١٣٠ 011 توپينارد ١٢٣ تـركمنستان ۲۲، ۸۳، ۱۱۶، ۱۱۹، ۱۲۷، ۱۳۶، 101, 104, 104 توحدي، كليمالله ۴۲۹ تركمن صحرا ۶۰۸، ۶۱۴ تورات ۲۷، ۲۸، ۱۰۷، ۲۲۵ ترکمن های هزاره ۱۲۹ توران ۳۹، ۱۳۸، ۳۵۴ ترکبه ۲۲، ۲۵، ۴۰، ۹۰، ۱۱۹، ۱۳۹، ۲۰۷، ۴۱۹ تورپيچ ۱۱۵ ترکیه عثمانی ۲۶۷، ۳۶۹، ۴۳۱ توردي بلخي، ۴۱۴ ترنگ ۳۷۷ توزک بابری ۳۲۴، ۳۲۷ تشيئع در مسير تاريخ ۶۵ توزک جهانگيري ۱۹۲، ۳۵۴، ۳۵۵، ۳۵۷، ۳۵۸، ۳۵۸ تشييد، على اكبر ٧۴ PO7. 1V7 تضاد میان عشایر و دولت در ایران و افـغانستان توس ۴۰۹ 144 تولخشه دايمير داد ۲۱۲ تقويم البلدان ١٨٠ تولستوي، لئو ۶۳۹ تقويم تطبيقي هزار و پانصدساله هجري قمري و تولى خان ١٠٩ میلادی ۲۳۱ تومنهخان ۴۵ تويسركاني ۵۹۲ تقوى، مير محمّد ۶۲۸ تهذيب ۶۲۲ تقىالدين حسيني ٧٣ تقيزاده، فريدون ٢١١ تهران چگونه تهران شد؟ ۶۰۷ تكابغار ١٩٩ تهران مصور ۱۲۳

جزيره گروئنلند ۲۳ جزيرةالعرب ٥٣، ٢٢٥ جزين ۲۰۶ جعده بن هبيره المخزومي ٧۴ جعفر قلعه ۲۱۰ جغانيان ۶۵ جغبويه (جبغويه) ٥٨ جغتانیان ۱۱۰، ۱۴۳، ۱۸۴، ۳۲۱ جغتای ۱۰۹ جغتو ۱۶۲، ۲۱۷ جغرافیای تاریخی ایران ۱۳۲، ۴۲۵، ۴۵۵، ۴۹۶ جغرافیای تاریخی خراسان از نظر جهانگردان **DVY** جغرافیای تاریخی ولایت فراه ۵۹۴ جغرافیای تاریخی هند ۱۵۲ جغرافیای حافظ ابر و ۱۸۲، ۱۸۸ جغرافیای سرزمین های خلافت شرق ۱۶۷ جغرافیای سیاسی کیهان ۱۳۸ جغرافیای صنف نهم معارف ۱۵۰ جغرافیای عمومی افغانستان ۱۱۵ جغرىتگين ۱۷۸ جلالآباد ۱۱۸، ۲۰۶، ۲۳۴، ۲۶۷، ۳۳۹، ۲۵۷، FT9 , FTT , FT9 , TV1 , TV+ , TS9 جلال الدين الحبرشا، ١٩٧، ٢٠٤، ٣٣٤، ٣٤٥، , TOF , TO1 , TO. , TF9 , TA7, , TY, , TO7, TOV جلال الدين خوارزمشاه ١٠١، ١۶۴، ١۶٩، ٢٣٧ جلال الدين سيورغتمش بن قطب الدين ٢۶٣ جلالالدين محمود ٢۶۴، ٣٧٢، ٣٧٤ جلالي، جمتاش عبدالله ۵۹۶، ۵۹۷ جلريز ٧٧، ١۶٢، ١٨٩، ٢۶٧، ٢٧٢، ٣٧٣، ٢٨١ جلگاه تیری ۴۲۵ جلگه بابل ۲۳ جلگەمىرو ١٩٢

تهماسب دوم صفوي ۴۲۸ تهماسب صفوی ۲۳۸، ۳۴۲، ۴۲۰، ۴۲۰ تيت، جي. پي. ۲۵۷، ۲۶۸ تیتلر، فریزر ۱۳۲، ۱۵۸ تیرا ۸۰، ۱۲۷، ۲۵۱، ۳۵۷ تیرا تيمور ١٣١، ١٨٧، ٢٠٤، ٢١٤، ٢٥٢، ٢٥٨، ٢٧۶، PAT, . PT, VIT, PTT, VVT, 8PT تيمورخان هزاره، ميرزا ۳۷۶ تيمورشاه دُراني ۴۵۱، ۴۵۲ تسیموریان ۸۳، ۱۲۸، ۲۳۹، ۲۹۵، ۳۰۷، ۳۲۷، ATT, OTT, 707, P.7, 117, 777 تيمي هروي ۴۱۴ ٹنایی بدخشی ۴۱۴ جاده ابريشم ۲۰۱ جــاغوري ۴۴، ۵۱، ۱۱۶، ۱۵۳، ۱۶۶، ۱۷۹، VAL, 7+7, 617, VIT, PIT, PRT, VYT, 777, 677, 797 جاگودا ۵۱ جالقان ۲۰۶ جام جم ۵۴۹ جام جهان نما ۴۱۳ جامع التواريخ ١٣٥، ١٢٣، ١٤٠، ٢١٢، ٢١٣،

جلگهٔ باخرز ۴۹۸ جمشید، درخشان ۲۱۲ جمع الفوايد ۴۱۳ جنت آشتیانی ۳۵۴ جنگ بادغیس ۵۳۵ جنگ پانی پت ۳۲۶ جنگ تربت جام ۵۹۱ جنگ خیرآباد و محمو دآباد ۵۹۱ جنگ عباس آباد ۵۹۱ جنگ غرجستان (مجله) ۲۵۱ جنگ فريمان ۵۹۱ جنگل آباد ۲۱۹ جنگلک ۳۲۳ جنگل مازندران ۴۳۴ جنگ میوند ۲۰۷، ۲۸۷، ۵۸۱ جنگنامه درویش محمدخان غازی ۳۴۸ جنيدخان هزاره ۴۴۵ جواد، سيدمحمد ٧٧ جواهر العلوم في تفسير قرأن مجيد ٢٥٩، ٢۶٩ جواهر لعل نهرو ۳۷، ۳۹، ۴۳، ۹۷، ۱۰۰، ۳۲۶، TON , TYV , TYS جوزجان (گوزگان) ۵۵، ۵۸، ۶۹، ۷۱، ۸۴، ۸۴ 19. 19. 11. 11. 0.7. جوزجانی ۷۴، ۱۴۴، ۱۹۳ جوشلاكو (جلالآباد) ۳۷۰ جهاد ۶۶ جهان اسلام ۲۰۳، ۲۴۷ جهانداري، کيکاوس ۶۰۷ جهان دانش ۲۷ جهانشناسی ۱۱۷ جهانگشای جوینی ۹۹، ۱۰۵ جهانگشای نادری ۲۴۰، ۲۳۰، ۴۳۱، ۴۳۲، ۴۳۳ جهانگیرشاه ۱۹۲، ۳۳۷، ۳۷۲ جهاننامه ۱۶۸

چارکنت ۲۵۴ چترال ۲۶۵، ۳۶۹، ۴۵۵ چچهزاره ۲۶۶، ۴۵۵ چخانسور ۱۱۸، ۲۶۸ جخانيان ١٧١ چراغدان ۳۱۸ چرکس ۱۴۵ چشمەترە ۲۶۴، ۳۷۲ چغانیان (صغائیان) ۵۵، ۱۷۱ چکوسلواکی ۱۳۸ چگلان ۱۶۳ جمتال ۲۵۴، ۲۷۶، ۳۹۸ چمران، مصطفى ۶۱۷، ۶۲۰ چنگیزخان چهره خونریز تاریخ ۲۳، ۹۷، ۹۸. 180.1.9.99 چويانيان ١١٢ چوره ۱۸۹ چومه ۲۱۹ چهارباغ ۲۵۴ چهارده غوربند ۳۲۱ چهارده کابل ۱۸۹ چهل برجه ۱۹۸، ۱۹۹ چيغچران (چيخچران) ۳۱۸، ۴۱۰، ۵۹۹

حاج زینالدین شیروانی ۳۵۶، ۳۷۶، ۴۹۸ حاج زینالعابدین شیروانی ۲۰۲، ۳۷۸، ۲۶۶ ۳۵۵، ۳۵۶، ۳۶۹، ۲۷۷، ۴۵۴، ۴۵۵، ۴۵۶ حاج سلیمان کویته ۶۳۰، ۶۳۵ ۶۳۷ حاج سیدجوادی، سیدکمال ۲۹۳ حاج فیروزالدین سدوزایی ۴۹۶ حاج نیکمحمد ۳۸۲ حاجی بچه بستی ۲۰۴

حسين بن على(ع) ۶۵ حسین تیموری ۱۸۱ حسينشاه هوتكي ٢٢٩ حسين صفوى ۴۲۲، ۴۲۵، ۴۲۷، ۴۲۸ حسين على بيات نيشابوري ٥٠۴ حسين قائني ۳۷۶ حسين كرت ١١٢ حسین میرزا ۲۹۶، ۴۲۰ حسين هوتكي ۴۲۹ حسينيه ميرايلخاني ٨٢ حشمت الدوله، مير زا ٥٧٣، ٥٧۴ حضرت حجت هاشمي ۶۲۴ حقايق الاخبار ٥٥٣، ٥٩٤ حقوق زن در اسلام و جهان ۱۲۲، ۱۲۳ حقيقت، عبدالرفيع ٣۶ حکم بن عمر ۷۵ حکمت، علی اصغر ۲۰، ۳۶۹ حکومت بنی امیه در خراسان ۶۱ حكيم، آيت الله ۶۱۳، ۶۲۱ حکیم مختار غزنوی ۱۹۵، ۲۰۵ حلي، علامه ۷۶ حليم يارقين، محمّد ٢١٠ حمله بربري ۶۱۱ حمله حيدري ۲۱۱ حموي، ياقوت ۱۹۴ حمیدی، مهدی ۱۰۱ حنظلهخان ۴۴۶ حوزه علميه بغداد ۲۱۲ حوزه علميه تركيه عثماني ۴۱۲ حوزه علميه حجاز ۴۱۲ حوزه علميه مشهد ۶۲۹ حوزه علميه مصر ۴۱۲ ۲, حوزه علميه نجف اشرف ۶۲۹ حوزهٔ بالتیک ۲۷

حیات افسغانی ۱۳۴، ۱۳۵، ۱۴۵، ۱۵۷، ۱۸۸، خزاعي، على ۴۸۹ 117, 117, 777, 9.9 خزر (دریاچه) ۱۳۸ حيات الله خان شريفي ۲۵۴ خزيمه ۴۴۲ حياتي بلخي ۴۱۴ خست (خوست) ۸۴ حيدرآباد ١٧٨، ۶۲۷ خسروشاه قبچاقي ۳۱۷ خسروی، محمّدرضا ۵۹۴ خابسار ۲۱۹ خش باجی ۲۱۹ خاتون آبادي، عبدالحسين ٨٠ خضرخان هزاره ۱۹۷ خاست ۲۱۹ خضر نبی ۲۹۳ خاطرات اسارت ۵۴۹، ۵۸۶ خط آرامی ۴۲ خاطرات یک سرباز ۵۹۴ خط اويغوري ۲۰۱ خاکېتک، قريه ۱۹۷ خط بابری ۳۲۷ خاکچويان ۲۷۸ خط چینی ۲۰۱ خاکریز ۱۸۹ خط خروشتی ۴۲ خاکهزاره ۲۶۵ خط سرياني ۴۵ خالد بن وليد ۲۹۶ خلاصه داستان تسمدن مشىرقزمين ۳۲۶، ۳۴۶، خان آباد ۱۸۹، ۲۵۲، ۲۵۳، ۲۵۴، ۲۶۹، ۲۶۹ 794 خانباليغ (بكن) ١١١، ٢٠٨، ٢١٨ خلاصة التواريخ ٢١٩ خانسوارخان هزاره ۵۵۵ خلج ۱۰۱، ۱۶۷ خانکانوشانگ ۱۷۹ خلجستان ۱۷۰ خانوف، تيمور ٥٣٥ خلجيان ٨٩ خان يلدوز ٥٠ خلخ ۱۶۳، ۱۷۲ خاورميانه ١١٥ خلفای اموی ۶۶، ۶۲ خاور نزدیک ۱۲۱ خلفای بغداد ۸۸ ختلان ۵۲، ۵۴، ۵۹، ۶۵ خلفای بنی امیه ۵۶ خلفای راشدین ۵۶ ختن ۵۰ خدابخش، مولوي ۲۵۹، ۴۶۹ خلفای عباسی ۶۲، ۱۱۰ خدانظر قنبري بهسودي ۱۴۷ خلم ۱۸۹ خراسان بزرگ ۵۴، ۷۰، ۳۳۵ خلهمبدان ۳۷۱ خراسان جنوبي ۴۳۳ خليج فارس ۲۱، ۲۳، ۳۶، ۳۶۹، ۴۳۴ خراسانی، علی ۵۹۶ خليفه امين معذوري ٣٨٢ خراسانی، هاشم ۸۰ خليفه بغداد ٩٣، ٩٩، ١٠٤ خُردکابل ۱۸۹، ۲۶۲، ۳۴۴ خليفه فاطمي مصر ٧٩ خرسانه ۲۱۹ خليفه محمد صلاح ٢١٢

داغستان ۱۴۵، ۴۳۱ دالانكوهي ٣٧٣ دامرده، قوم ۱۲۸ دامغان ۴۰۹ دانستنی ها (مجله) ۱۰۱، ۲۰۲، ۲۰۸ دانش بشر ۲۴۶ دانشکده ادبیات دانشگاه تهران ۶۳۸ دانشکده ادبیات و علوم انسانی دانشگاه مشهد (مجله) ۷۷ دانشکده الهیات و معارف اسلامی (نشریه) ۶۱ دانشکدهٔ ادبیات و علوم بشری کابل ۲۵۵ دانشگاه استانبول ۲۵، ۴۵، ۱۷۰، ۴۱۳ دانشگاه اصفهان ۶۱ دانشگاه تهران ۱۴۵، ۳۴۹، ۶۳۸ دانشگاه کابل ۲۳۰ دانشگاه لندن ۱۴۷ داوود هزاره ۳۷۵ دای بولاد ۱۹۷، ۲۰۲ داي جو يان ۱۸۴ دايرة المعارف أريانا ٧٢. ١٩٥، ٢٠٠، ٢٢٨، ٢٢٥. 477, YTT, ATT, 779 دايرة المعارف اسلامي ٢٢۶، ٢٢۶ دایرةالمعارف اسلامی به زبان انگلیسی ۱۵۴ داير ةالمعارف اسلاميه ١٣٣، ١٤٤، ٢٢۶، ٤٠٤ دايرة المعارف اعلمي ٢٢۶ داير ةالمعارف الاسلاميه الشيعه ٢۴۶ دايرةالمعارف البستاني ٢٤۶، ٢٤٧ دايرةالمعارف القرن العشرين ١٨٠ داير ةالمعارف بريتانيكا ١٢۶، ٢٢٤، ٥٨٣ داير ةالمعارف تركى ۴۴ دايىرةالمعارف فارسى ٢٢، ١٢٨، ١٣٨، ١٤٧، ۲۷۸ داير ةالمعارف نو ۴۶ دایزنگی ۱۸۷، ۱۸۸، ۱۹۹، ۲۱۷

خليل ابن احمد ١٧٢ خلیل مرعشی، میرزا ۴۳۹ خلیلی، خلیل الله ۸۹ خوابين ۲۰۴ خوات ۵۲، ۲۴۵ خواجه تابوت ۷۸ خواجه تاجدار ۴۹۴ خواجەرئوف ۲۵۵ خواجەربىع ۶۱۷ خواجهزاده كابلي ۴۱۴ خواجه محمودسرخ ۴۱۵، ۴۱۹ خواجه نعمان ۲۵۲ خوارج ۶۳، ۶۴، ۶۵، ۶۸ خوارزم ۲۷، ۸۴، ۹۲، ۱۰۱، ۱۰۴، ۱۰۴، ۲۰۳، 0.9.411 خوارزمشاهیان ۹۲، ۹۳، ۱۰۴ خوارزمی ۴۴ خواش خشک ۲۰۶ خورتكين ۱۶۶ خوزستان ۲۲، ۲۶ خوست ۲۶۹، ۳۶۱، ۳۶۹ خولهميدان ۲۶۵ خویی، آیت الله ۷۲ خيابان ۶۰۰ خسر ۱۱۹ خير البيان ٢٥١، ٢٥٢، ٣٥٣ خيرخيز (قرقيز) ۱۶۳ خيوه ۲۳۴ داراشکو. ۳۳۵، ۳۶۱ داریوش اول ۲۷، ۱۳۸

داریوش اول ۲۷، ۱۳۸ داستان ترکتازان هند ۳۴۱ داستان تمدن ۲۳، ۱۳۶ داعی کشمی ۴۱۴

دایکندی ۱۸۷، ۱۹۹، ۲۰۲، ۲۱۱، ۲۴۵، ۴۷۹ درة سنگلاخ ٧٧ دای میر داد ۱۵۵، ۱۶۱، ۱۶۲، ۱۷۳، ۲۱۴، ۲۲۸ درة سيحون ١٠٩ دایه ۸۱ درة سيدان ۲۶۱ دبستان مذاهب ۱۴۶، ۳۵۱ درة شالي ارزگان ۱۷۵ درتا ۲۰۵ درة شكاري ۱۰۱ درغش ۲۰۵ درة شويج ۴۴۶ درمانخان مغول ۴۴۶ درة صوف ۷۲، ۱۶۲، ۱۸۹، ۲۵۲، ۲۵۴، ۲۵۴، ۲۸۰ درمشان ۲۰۵ درة غوربند ۱۰۱، ۱۲۹، ۱۸۹ درمشی شاه ۲۰۵ درة فولادي ۲۷۹ درویش احمد پروانچی ۴۱۵ درة قتندر ۲۶۰ درویش علیخان بیگلربیگی هرات ۲۵۹ درة كاغان ۲۶۶ درویش علی خان جمشیدی ۵۲۱ درة کالو ۸۲، ۲۰۰ درویش علیخان هـزاره ۴۴۱، ۴۴۲، ۴۴۳، ۴۴۴، درة ککرک ۵۱، ۲۰۰ 071 , 777 , 777 , 777 , 077 , 797 , 770 درة كنان ۸۲، ۱۸۹، ۲۵۲ درویش محمّدسلطان ۳۷۶ درة لاچين ۱۶۵ درویش محمّد غازی ۳۴۸ درة مرغاب ۴۷۳ درويش محمّد مفتى بلخي ۴۱۴ درة ميرو ۳۷۲ دره گز ۶۰۸،۲۲ درة نجراب ١١٩ درة ارباب ۲۶۴ درة وند ۲۶۰ درة ارغنده ۳۵۹ درة هزاره ۲۵۴ درة الزمان في تاريخ شاهزمان ٢٨١، ٢٨٢، ٤٥۶, درياخان يارحسين ٣٢۴ YOY, 107, 197 دریای خزر ۲۳، ۲۶، ۱۰۰، ۱۰۲، ۱۳۵، ۱۳۷، درة اوني ١١۶ 140 درة يارسا ۲۶۰ دریای سیاه ۳۹، ۱۰۳، ۱۳۷ درة پيچ ۲۶۵، ۳۷۱ دریای کنر ۲۶۶ درة تركمن ۱۲۹، ۱۵۵، ۱۶۵، ۲۱۷، ۲۶۱، ۲۷۶. -دریای نور ۳۲۵، ۴۳۳، ۴۹۵ 377 دستور المتقين ۳۶۶ درة تگاب ۱۱۹ دستوم بن پیرعلی اندخویی ۴۱۳ درة جو دان ۱۹۸ دشت جول ۲۰۵ درة خلم ۵۸ دشت سفيد ١٦١ درة خويش ۳۲۱ دشت قبجاق ۲۰۹، ۴۰۹ درة سالنگ ۲۶۰ دشت کرمان لعل ۱۹۶ درة سرخ ۲۶۰، ۲۶۹، ۲۷۶ دقيقي ١٥٥ دکن ۴۲ درة سنارود ۵۵

ديوان لغات الترك ١٧٨ دكني، ابوالفضل ٣٥٠ دکه ۱۱۹ دلارام ۲۱۶ دلاورخان تايمني ۴۳۱ دمشق ۶۰، ۶۹، ۲۸۹ دوازده سفر نامه ۱۵۲ دودیانوس، هوگ ژان ۲۷۵ دورانت، ویل ۲۲، ۲۳، ۱۳۶، ۳۲۶، ۳۴۶، ۳۶۴ دوستحسين ۴۱۵ دوستمحمّدخان، امير ۵۱۲، ۵۲۵، ۵۴۲، ۵۸۰، 984 .95. دوشی ۲۶۹، ۸۲ دو قرن سکوت ۵۸، ۵۹، ۶۱ دولت آباد ۱۸۹، ۲۵۴ دولت آبادی، بصیر احمد ۴۶۹ دولتشاه سمرقندي ۱۶۴ دولت قاجاريه ۴۹۳ دهخدا، على اكبر ١٥٧ دهراود ۲۰۲، ۳۷۷ د،کروهي ۷۸ د کندی (دایکندی) ۴۴۷ د، لاجين ١۶۵ دهله ۱۸۹ دهلی ۹۱، ۱۶۴، ۲۶۶، ۲۸۹، ۲۸۹، ۳۲۵، ۳۲۶، ۳۴۱، 117, 017, 107, 111 ده مسکین ۲۶۱ دياكوف، ا. م. ٢٢ دىبولاد ١٨٧ ديوار چين ١٣٧ ديوانبيكي ۵۰۸ ديوان سنايي ٧٣ دیوان شهزاده افسر قاجاری ۵۹۲ دیوان فضلی ۳۶۶ ديوان قلي بيگ افشار ۴۳۰ رشيدالدين فضل الله ١٣٥، ١٤٣، ١٤٣، ١٥٩

رود مسکو ۲۷ رود ولگا ۱۰۳، ۱۳۷ رود هريرود ۵۸۵ رود هزارچشمه ۱۱۶ رود هلمند ۱۱۶، ۲۰۵، ۲۱۲، ۲۵۸، ۲۹۲، ۳۷۷ روزنامه کتابخانه سلطنتی ۵۵۴ روسو، ژان ژاک ۶۳۹ روسيه ۲۶، ۲۷، ۱۰۹، ۱۳۷، ۱۴۵، ۱۸۴، ۲۴۷, 41. 191 روسيه جنوبي ١٠٣ روشن ضمير، مهدي ۱۹۳ روشنبان ۳۵۲، ۳۵۳ روضات الجنات في اوصاف مدينة هرات ٧٥، N91, 9.7, V07, 9P7, VP7, V.T روضة الصفا ٧٣، ١٢٥، ٢٦٣، ٢٦٢، ٢٩٤، ٣٠٧، ٣٠٧، 084.000.010.017 روملو، حسين بيگ ۴۸۴ روميان ۴۰ رونقی ۴۱۴ رونقي بدخشاني ۴۱۴ رهين، سيدمخدوم ١۴٩ ری ۷۲، ۶۰۹ ريساض السياحه ٨٣، ٢٠٢، ٢٥٥، ٢٥٤، ٢٧۶ 407, APT, YAA رياضي، نصرت الزمان ٢١١ رياضي هروي، يوسف ١٥۴، ٢٥٥، ٥٠٩، ۶٢٩ ریگودا ۲۰۶ زابل ۲۱، ۴۴، ۱۱۰، ۱۶۵، ۱۶۶، ۱۸۷، ۱۸۹، 177, VVT, 777, 177, P97, OVT, VVT, 007, 010

زابل ایران ۱۶۵، ۱۶۶، ۱۸۲، ۲۰۳

زابلستان ۱۸۷

رشيدياسمي، غلامر ضا ٢٣، ٩٨ رصدخانه مراغه ۱۱۱ رضا، امام ۶۷ رضاشاه يهلوي ١٥٧، ٥٩٣، ٥٩٤، ٥٩٥. ٥٩۶، 81. 8.9 8.9 رضا هراتی ۴۱۴ رضي الدين لالاي غزنوي ١٩٥ رفاهي، عبدالخليل ۶۱ رفيعاي باذل، ميرزا ٢١١ ركن الدوله ۵۸۶ ركن الدين ١١٢ رنجیت سینگ ۳۲۵ روابط سیاسی ایران و افغانستان ۵۸۲ رود أمسو ۲۱، ۲۶، ۲۷، ۴۱، ۱۱۰، ۱۱۵، ۳۰۵، 8.9. 111, 117, 117, 117, 1.9 رود ارغنداب ۱۱۶ رود اسمار ۱۱۶ رود باباحسن ۲۶۶ رود بلخ ۱۷۲ رود پنج ۱۱۸ رود پنجشير ۱۱۶ رود تجند ۱۱۶ رود جيحون ٢٣، ٢٥، ٢٨ ٨٢ رودخانه غندي ۲۱۶ رود دانوب ۲۵، ۳۹ رود سیسیند ۲۰، ۳۸، ۴۳، ۴۹، ۴۳، ۹۳، ۱۰۱، 7.1. 211, 271, 027, 077, 227 رود سيحون ۴۳، ۴۵، ۹۳ رود غوربند ۱۱۶ رود کابل ۵۱، ۱۱۶، ۱۷۹ رودکی ۸۳ رود لوگر ۱۱۶ رود مرغاب ۱۱۶، ۳۰۷، ۴۸۹، ۵۰۴ رود مرو ۲۰۵

زابلستان (زاولستان) ۴۴، ۵۲، ۱۳۵، ۱۶۶، ۱۶۸، OVI, 711, VAL OVT زارین ۲۰۲ زبان آريايي ۱۲۷ زبان اردو ۳۶۶، ۳۶۶ زبان ازبکی ۱۱۸، ۱۱۹ زبان اشکاشمی ۱۱۸ زبان انگلیسی ۱۴۰ زبان بابلی ۲۷ زبان بخارایی ۴۴ زبان براهويي ۱۱۸ زبان بلوچي ۱۱۸، ۱۲۷ زبان پارونی ۱۱۹ زبان پراچى ۱۱۸ زبان پشتو ۲۵، ۵۲، ۱۱۷، ۱۱۸، ۱۲۷، ۱۷۹، 111, 107 زبان پشهای ۱۱۹ زبان پنجابی ۱۱۸ زبان پهلوي ۱۸۸ زبان تبتی ۱۷۸ زبان تخارى ٥٢ زبان ترکمنی ۱۱۸، ۱۱۹ زبان ترکی ۵۲، ۱۱۷، ۱۱۸، ۱۱۹، ۱۲۹، ۱۳۹، 174.18. 181. 181. 181. زبان تيراهي ۱۱۹ زبان جتی ۱۱۸ زبان ختنی ۴۳ زبان خلجی ۲۵، ۱۷۱ زبان دری ۲۵، ۱۱۷، ۴۱۲، ۴۱۳ زبان روشنانی ۱۱۸ زبان زاولي ۵۲ زبان زیباکی ۱۱۸ زبان سانسکریت ۵۲، ۲۰۰

زبان سريكم ۱۱۸

زبان سگزی ۵۲ زبان سندهی ۱۱۸ زبان سنگلیچی ۱۱۸ زبان شغنی ۱۱۸ زبان عربی ۱۱۸، ۱۴۴ زبان فارسی ۵۹، ۸۸، ۹۰، ۱۰۹، ۱۱۸، ۱۲۸، 114 .111 .111 .141 .141 .111 .111 799, 797, 197 زبان فارسی و پیوند آن با هویت اسلامی ۱۳۲ زبان فارسی هزارگی ۱۷۲ زبان فنلاندي ١٧٧ زبان قرغیزی ۱۱۸، ۱۱۹ زبان قزاقي ١١٨، ١١٩ زبان کر دای ۱۷۷ زبان کلدانی ۲۷ زبان که ته ۱۱۸ زبان گورېتى ۱۱۹ زبان لهندا ۱۱۸ زبان مغولي ۱۰۷، ۱۱۸، ۱۴۵، ۱۷۷، ۲۶۶ زبان منجي ۱۱۸ زبان واخي ۱۱۸ زبان وایکلی ۱۱۸ زبان هروي ۵۲ زبان هزاره و مغولهای افغانستان ۱۴۷ زبان هندی ۱۷۹ زبدة البيان ۶۲۲ زبدة التاريخ ٢٩٣ زيدة المقال ٣١١ زرتشتیان ۵۲، ۲۰۳ زردشت (زراتشترا) ۴۰ زرنج ۶۳، ۱۵۷، ۱۷۱، ۲۰۶، ۲۶۸ زرنگ (زرنج) ۵۵، ۸۷، ۲۱۹ زرنی ۲۵۵ زره ۱۵۷

سامیان ۲۷ ساندرز ۱۰۰ ساوه ۷۲، ۶۰۹ سایکس، پرسی ۲۲، ۲۳، ۱۳۵ سایهروشن هایی از وضع جامعه هزاره ۱۴۷، 10. سبحان قلي خان ٢١٣ سبزوار ۷۷، ۷۸، ۹۷، ۳۰۷ ۳۵۵ سبكتكين ۴۹، ۸۹، ۱۶۹، ۱۸۱، ۲۰۶ سپاه پاسداران انقلاب اسلامی ۶۱۷ ستاگید (هزارستان) ۴۰ ستاگىدىا ١٨٧ سجادیه، محمّدعلی ۸۳ سحابی، مهدی ۲۰، ۳۶۹ سد ذوالقرنين ۲۶ سدوزایی، قبیله ۴۳۹ سده ۱۲۷ سراب ۲۱۹ سراج التمواريخ ٢٠٧، ٢٢٧، ٢٣٢، ٢٤١، ٤٥٠, 107, 107, 197, 497, 497, 497, 9.0, 9.0, 010. 170. 170. 170. 170. 100 سراج الدين بخارايي، ميرزا ۴۸۷ سربداران ۷۷، ۱۱۱ سربوم، قريه ۱۹۸ سريل اوبه ۲۵۵ سريل شبرغان ۶۴، ۲۵۴، ۲۵۵، ۲۹۰ سرجنگل ۱۷۳، ۱۹۰، ۱۹۱، ۲۰۲، ۲۰۵، ۲۵۵ سرخ ۱۶۵ سرخس ٨٣، ٨٢، ٢٩٣، ٢٩٤، ٢٩٤، ٢٩۶، ٥٠۶، ٥١٩، 5.5. 094 .09T .015 .011 .014 .01 سردادور، ابوتراب ۴۲۹، ۴۳۰ سرزمين آفتاب تابان ٨٣ سرقافزار ۱۶۵ سرور کابلی ۴۱۴

زرينكوب، عبدالحسين ٥٨ زکریای قزوینی ۲۴، ۲۰۳ زلاند نو ۱۲۰ زمان آباد ۲۵۵، ۲۵۶ زمان خان ۴۳۹. ۲۵۲ زمچي اسفزاري، معين الدين محمّد ٢٥٧، ٢٩۶، 191 زندگان سردار کابلی ۱۷۴ زندگانی شاہ اسماعیل ۴۱۰ زندگانی من ۳۷، ۶۱۱ زندگی شگفتآور تیمور ۲۹۰ زندگینامه شهید علی مردانی ۶۱۷ زی، ابراهیم ۳۷۴ زياد ابن سميه (زياد ابن ابيه) ٥۶ زیباک ۱۱۸ زيب النساءبيكم ٣٣۶ زين الاخبار ٢٢، ٢٠، ١٩٨، ٢٠۶ ژاپن ۱۱۹، ۱۲۱، ۱۳۶، ۲۶۲، ۲۷۵

راین ۲۰۱۰، ۲۰۱۰، ۲۰۱۰، ۲۰۱۰، ۲۷۵ ژوب ۲۶۵، ۳۷۱، ۳۹۸ ژیان نیا، حسین ۶۰۹ ژیان نیا، عیسی ۶۰۹

ساخر ۲۹۵، ۳۰۷، ۴۳۱ ساربان قلعه ۸۷ سازمان او قاف ایران (نشریه) ۷۹. ۱۷۲ ساسانیان ۴۴، ۴۵، ۵۲ سالارخان بلوچ ۵۹۱ سالارخان بلوچ ۵۹۱ سالوزمه ۲۳۲ سامانیان ۸۳، ۸۸، ۲۰۳ سامرا ۶۲۸ سلسله تانگ ۴۶ سزار روم ۹۷ سعدالدين ضيغم ۴۱۴ سعدی ۱۶۲ سعيد احمدخان نايبسالار ٣٨٢ سعيدمحمد ظهيرالدوله ٢۶٧، ٥٣٩، ٥٤٠، ٥٤٢، 070, V70, A70, P70, P00, V90, A90 سعيديان، عبدالحسين ٢٨، ٢٣٩ سعیدی، علی اصغر ۶۰۸ سفر خراسان (روزنامه) ۵۸۶ سفر خوارزم و خیوه (روزنامه) ۵۴۹ سغر نامه ۵۵۳، ۵۵۴ سفرنامه ابن بطوطه ۹۹، ۱۷۰، ۲۸۸، ۲۸۵ سفرنامه اوريل ۶۰۸ سفرنامه ياتنجر ۴۵۵ سفرنامه يولاك ۶۰۷ سفرنامه چارلز ماسون ۲۸۵ سفرنامه خسروميرزا ۵۱۳ سفر نامه رکن الدو له به سرخس ۵۸۶، ۵۸۷ سفرنامه کلنل ییت به ایران و افغانستان ۱۸۸ سغرنامه ماركو يولو ۲۶۶ سفرنامه مرو ۵۴۰، ۵۴۲، ۵۷۴، ۵۷۵ سغر نامه مشهد ۵۴۰ ، ۵۴۲ ، ۵۷۴ ، ۵۷۵ سفرنامه ناصرالدين شاه به خراسان ٥٨۶ سفرنامه هرات ۵۳۸، ۵۴۰، ۵۴۲، ۵۷۵، ۵۷۵ سفر و توقف در کابل ۱۵۲ سفیدنج (سفیددژ) ۶۴ سفينة البحار ٥۶ سلاجقه ۴۴۲ سلاطين صفويه ٧٧ سلاطين غزنوي ١۴٠

سلجوقيان ٩٠، ٩١، ١١٢، ١٢٩

سلسله آل مظفر شيراز ۲۶۳

سلسله جانی بیگ ۴۱۱ سلطانالواعظين ٧٧ سلطان يشى ٣١٩ سلطان رباط ۱۹۹ سلطان شاه بن ایل ارسلان ۹۳ سلطان محمد بلخي ۴۱۲ سلطنت غزنويان ٨٩ سلم بن احوز ۶۹ سلوكس ۴۱ سليمان بن كثير ۶۹ سليمان تركمان ۴۱۵ سليمان قندوزي بن ابراهيم ۴۱۲ سليمانكوه ٨٣، ١١٥ سليمان ميرزا ٣٤٧ سمرقند ۶۲، ۶۵، ۸۴، ۱۷۱، ۲۲۵، ۲۳۱، ۲۸۹، 4. T. V. T. AIT. 017. P. F. 017 سمنان ۲۹۳، ۴۰۹، ۶۰۷ سمنگان ۸۴، ۲۰۹، ۲۵۳، ۲۵۱، ۲۸۱ سمومي هروي ۴۱۴ سميعي، کيوان ۱۷۴ سنایی غزنوی ۷۳، ۱۳۸، ۱۹۵ سنجر سلجوقي ١٣۴، ١٣۴ سنجر هزاره، ميرزا ۱۴۶ سند ۲۰، ۳۸، ۹۱، ۱۶۴، ۱۶۹، ۱۶۹، ۳۰۲، ۲۹۱، ۲۹۸، יד.ד, ף.ד, ווד, דוד, דוד, אדד, אסד, PTA . FOT . FF9 . T99 سنگایور ۱۱۹ سنگ چارک ۱۶۴، ۱۸۹، ۲۵۴ سنگمزار ۲۵۵ سوات ۳۵۷ سو بار ها ۲۲ سوختگي، قريه ۱۹۹

سلسله اموی ۵۶

سريلانكا ١١٩

شغد ۱۷۱

سیستان افغانستان ۲۱۲، ۲۶۸ سیستان سرزمین ماسه ها و حماسه ها ۲۱ سیستانی، محمّد اعظم ۲۱ سیغان ۱۹۴، ۲۸۱ سیف الدین بغراق ۱۶۹، ۱۸۱ سیف الدین محمّد بن علاء الدین ۹۲ سیف الدین محمود ۱۶۴ سیف بن عمر ۲۲۶ سیلان ۱۲۱ سیزکیانگ ۵۰، ۱۳۹

شاخ فولادي، قله ١١٥ شادمان هزاره، میر زا ۸۱ شادیان ۲۱۹ شارخوات، قریه ۱۹۶ شار غرجستان ۱۶۷ شارمرغک ۲۰۲ شافعيان ١٠٥ شافلان ۲۵۶، ۴۳۱ شاکری، رمضان ۵۹۷ شاكموني ١٠٧ شام ۶۴، ۶۵، ۱۶۱، ۲۷۸، ۲۸۹ شامات ۵۴، ۲۸۹ شاه الماس ١٩۶ شاه بربرستان ۱۵۷ شاهبر هنه ۷۷، ۷۸ شاهبیگ ارغون ۳۵۳، ۳۵۷، ۶۲۷ شاہبیگ جغتایے ۳۷۶ شاهبیگخان نقار ۲۴۴ شاهبیگ فوفلزایی ۴۴۴ شاەپسىندخان چرخىچىباشى ٢٢٢، ٥١٢، ٥٢٨، 8.1.000

سورنی کله ۱۸۲ سوريه ۱۱۹ سوفيا ۲۰۸ سومريان ۲۱، ۲۲، ۳۶۹ سیاحت درویش دروغین ۲۸۳، ۵۷۹، ۵۸۴ سیاحتنامه ۵۵۳ ، ۵۵۴ سیاستنامه ۷۶ سيام ۲۰۸ سیاہ جامگان ۶۵ ساهسنگ ۸۲ سياه کوه ١١٥ سیاهگرد ۳۲۱ سيبري ۲۲، ۲۶، ۴۵، ۲۰۳، ۱۰۸، ۱۱۹، ۱۲۱، 191,177 سيبرى غربي ۱۰۹ سیتی ۴۳ سيدآباد ١٦٢ سيداحمدعلي بربري ٥٩١ سيداسدالله سيف الدوله ۶۱۳ سيد جمال الدين افغاني ١٣٢ سيدحسن زنجيريا ٧٨ سيد سلطانشاه همام ٢٥٥ سيدشير قلندر ٧٨، ٣٧۶ سيدعلمخان ۴۱۲ سيدعلي کاتبي ۳۷۰ سیدعلی همدانی ۷۹ سيدكمال كجل على ۴۱۵ سيدمحمد طاهر بن ابي القاسم بلخي ٢١٣ سيدمحمد نوربخش ٧٩ سيديحيي شاه قلندر ٧٧، ٧٩ سير المتأخرين ٢۶۴، ٣٧٢ سيرت جلال الدين 189، ٢٣٧ سيره علوي ۶۲۳ سیستان ۲۵۷، ۲۶۸

شرح سفری به ایالت خراسان ۵۸۳ شرح عوامل ۶۲۳ شرح من لا يحضر الفقيه ٧٢. ٢٠٩. ۶١٠ شرحی بر عقاید عزیزالدین نسفی ۳۱۱ شرحی بر کافیه ۳۱۱ شرفالدين على يزدى ٢٥٢ شرفالزمان مروزي ۱۷۱ شرفنامه شاهمی ۴۱۳ شرق ارویا ۲۶، ۱۱۹ شريعتي، على ٣٥١ شريعتى، محمّدتقى ٥۴ شريعتي، محمّدجواد ١٠٩ شريف ادريسي ۱۷۳ شريف الدين شبرغاني ۴۱۴ شريك بن الشيخ المهري ٧٠ ششنغار ۱۷۰ شعباني، احمد ۶۱۷، ۶۱۸، ۶۱۹، ۶۲۹ شعوبيه ۶۲، ۶۲، ۶۸ شغنان ۱۱۸ شكسپير، ويليام ١٠۶ شکست روس ها در هزارستان ۲۷۵ شمال ارویا ۲۷ شمال افريقا ۴۶، ۱۲۱ شمس الدين ١١٢ شمس الدين التتمش ٩٢ شمس الدين خان مغول ۱۹۶ شمس الدين دوم ١١٢ شمس الدين قزويني، قاضي ١٠٥ شمس الدين كرت ١١٢ شمس بلخي ۴۱۴ شناسنامه افغانستان ۴۶۹ شورماچ نورستاني، محمّداكبر ١١٥ ش...وروی ۲۰، ۱۱۵، ۱۱۶، ۱۱۷، ۱۱۹، ۱۳۷، YEV ,149 ,104

شاهجوي ۱۸۹ شاهجهان ۲۳۶، ۳۶۰، ۳۶۱، ۳۶۲، ۲۶۲، ۳۶۶ شاهجهان نامه ۳۵۲ شاهد (مجله) ۵۴۶ شاهرخمیرزا ۷۹، ۲۹۳ شاهرودی، آیتالله ۶۲۹ شاهزمان ۲۸۲ شاەسلىم ٧٧ شاهسيد بابا ٧٧، ٣٧٣ شاهشجاع ۳۲۵ شاەقلندر ۱۶۲ شاەقلى شېرغانى ۴۱۴ شاہ کابل ۵۸ شاهکلاه ۳۷۲ شاهک مهردار محمّدخان شيباني ۴۱۵ شاهمحمد ۳۷۵ شاه محمود بن ميرزا فاضل چـوراس، ميرزا 414 شاهمحمود سدوزايي ٥١٠ شاهمقصود ۱۸۹ شاهنامه ۴۰, ۱۳۸، ۱۵۰، ۱۵۵، ۱۵۸ شاه نعمت الله ۷۸ شــــاهولىخان ٢٢٢، ٢٢٣، ٢٢٤، ٢٢٤، ٢٢٥، ٢٢۶، 40. ,44V شاہولی کوت ۳۷۷ شبهای پیشاور ۷۷ شجاءالدوله ۵۸۸ شجاعالدين ذوالنون ٢٩۶ شجاعالسلطنه ۵۰۲، ۵۰۶، ۵۰۷، ۵۰۸، ۵۱۰، 011.011 شجاع الملك هزاره ۲۵۹ شجره الانسانيه ۵۹۶ شدادین خالد اسدی ۵۷ شرح حال عباس ميرزا ملکآرا ۶۰۷

شيرمحمدخان نظامالدوله ٥١٣، ٥١٤، ٥١٩، .07. 170. 770. 770. 770. 970. .70. 011 .01. 040 .040 .017 .011 شير محمّدخان هزاره ۲۰۷، ۵۳۰ شيرواني، زينالعابدين ٢١٠، ٢٩۶، ٢٩٨، ٥٨٢ شيعيان ۶۸، ۶۹، ۷۰، ۷۱، ۷۲، ۷۳، ۷۴، ۷۶، VV. PV. • A. 1 A. 111, 201, P17, 277, 177, 017, 777, 777, 777, 779 شيمبول ٨٢ شی ہوانگ تے ۱۳۷ صائب تبریزی ۳۳۶ صادق، امام ۶۶ صافى سلطان ٢٥٢، ٢٥٨، ٢٥٩ صالح آب آمد بلخي ۴۱۴ صالحي، آيت الله سيدميرزا حسن ۶۲۰ صبحي اوبھي ۳۰۶، ۴۱۵ صبحي تفويض ۳۰۶ صبوحی هروی ۴۱۴ صحرای گی ۱۳۶ صحراي مغان ۴۲۸ صحيح الكافى ۶۲۲ صحيح تهذيب ۶۲۲ صدرالدين ابراهيم ٢٩٢ صدقی، عثمان ۴۱، ۲۰۷ صدوق بن بابویه قمی، شیخ ۷۲، ۲۱۹, ۶۱۰ صديق الله ٢۶۶ صديق، محمّد ۲۳۰ صديقي، جلالالدين ١٥٣، ١٥٥ صراط المستقيم الى مستحقى التقديم ۶۲۲ صغانيان ٨۴ صغاريان ۶۳، ۸۷، ۸۸ صفويان ٢٣٥، ٣٦١، ٩١٩، ٢١٩ في ٢٢٢، ٢٢٥ صفوي، رحيمزاده ۴۱۰

شوش ۲۲،۲۱ شولگر ۲۵۴ شومان ۵۸ شهاب الدين بن سام ٩٢ شهابالدين غوري ٩٢، ١٣۴ شهر بربر ۲۰۲ شهر خوات ۱۹۶ شهرری ۱۰۵، ۱۴۵ شهرستان ۱۹۰ شهرستانی، سیدعلی اکبر ۲۱۴، ۲۷۵ شهر سوخته ۲۱، ۲۰۳، ۳۶۹ شهر ضحاک ۲۰۰ شهری ۲۰۵، ۱۹۶ شهرک، قریه ۱۹۶ شهر نو ۵۱۲، ۵۳۹، ۵۸۲، ۸۸۵ شهرهای آریانا ۲۰۶ شهريار، محمّدحسين ٣٢٩ شيبانيان ٣٢٨، ٤١١، ۴١۵ شييکخان ۴۱۹ شيثانيان ١٩٥ شيث بن آدم ۱۹۵ شيخ آباد ١٦٢ شيخ بهلول ۶۱۲ شيخ على ٨٢، ٣٢٣ شيخ عنايتالله هزاره ۳۶۶ شيخ محمد المفتى ٣۶۶ شيخ ميراحمد ٣٨٢ شيخ ميران ١٣٣ شبدا ۲۱۴ شبراز ۱۱۲، ۱۷۱، ۲۶۳ ۲۶۴، ۲۶۳ شیرازی، سیدحسین ۳۴۹، ۴۵۵ شیرشاه سوری ۳۴۰ شير قلا (شير قلعه) ١٩۶، ١٩٧ شیرمحمدخان ابراهیمزی ۱۲۷، ۱۴۵، ۳۷۴

طوس ۶۵، ۸۴، ۱۰۶، ۲۵۷ طوغان، وليدي ١، ٢، ٢٥، ۴٥، ١٧٠، ١٧٢ طولون دای میر داد ۱۶۱، ۱۶۲ طولونيان مصر ١٦١ ظاهر خان ۱۹۷، ۳۷۷، ۴۶۸ ظفرنامه تيموري ۱۸۷، ۲۵۲، ۲۵۸، ۲۹۰ ظهيرالدين بابر ٧٧، ١٩١، ٢٤١، ٢٤٢، ٣٠۶، 877, 0TT, 8TT, VTT, A77, •VT, 1VT, TV4 ظهير کابلي ۴۱۴ عارف کابلی ۴۱۴ عاصم ابن عمر ۵۴ عالم أراى عباسي ۳۴۱، ۳۷۵، ۴۲۰، ۴۲۱ عالم أراى نادرى ۴۲۸، ۴۳۰، ۴۳۱، ۴۳۲، ۴۳۲، 419 عالمگير ۳۳۶ عباس ابن طرخان ۲۳۱ عباس دوم صفوی ۲۵۳، ۲۵۴، ۴۲۲ عباس صفوى ٢٠١، ٢٨٠، ٣٥٨، ٢٢٠، ٢٢١، 717, 1.9 عباس قلی بیگ ۴۹۴ عباس قلي خان ٢٢٢، ٢٩٤، ٢٩٥، ٥٠٥ عباس ميرزا ٥٢٠، ٥٢١ عباسیان ۶۳، ۶۶، ۶۹، ۷۰، ۷۱، ۸۸، ۱۱۰، ۴۲۶ عبدالرحمان ٨١، ٨٢، ٨٣، ١٣٢، ١٢۶، ١۶۶، MMI, 191, 217, 277, 977, PV7, .VV 0V7, AV7, 2P7, Y77, 707, 7P7, 1A0, FT. , FT9 , F.9 , F.A عبدالرحمان ابنزياد ٥٩ عبدالرحمان ارغون ۳۰۴ عبدالرحمان بن سمره ۵۵ عبدالرزاق سمرقندي، كمال الدين ۲۷۸

صفویه ۷۳، ۷۴، ۸۰، ۴۱۲ صفیالدین اردبیلی ۲۴، ۴۱۹ صقری، عزت ۳۶۴، ۳۷۵ صور الاقالیم ۲۴ صورة الارض ۱۶۷، ۱۸۲ صولت السلطنه ۱۵۹، ۵۹۱ صولت السلطنه هزاره و شورش خراسان ۵۸۴، ۵۹۵، ۵۸۷، ۵۸۶

> ضميمه اطلاعات ۵۴۶ ضياء المعرفه ۱۳۴

طالب قندهاری ۲۰۵، ۳۷۷، ۶۲۸ طالقان ٥٥، ٥٨، ٥٥، ۶٩، ٧١، ٨۴، ٢٠٥ طالقاني ۲۰۶ طاهر بن حسين ٨٧ طاهر بن محمّد عمرو ۸۸ طاهر هراتی ۴۱۴ طاهري، ابوالقاسم ۴۱۱، ۴۱۵، ۵۷۴ طاهريان ٨٧، ٨٨ طباطبایی، سیدغلام حسین ۳۷۲ طبايع الحيوان ١٧١ طبخي بلخي ۴۱۴ طر ستان ۳۶ طبری ۱۷۱، ۱۷۹ طبس ۲۴۲، ۵۱۰ طبقات نیاصری ۶۵، ۷۴، ۷۵، ۹۱، ۱۶۹، ۱۸۱، 741, 091, 077, 777, 147 طغای تیمور ۱۱۱ طغرل سلجوقي ٩٠ طوايف اسلاو ١٣٨ طوايف تركمان ١٢٩، ١٢٠

علامي، ابو الفضل ۱۴۴ علاءالدين تكش ٩٣ علاءالدين حسين جهانسوز غوري ۷۶، ۸۳، 197.97.91 علاءالدين غوري ١٣٤ على آباد ٢٥٣ على ابن محمّد ايلاقي ١٧١ على اوبھي ٢١١ علىخان هزاره كويته ۶۳۸ علىشير نوايي ٢٩٥، ٢١٤ على قلى افشار ٢٣٤ على قلى، مير زا ۴۴۲ على محمّدخان سلطان ٢٥٩، ٢۶٠ عمادالملک ۱۶۴ عمادزاده اصفهانی، حسین ۵۹ عماد، مصطفى قلى ٣٧٧ عمان ۳۶، ۱۱۹ عمدة المطالب ٧٩ عمر سراج تولکی ۱۹۲ عمر صالح ۱۵۰ عمروليث ٨٨ عمرہ قرآن ۶۲۳ عمل صالح (شاهجهان نامه) ۳۵۲, ۳۶۱، ۳۶۳ ¥ለ¥ عميد، حسن ۲۴۶ عناب خان تايمني ۴۴۳ عنایت خان دایکندی ۴۴۸ عنایتخان هزاره ۲۸۰، ۴۴۷ عنبركوه ۲۵۲ عنصري ۸۴ عهد عتيق ٢٧، ٢٢٥ عیاران ۸۷ عیسیخان ترخانی ۱۶۴ عيلامي ها ۲۱، ۳۶، ۳۶۹

عبدالصمد بدخشي ۲۱۴ عبدالقادر أقهباشي، ميرزا ۱۴۶، ۱۷۳ عبدالقيس، قوم ٥٩ عبدالكافي الزوزني ١٧١ عبدالكريم بخارايي ٢٥٢ عبدالكريم منشى ٢٣٤ عبدالله البكري الاندلس ١۶٨ عبدالله بن طاهر ۶۷، ۷۱ عبدالله بن عامر ۸۴، ۲۰۳ عبدالله خان ازبک ۴۱۳ عبدالله خواجه عبدي كابلي ۴۱۴ عبدالله مهدى، خطيب ۶۱ عدالله نامه ۲۱۳ عبدالملک ۵۹ عبدالوهاب معتمدالدوله اصفهاني، ميرزا ٥٠۶، 011.0.9.0.1 عبدالهادي يارسا ۴۱۴ عبقری، محمّدیو سف ۶۰۹ عبيدالله بن ابي بكره ٥٧ عبيدالله بن زياد ٥٧ عبيدالله خان ازبك ۴۱۱ عجايب الطبقات ٢١٣ عراق ۴۰، ۴۶، ۶۵، ۶۹، ۹۳، ۱۰۴، ۱۱۱، ۱۱۲، 111, 111, 111, 171, 791, 791, 777, FTA . FT+ . F1F . F1F . F9T عراق باميان ٨٢ عربستان سعودي ۱۱۹ عرفه ۲۷۸ عزيزالدين نسفى ٣١١ عسکری، مرتضی ۶۲ عشق آباد ۲۲ عصر فلزات ٣٥ عطاري، احمد ١١٧ عظمت خان غلزایی ۴۴۷

غورات ۲۶۹ غوريند ۱۱۵، ۱۶۴ غورستان ۱۶۰، ۱۸۸ غوريان ۲۳۹، ۲۴۰، ۴۴۵ غوزبیگک ۲۵۵ غياث الدين پيرعلي ١١٢ غياث الدين غوري بان ٢٤٠ غياث الدين محمّد بن سام ٩١، ٩٢ غياثالدين همت بلخي ۴۱۴ غيلكي بلخي ۲۱۴ غيور کابلې ۴۱۴ فارابي ١٧٠ فارس ۱۸۴ فارسی دری ۲۵، ۵۲، ۱۴۷ فارياب ۵۵، ۵۸، ۸۴، ۱۱۸، ۲۰۸، ۳۰۷ فاشيسم ۳۰, ۲۲۸، ۲۴۳، ۲۶۹ فاضل بیگ ۲۶۲ فاضل، جواد ۶۷ فاني ۴۱۵ فانی کشمیری، محسن ۳۵۱ فايده و لزوم دين ۵۴ فتارای فضلیه ۳۶۶ فتح على شاه ٣٢٥، ٣٢٨، ٥١٣، ٥١٠، ٥٢٠، ٥٢١، ٥٤٧ فتوح البلدان ۵۷، ۶۰، ۶۱، ۱۸۲ فخرالدين بن شمس الدين ١١٢ فخرالدين على صفى ٢١٤ فخرالدين مباركشاه ۴۶، ۷۴، ۱۶۸ فخرداعي، سيدمحمّدتقي ٢٣ فدایی، نصرالله ۳۴۱ فرانسه ۲۷ فراه ۸۷، ۱۱۲، ۱۲۰، ۱۵۴، ۱۵۳، ۱۶۶، ۱۸۶، ۱۸۲ PAL 917, 007, A07, 0PT, 9PT, 7.7, 4. T. V. T. P?T. VVT. P. F. PTF

عين الوقايع ٢٨٢ عینی هروی ۴۱۴ غار قرەكمر ۳۵ غار لاجين ١٤٥ غازان خان ۷۶، ۷۷، ۱۰۹، ۱۱۱ غازيان ۴۳۲ غار خان ۹۳ غبار، غلاممحمد ۸۱، ۹۷، ۱۰۴، ۱۵۰، ۱۵۱، ۱۵۱، ·VI. VOT. 777, PT7, · 77, I77, X79 غباري بلخي ۲۱۴ غرجستان ۲۴، ۲۵، ۵۸، ۹۲، ۱۱۲، ۱۴۷، ۱۶۷، AAI, "PPI, +77, AIT, VVY, 977, 7A7, ... غ جستان (مجله) ۱۵۱، ۱۵۳، ۱۸۷، ۲۷۵، ۴۸۳ 4 A7, VA7, PA7, VTO غرجستاني، محمّدعيسي ۲۵۲، ۲۵۴ غرستان ۱۸۸ غروی، آیتالله ۶۲۰ غريبي هروي ۴۱۴ غـزنويان ٨٧، ٨٨، ٩٠، ٩١، ٢٢٩، ٢٢٣، ٢٠٣، ٢٠۶، 474 .747 غــزنه ۲۵، ۷۳، ۱۴۴، ۱۴۶، ۱۵۲، ۱۶۹، ۱۷۲، NVI, • NI, VNI, 017, PIT, 777 غزنی ۱۸۷، ۲۱۷ غـــزنين ١٥٢، ١۶٧، ١٧١، ٢٠۶، ٢٠٨، ٢٩٢، -797, 007, 107, 707, 707, 197, 797, 107, 777, 777, 761 غزها ۱۲۹ غلام حسين خان افضل الملک، ميرزا ۶۰۷ غلام حيدرخان ۱۹۹ غلزایی ۲۳۵ غلغله ۲۰۰ غـور ۷۶، ۱۲۸، ۱۸۸، ۱۸۹، ۲۰۳، ۲۰۴، ۲۱۶، ۲۱۶، 100

فنايي هروي ۴۱۴ فنلاند ۱۱۹، ۲۰۷ فوشنج ۲۹۴ فوشه، آ. ۱۴۹ فولاد غوري ۷۵، ۹۱ فولىشى ساتانگنا ٥١ فهرست كتابخانه سلطنتي ايران ٥٥۴ فهرست مشترك نسخههاي خطى فارسى ياكستان 899 فى تحقيق ماللهند ١٧٨ فيجي ١٢١ فيروزالدين سدوزايي ۴۹۶ فيروزشاه ساساني ۴۴ فيروزقند ۲۱۸ فيروز كابلي ۴۱۴ فيريه، ژ. ۱۴۴ فيض ١١٠ فيضالله خان خليل ۴۵۱ فيضي از فيوضات ٣٧٥ فيلييين ١١٩، ١٢١ فبنبقبه ۲۶ قائمشهر ۶۰۸ قاجاريه ۱۲۹، ۱۵۷، ۳۲۵ قادس ۴۸۰ قاده لاچين ۱۶۵ قارلىق ١۴٠

قاجاریه ۱۲۹، ۱۵۷، ۳۲۵ قادس ۴۸۰ قاده لاچین ۱۶۵ قارلیق ۱۴۰ قاران ۱۳۷ قاسم مندوشاه فرشته ۱۶۴ قامتی بلخی ۴۱۴ قاموس جغرافیای هرات ۴۸۴

فراهرود ۱۱۶ فرخاله ۲۶۶ فرخخان امينالدوله ۵۶۸ فرخى ١٥٥ فردوسی ۱۵۵، ۱۵۷ ۱۶۵، ۱۶۶، ۱۷۸ فر دیناند، ک. ۱۴۴ فرزندان فاطمه ٧٧ فرشته ۲۴۲ فرض على خان هزاره ۴۴۶ فرغانه ۸۳، ۸۴، ۱۰۹، ۱۱۰، ۱۱۷، ۳۲۶ فِرَق مختلف شيعه ۶۸ فروجن ۲۵۱ فرهادميرزا ۵۴۹ فرهنگ آنندراج ۲۱۴، ۲۴۶ فرهنگ اصطلاحات دیوانی دورهٔ مغول ۲۱۴ فرهنگ تحفة الاحياب ٢١١، ٢١٣ فرهنگ ترکی به فارسی ۲۱۲ فـر هنگ عـمید ۱۲۲، ۱۵۷، ۱۸۱، ۲۱۶، ۲۴۶، 308 فرهنگ فرق اسلامی ۳۵۲ فرهنگ معین ۳۱۰, ۵۸۶ فر هنگ نفیسی ۲۴۶ فر هنگ هزار ستان ۱۸۷ فريمان ۵۹۱، ۶۰۲، ۶۰۸ ۶۱۲ فريه ۱۴۹ فصيحي هروي ۷۶، ۴۱۴ فضل کاتب ۶۶ فضيلت خان هزاره ۴۵۷ فقه قدری ۲۵۹، ۴۶۹ فقيرحسين هزاره ۱۴۶ فقير محمد حسين خان عندليب ۶۳۰ فقير محمّد خيرخواه ٢٣٥ فلات ایران ۲۶، ۲۷، ۲۸، ۱۴۵ فلسطين اشغالي ١١٩

قرقیزستان ۱۱۹، ۱۳۶ قرنين ۵۵، ۸۷، ۲۰۶ قرهباغ (سیاهباغ) ۱۸۰، ۳۷۴، ۲۷۵، ۴۳۲ قرءباغ غزني ٣٤٣ قرهچانلو، حسين ۲۷۸ قرەختائيان ۲۶۳ قرەقوينلو ١١٢ قريەنو ۲۵۵ قزاقستان ۱۱۹، ۱۳۶ قزوین ۷۲، ۴۱۹، ۶۰۹ قزوینی، محمد ۲۸۲ قشلاقگاه ۲۶۷ قصبه ايلاق ٧٢ قصر شیری ۸۷ قطب الدين ايبك ٩١، ٩٢، ١٨٨ قطبالدين محمّد بن انوشتكين ٩٢ قطر ۱۱۹ قطغن ۲۰۶ ق. فقاز ۲۲، ۲۶، ۲۸، ۱۰۳، ۱۱۲، ۲۰۸، ۲۴۰، 474 قلات ۱۸۹، ۱۹۷، ۲۵۲، ۱۹۶۹، ۲۶۹ قلخ ۱۶۲ قلعه بادغيس ۴۴۳ قلعه بلخ ۳۱۸ قلعه بنيادخان ٥١۴ قلعه ير ۴۷۱ قلعه چيغيل ۴۷۰ قلعه خلج ۲۰۲ قلعه دره بام ۵۰۵ قلعه دولت آباد ۵۰۱ قلعه ذريعه ۴۸۱ قلعه سرخس ۵۲۰ قلعه سعيد ۴۶۷

قلعه سفيدگاه ۲۴۴

قاموس جغرافيايي افغانستان ۴۸۴ قاموس مقدس ۲۷ قانع تقوی، امیرعلی شیر ۳۰۶ قاين ۳۰۷ قباچه ۹۱ قبادخان ازبک ۴۵۰ قبايل اويغور ١٣٩ قبایل پارت ۲۶، ۲۷، ۴۲ قبايل زاولي ۴۴ قبایل سیتی ۴۳ قبايل قشقايي ١٥٧ قبايل كومر ۲۶ قبایل گوت ۲۶ قبایل ماد ۲۶، ۲۷ قبايل مهاگوت ۲۶ قبايل هون ۴۴ قبايل يوچي ۴۳ قبچاق ۴۴۶ قبرستان نکودریان ۲۵۷ قبطيان مصر ١٢٧ قبولي قندوزي ۴۱۵ قتلغ تگين ۱۷۸ قتيبه ۵۸ قتيبه باهلي ۵۸ قدرخان ۶۰۶ قدوسي، محمّدحسين ٢٢۴، ۴۳۰ قرآن کریم ۴۰ قرآن مجید ۲۸، ۱۰۳، ۱۰۷، ۱۰۸، ۱۲۱، ۱۲۳، 777, 077, 977, 077, 977 قراختای ۹۳ قراخطائيان كرمان ۲۶۳ قراقروم ۲۱، ۱۰۹، ۳۶۹ قراقوينلو ١٢٩ قرامطه (شيعه اسماعيلي) ۷۶

قلعه شهر نو ۵۱۱ قيام كلنل محمّدتقي خان يسيان ٥٩١ قلعه ضحاک ۳۱۷، ۳۶۰ قیام کو هر شاد ۶۱۲ قلعه قنات ۴۶۷ قيانخان بن ايلخان ١٥٩ قلعه قندهار ۳۲۸ قیس بن احنف ۲۰۳ قلعه کاریز ۵۱۱ قلعه كركس بال ۱۶۴ کابل شاہ ۸۷ قلعه لاش ١٩۶ کابلیان ۳۲۷، ۳۵۷، ۳۵۸ قلعه لامان (لومان) ۵۴۹ کاپیسا ۴۰، ۵۰، ۵۱، ۱۷۵، ۱۸۹، ۳۶۹, ۳۷۰، قلعه محسن آباد ۵۸۶ 144 قلعه محمودآباد جام ٥٠٢، ٥٠٣ کاتبی، سیدعلی ۲۶۷، ۲۷۰ قلعهمقور ۴۸۱ کارن، اس. ام. ۱۲۰، ۱۲۱ قلعهميراتا ۴۸۱ کارنامه سفر چین ۱۰۸ قلعه نادرآباد ۴۳۹ کاشان ۷۷، ۶۰۹ قلعه نروتو ۴۴۵، ۴۴۷، ۴۸۰، ۴۸۱ کاشغر ۵۰، ۲۰۸، ۲۴۰ قلعه نريمان ۴۷۰ کاشغرستان ۴۵، ۹۳، ۱۰۹، ۱۳۷ کاظمین ۴۳۱، ۴۹۳ قلعه نيزك ابنطرخان ٥٨ كافرقلعه (اسلام قلعه) ۴۲۲، ۴۲۵، ۵۰۶، ۵۰۷، قليج محمد بلخي ٢١٤ 1019.01. 0.9.0.1 قليخان بن نوروزخان ۶۲۳ کالج کراچی ۶۳۴ قم ۷۲، ۷۷، ۱۷۰، ۴۲۴، ۴۶۹، ۶۰۹، ۶۱۰، ۶۱۸ کالو ۳۶۰ قمي، عباس ٥۶ كامبوج ١١٩ کسامران میرزا ۲۳۷، ۳۳۹، ۳۶۰، ۳۶۴، ۴۹۷، قـــندوز ۴۵، ۴۹، ۵۰، ۵۱، ۱۱۷، ۱۷۸، ۱۸۹، 107, 707, 707, 927, 777, 077, 7.7, 09V .0TV 417,411 214, 00, 90, 00, 00, 791, 991, 911 كأس الكرام ۶۴۱ كتابخانه سلطنتي (روزنامه) ۵۵۳ قندهاری، شیخ حسن ۷۸ قندهاري، طالب ۱۱۶ کتاب (مجله) ۴۱۰ کتاب مقدس ۱۸۷ قوام الدوله، ميرزا ۵۶۸ کتواز ۱۸۹، ۳۶۹ قوبيلاي قاآن ١٠٧، ١٠٨، ١٠٩ کتيبه اورخان ۱۳۸ قوچان ۵۹۳، ۶۰۸ کتيبه داريوش ۱۳۸ قومس (سمنان) ۱۴۵ کجاب بهسود ۲۰۹، ۲۱۳ قومي بلخي ۴۱۴ كجكولي بلخي ٢١۴ کراچی ۴۱۳, ۶۲۷

قلعه نو ۱۸۹

قندهار ۲۹۳

قنوح ۲۹۱

قهستان ۸۴

كمالالدين بنايي هروي ۴۱۴ كمالالدين عبدالرزاق سمرقندي ٣٢٧ كمال بلخي ۴۱۴ كمال شبرغاني ۴۱۴ کمال، على ۲۲ کمیانی هند شرقی ۳۶۵ کمیسیون مرزی افغانستان ۲۸۲ كنبو لاهوري، محمّدصالح ۳۵۲، ۳۶۱، ۳۶۳، 414 کندهارا (هند) ۱۷۹ كنز العرفان ۶۲۲ کنز الکنز ۴۱۳ كنز الوثايق ۳۶۶ کنگ ۲۰۸ کنگو ۱۲۲ کوتل زارین ۱۹۱ کورتس ۱۴۴ کورس، کنت ۴۱، ۱۴۹ کوروش کبیر ۱۳۱، ۱۳۸ کوشانو یفتلی ۱۷۹، ۱۸۳، ۲۱۷ کوشانیان ۱۵۱ کوشانی، قبیله ۴۳ كوفه ۵۹، ۱۱۱ کوگآلب، ضیاء ۲۲ کولات ۲۵۱ كول تكين (قول تكين) ١٣٨ كولى ها ١١٨ كون، كارلتن ٣٥ کو ہات ۱۲۷ کوه ارغنده ۱۹۲ کو مبابا ۵۱، ۱۱۵، ۱۶۰، ۱۷۲، ۱۷۹، ۱۹۶، ۲۰۹، 117.0.7 کوه بامیان ۴۱۲ کوه برگول (برقول) ۱۷۵

كزبلا ١١١، ٢۴۵ کرخ ۴۶۷ کــردستان ۲۶، ۲۷، ۲۰۴، ۵۳۱، ۵۳۵، ۶۱۸، 61. کر کو یہ ۶۳ کرگس کورگه ۱۹۹ که مان ۴۰، ۱۱۲، ۱۲۷، ۱۸۴، ۲۱۰، ۲۴۱، ۲۴۲، 4.4 .787, 787, 787, 7.47, 9.4 کر مانشاہ ۶۰۷ کروغارس ۲۵۵ کی ۱۰۳، ۱۳۶، ۱۷۷ کُرهٔ جنوبی ۱۱۹، ۵۴۶ كُرة شمالي ١١٩ کریمخان زند ۴۴۱ کسایی مروزی ۱۶۸ کسرایی ۱۱۶ کش ۶۵، ۸۴ کشاورز، کریم ۲۲ كشف الأبات ٣۶۶ كشف الحقابق ٣١١ كشف النسب ١٣٢، ١٦٤، ٢٥٣، ٢٨٢ کشف هند ۳۹، ۴۲، ۱۰۰، ۳۴۶ كشكول ابن العلم ۲۹۸ کشیمیر ۸۱، ۲۶۵، ۲۶۶، ۴۴۹، ۲۵۴، ۶۲۸، 5TF , 5TT کعبه ۶۱ کلال کو ۲۷۴ کلد، ۲۶ کلده سفلی ۲۲ کلکته ۸۷, ۲۶۴, ۲۷۳, ۳۷۳ کلنل تیلر ۵۲۷ كلنل محمدتقى خان بسيان ٥٨٩، ٥٩٠، ٥٩١ کلیات تاریخ ۱۷۷ کلیات ریاضی ۵۱۹، ۵۲۷

کوه بیستون ۲۷ کیقباد ۴۰ کوه تيربند ۱۷۲ کیلهگی ۸۲، ۲۶۹ کی لی ۴۳ کوه دماوند ۲۰۴ کوه ده کن ۴۸۱ کیهان (روزنامه) ۶۱۷، ۶۲۰ کوه رباط ۳۵۱ کیهان فر هنگی (مجله) ۱۳۲، ۳۱۱ كوه سپينغر ١١٥ گازرگاه ۶۰۰، ۶۳ کوهستان بدخشان ۸۰ گجرات ۳۱۱، ۳۵۸ کوهستان غـور ۵۴، ۷۴، ۷۵، ۷۶، ۸۹، ۱۶۱، 184,188 گدازستان ۲۰۲ گر جستان ۲۴۰، ۲۹۶، ۴۳۱ کوه سليمان ۲۲۳ کوه قرق ۳۷۰ گردش افغانستان و پاکستان ۷۲ کوه کرد (کرت) ۱۱۵ گردیز ۸۴، ۱۱۸، ۱۸۹، ۲۴۲، ۲۶۴، ۲۶۴، ۳۶۹، کوه گا کوه ۱۱۵ 111, 117 کوه میخ ۱۱۵ گردیزی، عبدالحی ۲۴، ۶۰، ۱۶۸، ۱۷۱، ۲۳۷ کوه نور ۳۲۵، ۴۳۳، ۴۹۵ گرزن، جرج ۵۸۳ کوه ورنی ۱۹۳ گرشک ۱۸۹ گرگآب ۳۴۳ کو مہای آلتای ۱۷۱ کو دهای آیسلند ۱۳۶، ۱۳۷ گرگر، سی. ام. ۵۸۳ کوههای قفقاز ۲۶ گرگینخان ۸۰ گرماش ۱۷۰ گرمسیر ۲۹۶ کو یته ۱۴۶، ۱۴۷، ۲۳۴، ۲۵۱، ۲۹۵، ۳۱۳، ۳۷۷، گروئنلند ۲۰۷ 677, 1177, 676, 176, V78, •78, F78, گزاب ۱۹۳ 541 , 5T9 , 5TA كهزاد، احمدعلي ٢٥، ٢١، ٢٢، ٢٢، ٢٢، ٢٥، ١٥٠، گزارش تحقیق کمیسیون سرحدی افغان و انگلیس 101, 101, 177, .07, 197, .04 · A7, 1 A7, 7 A7, 7 A7, V A7, 010, 770, کهکیلویه ۴۳۱ VY0, PY0, • 10, 110, 710, 010, VA0 گزیده کافی ۶۲۲ کهن دلخان ۴۵۲، ۵۰۷، ۵۲۷، ۵۴۷ گزيو ۳۰۶ گسسیترنه، مور ۲۳۰ گلچين معاني، احمد ۳۳۶ گلزار قندهار ۷۸ کیجران ۱۹۶، ۲۰۱، ۴۲۱ کیجک بامر جوزجانی، میرزا ۴۱۴ گلستان ۶۰۰ کیرشمن ۲۱۹ گلگت ۲۶۵ گُلی، امین ۱۲۹

کویت ۱۱۹

کهنوج ۲۶۳

کیان ۲۶۹

کیانیان ۴۰

کیساب ۲۸۱

گنبدکاووس ۶۰۸، ۶۱۵ گنج رستاق ۵۷ گنج علی خان ۴۲۰ گنج گوهر دانش ۴۵۷ گوام ۱۲۱ گویل ۱۷۵ گوپتا، چندرا ۴۲ گور، ژان ۴۹۴، ۴۹۵ گوزگانان ۱۶۸، ۲۰۵ گوهرشادآغا ۷۹، ۸۰، ۲۹۳ گیتاشناسی کشورها ۱۱۵، ۲۴۷ گیخاتو ۱۱۱ گیرو ۳۶۹ گیزایی، اکرم ۱۳۳، ۲۸۵، ۴۰۳، ۴۷۹، ۴۸۰ گیلان ۳۶ گینه جدید ۱۲۱

لانوس ۱۱۹ لاچين ۱۵۰ لاخ ۱۴۹ لاغر سیستانی ۴۱۴ لاکو ۳۷۰ لاهور ۹۱، ۱۷۰، ۲۶۶، ۲۹۴، ۲۲۷، ۳۴۳، ۳۴۴، V77, 227, 7V7, .77, 777, 777, V77, P77, 840, 817, 81V, 8.8 لاهوري، عبدالحميد ٣٤١ لينان ١١٩، ١٨٧ لبناني، محمّدشاكر ٢٤٧ لذيذ بلخي ۴۱۴ لسان الخلجيه ٢٥، ١٧٢، ١٨١ لشکرکشی های احمدشاه درانی ۴۴۳ لطفي هروي ۴۱۴ لعل ١٢٢، ١٩٠، ١٩٠، ٢٢٠ لعل لعلى بدخشي ۴۱۴

لغات مغولي ٢٥٥ لغت فرس قديم ۴۱۳ لغتنامه ۱۲۲ لغت نسامة ده خدا ٢٦، ٣٩، ٢٤، ٢٤، ٨٧، ٨٢، ATI, VTI, ATI, VOI, 181, 1.17, TIT, 440 ,794 ,749 لغمان ٥١، ١١٨، ١١٩، ٢٢٧، ٣٢٧، لغمانها ۲۶۷، ۲۶۸ لكنهو ١٢١، ٢٥٢، ٢٥٥، ٢٧٠ لگهارت، لارنس ۲۷۷، ۴۲۲ لمب، هارولد ۲۳، ۹۸، ۹۹، ۱۳۵ لمغان ۲۶۷، ۳۷۰ لندن ۴۶، ۱۵۲، ۳۲۵ ۴۸۴ لوکاس، هنری ۱۹، ۲۰، ۳۶۹ لوگر ۸۴، ۱۱۸، ۱۸۹، ۲۱۶، ۲۶۴، ۲۶۵، ۲۷۹، 617, 927, 777, 974 لولنج ٣٢٣ لوي، سيلون ٢٠٠ لويهجرگه ۹۸ لهاسا ۲۰۸ لهجه بخارايي ۴۱۵ لياقت على خان ٢٣٣، ٢٣٣ ليبرتي ۲۰۸ ليتوانى ٢٧ لدن ۲۱۹ مأنر الامراء ٢٥٨، ٣۶٣، ٢٧٥ مآثر رحيمي ٣٣٨، ٣٤١ مانة و خمسون صحابی مختلق: (۱۵۰ صحابی ساختگی) ۶۲، ۲۲۶ ماداگاسکار ۲۰۸ مارشال، جان ۳۸ مارکوارت ۱۷۰

ماركويولو ۱۰۶، ۲۶۶

محمّد امين بلخي ۲۱۴ محمّد امین یزدی ۳۷۶ محمد باقر، امام ۷۲ محمّد بلخي ۴۱۲ محمّد بن تکش ۹۳ محمّد بن حكيم الشذوني الصيني ١٠٩ محمّد بن داوود هوتکی ۲۲۹ محمد بن شجاءالدين ٩٢ محمد بن عبدالله نفس زکیه ۷۱ محمّد بن على ۶۴ محمّد بن على عباسي ۶۹ محمد بن غياث الدين ٩٢ محمّد بن قاسم ٧١ محمّد بن قاسم بن عمر بن على بن الحسين ٧١ محمّد بن وصيف ١٩٥ محمّد بن هرثمه ۷۶ محمّدتقي خان ۴۵۷ محمّدتقي سبهر ۲۰۴ محمّدتقى مجلسي ٧٢ محمدحسن صالحي ٢٥٩ محمدحسين خان قاجار ۲۴۱ محمّد حسين کُرد زعفرانلو ۴۲۹ محمّدحسين، مولوي ١٣١ محمد حكيمميرزا ٢٦٢ مسحمًد حيات افسغان ١٢٧، ١٣٤، ١٥٧، ١٨٨، 4.4 JVY محمّد حيدر ژوبل ۴۱۵ محمّد خالص ١٢٧، ٢٣٧ محمدخان تايمني ١٥٠، ٢٢۶ محمدخان تكلو، مرزا ٥٠٣ مسحمدخان شیبانی ۲۰۹، ۴۱۱، ۴۱۱، ۴۱۵، 419 محمدخان میر دایزنیات ۱۳۳ محمّدخان هزاره ۴۵۳

مازندران ۳۶، ۲۰۴، ۲۰۴، ۵۰۵، ۶۰۸ ماسون، چارلز ۲۸۵ ماكو، سليمان ٢٣٠ مالزي ۱۱۹ مــالستان ۴۴، ۱۵۳، ۱۶۶، ۱۸۷. ۱۹۷، ۲۰۲. 117, 777 مـاوراءالنـهر ۵۹، ۸۸، ۹۰، ۲۰۹، ۱۰۹، ۱۱۰، ۲۱۲. 4.9 , 7.9 , 791 مايل، طايفه ۲۵۲ مایل هروی، نجیب ۱۳۲، ۲۳۰ مأمون ۶۷، ۶۸ مأمونالرشيد ۶۷ مبارزالدين ۲۶۳ مبارکشاه ۱۶۸ مدأو معاد ۳۱۱ مبسوط ۶۲۲ ميين: ۳۲۷ متوكل عباسي ۶۷، ۱۱۰ متولى، سيدمحمّد ۴۴۱ مجارستان ۱۱۹ مجالس المؤمنين ٧٣. ٨١، ١٢۶، ٣٥٠ مجلس افروز ۴۱۳ مجلس امير خسر و بلخي ٢٣٥، ٢٣۶، ٢٣٧، ٢٣٨ مجلس قومي (قوريلتاي) ١٣٥ مجلسي اؤل ۷۲ مجلسي، محمّد تقي ۶۰۹، ۶۱۰ مجمع الغرايب ۴۱۲ مجمل التواريخ ٧۶، ٢٣٩, ٢٤١ مجمل فصيحي ٢١٠ محقق تركستاني، آيتالله شيخ اسماعيل ۶۲۰ محقق خراسانی، آیت الله شیخ عیسی ۶۲۰ محمد ابراهيم خان قاجار ٥٣١ محمد ابراهیم شیبانی، میرزا ۵۸۷ محمد اکبر ۴۱۵

محمودخان بیگلربیگی ۴۸۱ محمودخان قوللراقاسي ۴۴۳ محمود غازان ۷۶ محمود غزنوی ۵۴، ۷۹، ۸۴، ۹۱، ۱۰۷، ۱۶۹، ۰۰۲, ۳۰۲, ۷۰۲, ۷۳۲, ۴۵۳, ۶۰۶ محمود غلزايي ۴۲۵ محمود کاشغری ۱۷۷ محمود ميرزا ٣٠٣ محمود هوتكي ۲۳۸ مدافعات ۵۹۳ مدافعات بازرگان ۵۹۳ مدرس افغاني، آيتالله ۶۲۹ مدرس رضوی ۷۳ مدرسه هرات ۷۹ مديترانه ۲۷ مدينه ۶۴، ۶۸، ۷۹، ۲۰۵، ۲۷۸ مرأت الحجة ۶۲۴ مرآت الممالك ٢۶٧، ٣٧٠ مراتع و سیاست ۱۴۷ مرادبیگ ۲۶۲ مراد، میر زا ۳۷۴ مراغه ۶۱۷ مرتضى عسكري ۲۲۶ مرداني، حسن على ۶۱۴، ۶۱۵، ۶۱۶ مردمشناسی ایران ۱۲۲، ۱۴۴، ۱۸۷ مردوخ کردستانی ۱۶۵ مرشد بروجردي ۳۱۲ مرغاب ۵۸، ۲۹۸، ۳۰۷ ۳۱۸ مرکز ۱۹۰ مسرو ۶۵، ۶۸، ۱۰۴، ۱۰۵، ۲۵۹، ۳۰۷، ۴۱۰، ۴۱۰، 117, 117, 210, 700, 700, 000, 710, 011 مروالرود ۸۴ مروان حمار ۶۴، ۶۵

محمّد خداینده ۷۶، ۷۷، ۱۱۱ محمّد خواجه قرهباغ غزني ۱۸۸ محمّد خوارزمشاه ۹۲، ۹۳، ۱۰۰، ۱۰۱، ۱۰۲، 415.10.1. 475. 794 محمّد دیباج ۷۱، ۷۲ محمدرضاشاه پهلوي ۵۹۶، ۶۱۳ محمّد سالم، قاضي ٣٤٨ م حمدشاه ۵۲۱، ۵۲۵، ۵۲۶، ۵۲۷، ۵۲۸، 09V .041 .0TA .0T1 محمّدشاه بابري ۴۳۳ محمدشاه خان ۴۴۵، ۴۴۷، ۴۹۶ محمّدصالح بداوني ورسجي ۴۱۳ محمدصالح سياه گردي بلخي ۴۱۴ محمد صالح كنبو لاهوري ۴۸۴ محمّد عظیمبیگ هزاره ۱۸۸ محمد عظیم خان دیزنگی ۴۵۷ محمدعلي كابلي ۴۱۴ محمدعلي ميرزا ٥٨٩ محمّدعلی هزاره، قاضی ۳۶۶ محمّد قوام الدوله، ميرزا ۶۰۷ محمد کاتب خوارزمی ۱۷۰ محمّد مقيم ارغون ٣٠۶، ٣٠٧ محمّد مؤمن بن شيخ عوض باقي بلخي ۴۱۳ محمّد نجيب بكران ١۶٨ محمد نعيم خان ۴۵۷ محمد ولىميرزاي قاجار ۴۹۷ محمّد هاشم، سردار ۳۷۵ محمدهاشم قاجار، ميرزا ٥٩٢ محمّد يعقوب، مولوي ۲۵۹، ۴۶۹ محمّديوسف منشى بلخي ۴۱۳ محمود افغان ۴۲۹ محمود الحسيني بن ابراهيم ٢٢٣، ٢٤٧، ۴٢٨، 40. محمود بن امير ولي بلخي ۴۱۳

مصطفى خان استرآبادي ٥٠٢ مصعب بن عمر خزاعی ۱۶۳ مطلع السعدين ٢٧٨، ٢٩٣، ٢٩٢، ٣٢٧ مطلع الشمس ٥١٢، ٥٥٣ مظفرالدين حجاج ٢٨٤ معارف اسلامی (مجله) ۱، ۲، ۲۵، ۷۹، ۱۷۲ معارف جعفري ۶۰ معاويه بن ابي سفيان ٧٤، ٧٥ معاهده تاشقند (تاشکند) ۶۳۶ معاهده صلح ایران و انگلیس ۵۸۴ معبد زور ۵۵ معبد زون ۲۰۵ معبد سومنات ۸۹ معبد نوبهار ۵۰، ۵۲، ۲۰۳ معبر کرکی ۳۰۷ معتمدخان بخشی ۷۸، ۳۵۵ معجزه قرآن ۶۲۳ معجم رجال حديث ٧٢ معدن آجه گگ ۱۱۷ معراج النبوه ١٢٥ معرفة الحديث ۶۲۳ معزالدين سلطان حسين ١١٢ معصوم دهم ۶۷ معلومات احصائیوی فارس ۵۳۵ معن ابنزائده شيبانی ۱۸۰ معينالدين زمجي اسفزاري ۲۹۶ مــغولستان ۲۰، ۲۳، ۲۶، ۴۳، ۴۵، ۹۳، ۱۰۰، 117, 110, 111, 111, 111, 110, 117 VT1, TV1, TV1, A·7, T17, PAT, •PT, 799 .TIV مفاتيح العلوم ٢۴، ١۶٧ مفيد بلخي ۴۱۴ مقايسه اللغتين ١۶۴ مقبره امير نوشير وان ۲۵۷

مروچاق ۴۳۴ مرورود ۵۸، ۶۵ مروزی ۱۷۱ مرو شاهجهان (تىركمنستان) ٨٣، ٨۴، ۴۱۰، 177. 700 مروی، محمّدکاظم ۴۲۸، ۴۳۰، ۴۹۳ مزارشريف ١٣٠، ٢٥٤، ٢٧۶ مسافرت به افغانستان و فارس ۵۳۶ مسالك الافهام في أيات الاحكام ۶۲۲ مسالک و ممالک ۱۶۶، ۱۶۷ ا۹۲، مسأله هزاره جات ۱۴۹ مستر آدمک ۴۸۴ مستر موری ۵۶۷ مستر میتلند ۴۸۰ مستوفى، حمدالله ۲۰۴، ۲۰۷ مسجد جامع مرو ۱۰۴، ۵۲۵ مسجد گو هر شاد مشهد ۷۹، ۸۰، ۲۹۳، ۶۱۲ مسجد گوهرشاد هرات ۷۹، ۲۹۳ مسعود انصاري، عبدالحسين ۶۱۱ مسعود سعد سلمان ۲۱۵ مسعودشاه بیگلربیگی شاهمقصود ۷۸ مسعود غزنوی ۲۰۵، ۲۴۱ مسعودي انصاري، عبدالحسين ٣٧ مسکو ۲۷، ۱۶۸، ۲۸۹، ۲۲۸، ۴۲۲، ۴۴۲، ۵۳۵ مسيب بدخشي ۴۱۴ مشر على دوستخان ۶۳۱ مشرق الاكوان ۴۱۳ مشرقزمين گاهواره تمدن ۳۴۶ مشعل خان غازي ۱۷۴ مشکور، محمّدجواد ۴۶، ۳۵۲ مشکوة (مجله) ۱۳۹ مصاحب، غلامحسين ٢٢ مستصر ۲۶، ۵۴، ۵۲، ۶۲، ۱۴۴، ۱۶۱، ۱۶۳، ۱۶۳، XV7, PAY

مناقب على بن ابي طالب ۶۲۲ منتخب التواريخ ٧١، ٧٢، ٨٠، ٥٥٥، ٥٨٧ منتهى الامال ۶۸، ۷۰، ۷۱ منجان ۱۱۸ منجم العمران ۲۴۶ مندر ۸۰، ۸۱ مندیگگ ۳۶ منزوى، احمد ۳۶۶ منشى، عبدالكريم ۴۵۳ منشي، محمود ۴۴۲، ۴۴۴ منصور ۶۶، ۷۱ منصور دوانیقی ۶۶، ۷۱ منصور، على ٥٩٥، ٥٩۶ منصوری، ذبیحالله ۲۹۰، ۴۹۴ منکوقاآن ۱۰۵، ۱۱۰، ۱۱۲، ۱۴۴ منگولیا ۴۵، ۱۴۶ من لا يحضره الفقيه ٧٢، ٢١٩، ٤١٠، ۶٢٢ منم تيمور جهانگشا ۲۹۰ منوچهری ۱۳۹، ۱۶۳ منهاج السراج 189، ١٩٣، ١٩٢، ٢٣٧ منهاج الطلب ١٠٩ مواطن الشعوب الاسلاميه في أسيا ٢٤٧ موجى بدخشي ۴۱۴ موجى، محمّدجعفر ٥٥٣ مورخ، محمّديوسف ٢٢١ مورگرافت ۱۴۹ موزه آستان قدس رضوي ۳۲۷ موزه پيشاور ۱۷۵ موزه سلطنتي انگلستان ۳۲۵ موزه ملي پاکستان ۴۱۲ موزه ملي ملک تهران ۳۴۹، ۴۵۵ موسوی، باقر ۶۱ موسوی، محمّدصادق ۴۳۵ موسيو فوشه ۱۴۷

مقدسی ۱۶۷ مقدمه ابن خلدون ۶۱، ۱۷۲ مقدمهای بر تاریخ تحولات سیاسی و اجـتماعی افغانستان ۴۳۹ مَتْر ١٨٩، ٢٥٢، ٢٦٩، ٢٧٢ مقصد اقصى ٣١١ مكارم الأثار ۴۱۳ مكتوبات فضليه ۳۶۶ مكران ۲۷، ۱۵۷ مکزیک ۲۰۸، ۲۶۲ مکگرگر، سی. ام. ۵۸۳ مکه ۶۱، ۶۴، ۷۱، ۲۷۸، ۱۱۳، ۲۱۳، ۴۴۴ ملاجارويي بلخي ۴۱۵ مَلارُوحي ۴۱۵ مكاصالح مخلصي بدخشي ۴۱۴ مَلاعبدالله رافضي ٨١ مَلاعبدالله هزار ۴۱۴ مَلافيض محمّد كاتب ۴۰۴، ۲۳۲، ۴۵۰، ۴۵۲، 911.0.9 ملاكاظم خراساني ۶۲۸ مَلامحمَد املای سنگچارکی ۴۱۳ مَلامسكين هزاره ۴۱۴ مكامقبول بخشى بيكي ٣٣٩ مَلاموسي هزاره ۳۶۶ مکانسیمی فرخاری ۴۱۵ مَلاهاشم خراسانی ۷۱، ۷۲، ۷۹ مَلاهاشم قندهاری ۴۱۴ مَلايوسف هزاره ۵۵۴ ملتان ۳۱۱، ۳۱۲، ۴۴۰، ۴۵۱ ملک شاہ حسین سیستانی ۳۷۶، ۴۲۰ ملک شمس الدین کرت ۲۸۳ ملک عادل (انو شير وان) ۶۳ ملک فخرالدین کرت ۲۵۷ ملکمسعود سربداریه ۱۱۲

موسيو هاكن ۵۱ میمند ۲۰۷ موگانخان ۴۵ ميمنه ٨٧، ١١٠، ١٥٢، ١٨٩، ٢٥٣، ٢٥٥، ٢٥٥ مینگباشی ۹۹ مولداوي ۲۷ موهنجودارو ۱۹، ۲۰، ۲۱، ۳۸، ۲۰۳، ۳۶۹ میوند ۲۰۷ مهاجرت تاریخی ایرانیان به هند ۲۰ مؤلف حجة الاورنگ شاهمه ۲۱۴ مهدی استرآبادی، میرزا ۴۳۰ نادر آباد ۴۲۹ میشم تمار ۶۲۳ میدان ۱۶۲، ۲۰۶، ۲۶۴، ۲۵۲، ۳۵۲، ۳۷۴، ۴۰۴ نادرعلي جاغوري ۱۴۶ میدان رستم ۲۶۴، ۳۷۲، ۴۷۹ نادرنامه ۲۲۴، ۴۳۰ ميدانشاه ١٨٩ نازيان ١٠٠ ميراكهولا ١٧٥ ناس، جان ۲۰، ۳۶۹ ميرچوچک علمي جوزجاني ۴۱۴ ناسخ التواريخ ٢٠۴, ۴۹۸, ۵۰۶، ۵۰۷، ۵۱۷، ميرحيدر خصالي ۴۱۴ 110. 110. 010. 110. 110. 110. 017 میرزا شادمان هزاره ۱۴۶ 970, V70, A70, P70, 700, 790, 779 میرزای شیرازی ۶۲۸ ناصرالدين شاه ١٥٧، ٥٣٩، ٥٤٠، ٥٤٥، ٥٤۶، میر سعید کابلی ۴۱۴ PT0, 700, 000, A90, 0A0, VA0, V.9, میر سنگ تخت ۱۳۳ 618 میرسیدعلی همدانی ۷۹،۷۸ ناصرخسرو بلخي ٧٢، ٨٣، ١٣٨، ١٧٨ میرسیدعلی یخسوز ۷۷، ۷۸ ناصرعلی، شیخ ۱۷۳ میرسید مرادولی ۷۸، ۷۹ ناصر ميرزا ۳۷۴ میرصادق بیک سرجنگل ۱۳۳ ناطقی شفایی، خادم حسین ۱۹۸، ۱۹۹ میرطایفه جاغوری ۱۳۳ ناظم هروی ۴۱۴ ميرعلمخان خزيمه ۴۴۲ نامه عالم آرای نادری ۴۲۸، ۴۳۱، ۴۹۳ میرعلی هروی ۴۱۴ ناور ۱۹۰ میر فروغی اندخوی ۴۱۴ ناوەمىش ١۶٢ میرقاسم ۳۷۶ نايل، حسين ١٥٠، ۶۲۸ میرک حسین دُرخمی ۳۷۶ نبذ المقال ۳۶۶ میرک سندهی، یوسف ۳۵۷ نیال ۱۱۹، ۲۰۸ میرماشی هزاره ۱۴۶ نجاتی دانش، غلام رضا ۵۹۲ ميرمحمد جميل بدخشي ۴۱۴ نجراب ۱۱۸ میرم سیاہ ہروی ۴۱۴ نجف اشرف ۵۶، ۷۸، ۱۱۱، ۲۴۷، ۳۳۶، ۶۱۳ میرنیا، سیدعلی ۱۲۹، ۱۳۹، ۴۸۹، ۴۹۶ FT9, FTA, FT1 ميرويس خان هوتکي غلزايي ١٢٧، ٢٧۶، ۴۲۵ نجف بیگ شہر و ۲۲۷ میریزدانبخش بهسودی ۱۳۳، ۲۸۵ نجف خان مستوفى، ميرزا ٥٤١، ٥٢٢

نوبزک ۱۹۶ نورالدين ابوالمظفر محمد جهانگير ٣٥٣ نورالدين بامزايي ۴۴۵ نورالله شوشتري هندي، قاضي ۸۱، ۱۴۶، ۳۵۰ نورستان ۲۹، ۱۱۵، ۱۱۹، ۳۴۷، ۴۵۵ نورستان شرقی ۱۱۸، ۱۱۹ نورستان غربی ۱۱۸، ۱۱۹ نورستان مرکزی ۱۱۸، ۱۱۹ نور محمّدخان خوکیانی ۴۴۵ نورمحمدخان قندهاري ۴۳۹ نوشجان (نوشگان) ۱۶۶ نوشهر ۴۹۸ نوی ژوندون ۲۶۶ نهجالبلاغه اا نهر اسميل ۱۰۹ نهر کرولن ۱۰۹ نهروان ۶۴ نهرين ۲۵۳، ۲۷۶، ۲۸۱ نیازخان جمشیدی ۴۴۶ نيچه، فريدريش ۶۳۹ نیرنگ افغانستان ۱۳۱ نير هروي، محمّدانور ۴۴۳ نيزك طرخان ٥٨ نیشابور ۶۵، ۸۴، ۸۷، ۹۰، ۹۰، ۱۰۶، ۱۳۰، ۴۴۲، 5+1, CPT, A+9 نىشك ٨٧ لتک ۱۹۸، ۲۱۲ نيمروز ۲۶۸ واحد سينا ۶۱۲ واخان ۱۱۸ وادی کشکه ۱۵۴

وادی هفت واد ۲۶۴

وادی هیر مند ۱۸۲

نخچیرستان ۳۱۸ نخستين شهرها ۲۰، ۳۶۹ نخشب ۶۵ ندرمحمدخان ۳۶۱، ۴۱۱، ۴۱۳ نذرى بدخشى ۴۱۴ نرخ ۱۶۲، ۱۸۹ نرشخی ۷۰ نرگس، اکبر خان ۲۳ نزهة القلوب ٢٠٢، ٢٠٧ نزهة المشتاق ١٧٣ نژادگرایی ۳۰، ۲۲۶ نژادنامه افغان ۲۰۴ نژاد، هوش، شخصیت ۱۲۱ نژند، محمّد ۳۷ نسا ۸۴ نسب نامه و حیدی ۱۶۴ نسف (نخشب) ۳۱۱، ۸۴ نسیم ریگستان ۲۳۲ نصر بن احمد ۸۳ نصر بن سيار ۶۹، ۶۹ نصر سامانی ۸۸ نصيرالدين طوسي ١١١ نظام اجتماعی مغول ۲۱۳، ۲۱۳ نظامالدين ۴۱۴ نظام الملک ۷۶ نكوزخان ۱۵۹ نگار ستان عجایب و غرایب، پیشاوری ۲۱۸ نگاهی به تاریخ جهان ۳۷، ۳۹، ۴۳، ۹۷، ۳۲۶، TYV نگاهی به دیروز و امروز افغانستان ۳۷۷، ۶۲۸ نمرون ۵۸ ننگرهار ۱۱۸ نوايي، عبدالحسين ٢١٢، ٢٢٠، ٢٨٤

نخچيران ۳۱۸

هارایا ۱۹، ۲۰، ۳۸، ۳۶۹ وارليق (مجله) ۲۱۶ واژهنامه مجمل فصيحى ۲۱۴ هارلان، ژ. ۱۴۴ واسيليف ١٣٥ هارونالرشيد ۶۶ هاشمخان اخته ۲۴۷ واعظي، شيخ باقر ۶۲۰ هاشمی، حجت ۶۲۴ واعظي، على ۶۲۰ واقعات درانی ۴۵۳ هالبرت، اچ. بي. ۱۷۷ هاماوران ۱۵۷ والشتان ۲۰۵ والهي بلخي ۴۱۴ هامون (درياچه) ۱۱۶ وامبري، آرمینیوس ۱۵۴، ۴۸۳، ۵۷۹، ۵۸۴ هاوایی ۱۲۰ وامبري، گ. ۱۴۴ هخامنشيان ۴۱ واهي کابلي ۴۱۴ هدایت، رضاقلی خان ۴۲۱، ۴۳۰ وایت هاوس، روث ۲۰، ۳۶۹ هديه اسماعيل يا قيام السادات ٧۴ وجيرستان (اجرستان) ٥١ هريرود ۱۱۶، ۲۰۳، ۲۵۶، ۵۳۹ وحيدي فولاديان ١٣۴ هزار ۱۳۴ وداعي بلخي ۴۱۵ هزارجريب ۶۰۸ هزارستان ۱۸۸ وران ۲۰۶ هزار و یک شگفتی ۳۲۵ ور دک ۷۷، ۱۶۲، ۱۸۹، ۲۰۶، ۲۱۷، ۲۶۴، ۲۵۲، هزاره بادغیس ۱۲۸، ۲۵۸ 449 .77 هزاره بغل ۲۶۱ ورس ۱۹۰ هزاره بلخ ۱۶۴، ۱۶۵ وزیر ستان ۱۷۴، ۱۸۹، ۲۶۸ هزاره بهسود ۲۶۷ وسايل الشيعه ۶۶ هزاره پاکستان ۲۶۶ وغش ١۶٣ هزاره تاتار ۱۶۱ وفايي بدخشي ۴۱۴ وفيات الاعيان ١٧٩ هزاره جلالآباد ۲۶۷ هزاره چوره ۴۲۵ وقايع السنين والاعوام ٨٠، ٤٢٢ وكيلي، اسماعيل ۳۶ هزاره خضر ۲۹۳ هزاره سلطان مسعود ۲۶۱ وكيلي فوفلزايي، عزيزالدين ۴۵۶، ۴۵۸ هزاره کابل ۳۳۹ ولاديمير تسف ١٠۶، ١٠٧، ١٧٢ ولايت و امامت از نگاه عزيزالدين نسغي ۳۱۱ هزاره لاچين ۱۰۱، ۱۶۴ ولتر ۳۴۵ هزاره لاغرى ٢۶۴، ٤٧٩ ولوالج ۸۴ هزاره مغول ۲۵۵ وليد بن يزيد ۶۱، ۶۹ هزاره و مغول در افغانستان ۲۷۵ هزارههای باخرز ۵۵۴ ويتنام ١١٩ وير، ميخاييل ۱۴۷ هزارههای جام ۵۵۴

هيماليا 110، ١٢٩، ٢۶٥، ٢۶۶ هیوان تسانگ (زوان زنگ) ۴۹، ۵۰، ۵۱، ۱۴۸، PTI, 101, 701, 1V1, 0V1, PV1, 1A1, VAL. 1.7. 017. ALT هیوانگ نو های ۴۳ یادداشت.های قزوینی ۲۶۶، ۲۸۲ یادداشتهای من ۲۴۳ یادنامه کاتب ۶۲۸ يارمحمَدخان الكوزايس ٢٥٥، ٢٢٧، ٢٧٩، ٢٩۶، 071, 070, VTO, ATO, PTO, +70, 170 یاری ۴۱۴ بارىبىگ سلطان ٢٣٠ باسا ۹۹، ۹۹، ۱۹۱ يافث بن نوح(ع) ١۴۵ یاقوت حموی ۱۶۸، ۱۹۴، ۲۰۳، ۲۱۱ ياقوت خان خواجه سرا ۴۴۳ بامه کک ۵۹۹ باوان ۲۷ یأجوج و مأجوج ۲۶، ۲۷، ۲۸ يحيى آباد ٢٥٥ يحيى بن امالطويل ٧٢ یحیی بن زید ۶۵، ۶۹، ۷۰ یحیی نوری ۲۷۵ یخشی ۲۱۷ یرکه ۴۰۳ يرليغ ۲۶۳ یزد ۲۶۳، ۶۰۷ یز دری ۴۵۹ یز دگر د سوم ۵۴ یزید بن معاویه ۵۷ یزید بن مهلب ۵۹، ۵۹

بعقوب ۲۹۸

يعقوب چرخي ۲۶۴، ۳۷۲

هزارههای خزر قرهباغ غزنی ۲۹۳ هزاره هاي ولايت كندوز ۲۵۲ هزاره هرات ۱۲۸ هرده نهر ۲۵۴ هشام بن عبدالملک ۶۰، ۶۱ هفت آسمان ۶۲۳ هفتاد مشايخ بلخ ۲۱۳ هفت اقليم ١۶۵ هفتاليان ١٧٤، ١٧٥ هفت تاله ۲۳۵ هفت کتیبه قدیم ۱۷۶ هفت مجلس ۴۱۳ هگل، ويلهلم فريدريش فون ۶۳۹ هلاكو خان ۶۶، ۱۱۰، ۱۱۱، ۲۴۶، ۴۲۶ ه. LIY , T. F , T. Y , I A9 , 149 , 17V , T. Y , TIY , +14, +14, +V4, 497, 497, 474, 474 هلند ۲۰۸ همام، پوهاند ۱۵۱، ۱۵۴ همام، سيدسلطان شاه ٢٣٠ همايو نشاه ١٩٧ هندوئيسم ۳۵۸ هندو شاه ۱۶۹، ۲۴۱ هندوکش ۲۴، ۴۹، ۵۲، ۱۱۵، ۱۳۱، ۱۴۷، ۱۴۹، هنر عهد تيموريان ۲۹۸ هنگکنگ ۲۰۸، ۱۱۹ هو تک، محمّد ۲۳۱ هوتکی / هوتکیان ۱۲۷، ۱۳۲، ۱۸۹، ۴۲۴ هومباخ، هلموت ۱۷۵، ۱۷۶ هون، قبيله ۱۳۶ هونها ۱۵۱ هیتے ہا ۲۷ هیر مند ۳۶، ۵۱، ۱۶۷، ۱۷۸، ۱۷۹، ۲۰۵، ۲۹۱، TVV , TAV

ينگى قلعه ٢٥٣ يوچي ۴۳ بورت ۱۰۹، ۱۵۹، ۱۶۰، ۲۱۸, ۲۹۱، ۲۹۱، ۲۸۶ يوسف آباد ٥٨٢، ٥٨٨، ٥٩٠ يوسف بلخي ۲۱۴ بوسف سک ۲۴۵، ۴۰۳، ۴۵۷ يوسف خان سدوزايي ٥۴٩، ٥٥٩ يوسف خان صولت السلطنه ۵۵۴ يوسف خان هزاره ٢٥٩، ٥٧٤، ٥٧٥، ٥٨٢، ٥٨٧، 110, 700, 000 يوسف زايي ٢٣٨، ٢٥٥، ۶٣٧ يوسف صديق ۶۲۳ ب کاتان ۲۰۸، ۲۰۵ به نان ۲۰، ۲۱، ۱۲۴، ۱۵۸، ۱۵۸ یو نانیان ۴۱، ۴۲، ۱۵۴، ۱۵۶، ۱۷۵، ۱۷۵، ۲۰۳، ۲۰۳ 111, 110, 1.9 يونس شهيد ۱۷۴ يەليو چو تساي ١٠٧ یهو دیان ۲۸ ييت، چارلز ادوار د ۱۸۸ ييلانجيق ٣٦٢

يعقوب ليث صفاري ٨٧، ١۶٩، ١٧٩، ١٨٠، ١٩٥، 1.1 يغما، مجله ۱۸۱ يغنى ١٧٠ يفتلي ها (هياطله) ٢٣، ٢٤، ٢٥، ١٣٧، ١٤٧، ١٧٠. 711, 677, 677 يكتاي بلخي ۴۱۴ یکصد سند تاریخی دوران قاجار ۵۷۵ یکهولنگ ۷۷، ۸۱، ۸۲، ۱۵۵، ۱۵۶، ۱۹۱، ۱۹۸، 1991, 7.7, .117, 717, 717, 017, 917, VIT, VVT, IPT, •TT, •VT, TVT, 207, 971, 9.9, 40V یگانه بلخی ۴۱۴ يلانتوش خان جلاير ٥٨٩ یلدوز ۵۰، ۹۱، ۱۷۹ يلنگتوش خان ازبک ۳۵۷، ۳۵۸، ۳۶۱، ۴۱۱ يلنگتوش خان جمشيدي ۵۰۹ يلواج، محمود ۱۰۸ ىماك ١٧٠ يمن ۶۸، ۹۰، ۱۱۹، ۱۵۸، ۳۷۱ ينابيع المودة ۴۱۲، ۴۱۳ ینگه ۲۷۷

## صدای هزاره Hazara Voice Hazara\_Voice@



شابک: ۱-۹۶۴-۰۶-۴۴۸۱ ISBN: 964-06-4481-1